
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 23 (2018)

Artikel: Affects, dons cérémoniels et structures sociales : figures et expressions
des  tình câm en milieu rural au nord du Vietnam

Autor: Pannier, Emmanuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007211

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

AFFECTS, DONS CÉRÉMONIELS ET
STRUCTURES SOCIALES

Figures et expressions des tinh câm en milieu rural au nord du Vietnam

Texte: EmmanuelPannier

Abstract

AFFECTS, CEREMONIAL GIFT-GIVINGS AND SOCIAL STRUCTURES

Forms and expressions of tinh câm in northern rural Vietnam

This article proposes to describe and analyze a central emic notion of contemporary Vietnamese society, the tinh
cam, which refer to the emotional charge involved in a relationship. This affect is described through the lens of

the flow of ceremonial gifts which constitute one of the principal means of expressing tinh câm in northern rural
Vietnam. By testing the Spinozist approach of Lordon in The society of affects (2013), this paper shows how tinh câm

are expressed, how they are a driver of social action and in which social structures they are produced.

Mots-clés: affect, Vietnam, don, obligation, rapportssociaux, FrédéricLordon

Keywords: affect, Vietnam, gift-giving, obligation, social relation, FrédéricLordon

Introduction

Lorsqu'on partage le quotidien des Vietnamiennes et
Vietnamiens on est inévitablement confronté à l'évocation des

tinh câm, cette «charge affective» censée régir les relations

interpersonnelles. Si les tinh câm sont l'objet de constructions

morales et idéologiques souvent déconnectées des

pratiques (Liidng 2016), ils ne sont pas pour autant une coquille
vide. Ils constituent une dimension importante du rapport au

monde des Vietnamiens. Non seulement ils imprègnent les

individus et façonnent leurs comportements quotidiens, mais

encore ils jouent un rôle social majeur consistant à réguler les

rapports sociaux. C'est l'hypothèse défendue dans cet article
dans le cas de la société rurale du nord du Vietnam.

Cette notion emic, fréquemment évoquée par les

spécialistes du Vietnam rural (Ltfcfng 2016, Pannier 2015, Lê

2009, Rydstrom 2003, Malarney 2002, Kleinen 1999), n'a

pour le moment pas fait l'objet d'une étude spécifique, alors

que son pendant chinois, ganqing [®tlt], a déjà été largement
étudié par les sinologues (Gold et al. 2002). Les tinh câm

n'ont pas d'équivalent satisfaisant en français. Ils renvoient

aux «bons sentiments» ou à la «charge affective» impliqués
dans une relation. Difficilement palpables, ils seront décrits
ici par le biais de la circulation de dons cérémoniels. L'intérêt

d'appréhender les affects dans une perspective
relationnelle au sein de contextes rituels a déjà été largement
démontré (Berthome et al. 2010, Lutz et al. 1986). Dans

notre cas, cet affect sera exploré à travers les interactions
ritualisées que constituent les transferts de dons lors des

cérémonies du cycle de vie.

Longtemps mises de côté par les sciences sociales, car
considérées comme de l'ordre de mécanismes psycho-physiologiques

individuels, les émotions sont aujourd'hui
considérées comme «un paramètre précieux, sinon décisif, de

l'explication sociologique» (Déchaux 2015: 1). Ce «tournant

affectif» (Clough 2007), qui s'inscrit dans le sillage du

33 / Tsantsa #23 /2018 /33-42



DOSSIER

«retour au corps» (Le Breton 2004), n'est pas sans lien avec le

«retour de l'acteur» (Touraine 1984), qui a incité les sciences

sociales à s'intéresser à certaines dimensions de la vie intime
des individus.

Mais si la prise en compte de la dimension affective et
émotionnelle s'avère essentielle pour saisir la vie en société et
les actions sociales, elle ne doit pas pour autant conduire au

biais d'un subjectivisme sentimental niant l'importance des

structures sociales dans ce qui façonne les individus et détermine

leurs affects. Dans son ouvrage La société des affects

(2013), la proposition théorique de Lordon consiste à

s'appuyer sur Spinoza pour «dépasser l'antinomie des émotions

et des structures» (op. cit. : 10) et proposer un «structuralisme
des passions» visant à articuler ces deux dimensions
complémentaires de la vie sociale. Sa position est la suivante: «Il y a

des structures et dans les structures des hommes passionnés;

en première instance les hommes sont mus par leurs passions,

en dernière analyse leurs passions sont largement déterminées

par des structures» (op. cit.: 11).

Il n'est pas le premier à dégager des corrélations entre structures

sociales et affects. Dans La civilisation des mœurs par
exemple, Elias (2002) établit déjà un lien entre changements
structurels et affects, en montrant comment l'établissement
d'un État central fort à partir de la Renaissance a refaçonné la

sensibilité de la population. Concernant les approches insistant

plutôt sur le rôle des affects dans la reproduction des rapports
sociaux, on peut citer Appadurai (1985), qui montre comment
l'expression de la reconnaissance au sud de l'Inde participe à

reproduire la hiérarchie de caste et l'éthique de la réciprocité
non marchande. Au sein des diverses approches structurales
des émotions, l'originalité de Lordon est peut-être d'établir un

rapport de causalité en deux temps, entre structure et affect

d'abord, puis entre affect et action ensuite; et de considérer

que ces forces priment dans ce qui anime les individus.

Sa manière de présenter les affects comme des forces qui
mettent en mouvement les corps n'est pas sans rappeler les

analyses de Massumi (2002), bien que Lordon s'en distingue par
son approche structuraliste. Leurs propos convergent sur l'idée

que les affects sont des puissances qui dépassent les agents
affectés et échappent à leur conscience. Mais dans la théorie
de Massumi, l'affect est considéré comme une «pure intensité»

exempte de déterminations socioculturelles. Il insiste sur
l'autonomie des affects perçus comme des potentialités demeurant

dans l'indétermination tant qu'elles ne sont pas actualisées

sous forme d'émotion. Alors que pour Lordon, la plupart
de ces forces «sont sociales ou dotées de qualités sociales. Elles

peuvent avoir le caractère abstrait de structures, d'institutions
ou de rapports sociaux» (2013: 78).

Cette articulation entre affects et structures sociales s'est

présentée empiriquement lors de l'étude des dons cérémoniels

au nord du Vietnam, dont la fonction principale est d'inaugurer

et de perpétuer des relations interpersonnelles chargées
affectivement. Cet affect interactif, appelé tïnh càm, m'est

apparu autant spontanément ressenti et exprimé que socialement

construit. Cet article, qui mobilise le structuralisme des

passions de Lordon pour appréhender les tïnh câm, cherche à

saisir la trace des structures dans ces affects individuellement
éprouvés. On se demandera d'abord comment se manifestent
les tïnh câm dans les pratiques et les discours, puis en quoi ces

affects sont des moteurs de l'action et enfin dans et par quelles

structures sociales les tïnh câm sont produits.

Les données empiriques utilisées proviennent principalement

d'enquêtes de terrain effectuées entre 2007 et 2010 dans

une commune rurale de la province de Nam Djnh, située au

sud-est du delta du fleuve Rouge. Cette première base est

complétée par différentes études menées en milieu rural au nord du

Vietnam entre 2009 et 2017 auprès de populations de l'ethnie

majoritaire (les Kinh) et des groupes ethniques des zones

montagneuses (Tày, Thâi, Giây). Ces enquêtes, dont le point
commun était de s'intéresser aux réseaux de relations personnelles

et aux échanges, n'étaient pas spécifiquement axées sur
la question des tïnh câm. Mais de fait, cet affect est toujours
revenu sur le devant de la scène, ce qui est à mon sens révélateur
de son importance. Dans les discours, les tïnh câm sont
monopolisés par une vision idéalisée de la société villageoise supposée

harmonieuse, solidaire et égalitaire. Lors des entretiens,

mes informateurs insistaient souvent sur l'importance des

rapports d'entraide et de coopération, au détriment des tensions

et litiges qui ponctuent aussi leur quotidien. Afin d'objectiver
les propos des villageois, j'ai effectué un travail de recoupement

des discours normatifs avec les actes concrets. Pour cela,

en complément du travail d'immersion, d'observation et
d'entretiens approfondis, mon étude s'appuie sur des registres tenus

par les villageois. Renseignés lors de cérémonies importantes,
ils contiennent un ensemble d'informations relatives aux transferts

de dons. Cette source m'a permis d'ethnographier la

corrélation entre les montants des dons, les relations sociales et
la charge affective impliquée, et de saisir ainsi par les actes la

manière dont les tïnh câm se manifestaient. Enfin, le passage

par ma propre expérience en m'engageant dans leurs pratiques
de dons et en m'immisçant dans leur système de relations s'est

affirmé comme une stratégie utile. Devenu proche de certains

villageois et «fils adoptif» de la famille où je logeais, j'ai été

embarqué dans le système d'obligations réciproques impliqué

par les relations tïnh câm. J'ai ainsi pu appréhender l'ambivalence

de ces relations où se mêlent contrainte et liberté, intérêt

et générosité et saisir, au-delà des discours, l'absence de

solidarité, les rivalités et les scissions qui caractérisent aussi la

34 / Tsantsa #23 /2018



DOSSIER

société villageoise. Une part importante du travail de réflexi-
vité a consisté à éviter d'être emporté par l'idéologie des tinh

câm, sans pour autant n'y voir qu'une «fiction sociale» pour
assumer qu'«on peut sans contradiction dire à la fois que les

réalités sociales sont des fictions sociales sans autre fondement

que la construction sociale et qu'elles existent réellement, en

tant qu'elles sont collectivement reconnues» (Bourdieu 1994:

137), et, pour le cas des tinh câm, individuellement ressenties.

avance ou d'un remboursement. L'organisateur finance donc la

majorité de l'événement, mais grâce à ce système de don-crédit,
les dépenses sont différées. Le sentiment d'endettement constitue

un aspect central du dispositif. Ainsi, puisqu'il s'agit de donner

à celui qui en a besoin au moment où il en a besoin et comme
ces formes de soutien sont réciproques, le dispositif relève de

l'entraide et s'inscrit dans une logique de solidarité. On retrouve
ici deux éléments caractéristiques des tinh câm.

Formes et expressions des tinh càm à
travers le prisme des dons cérémoniels

Fonctionnement des dons cérémoniels

J'ai entendu parler de tinh câm pour la première fois en 2005
lors d'une étude sur les stratégies paysannes menée dans un
village de l'ethnie Miiàng de la province de Höa Binh. Le
terme n'est pas apparu au cours d'un entretien, mais lors d'un

repas festif avec la famille chez qui je logeais. En levant son

verre d'alcool de riz, le chef du foyer, un ancien combattant au

service de la Révolution communiste qui était alors le responsable

de l'association des vétérans du village, invita l'ensemble
des convives à «boire pour les tinh câm». Quelques minutes

(et verres) après, en prenant soin de s'excuser formellement

auprès des autres convives, le beau-fils du chef du foyer me

propose de boire «en tête-à-tête» pour sceller entre nous une
relation tinh câm. Depuis, je n'ai cessé d'entendre (et d utiliser)
ce terme dans le cadre de contextes variés, allant de banquets
lors de rituels du cycle de vie à des relations amoureuses en

passant par des négociations marchandes ou des arrangements
avec des représentants de l'État. Si les moments de convivialité

partagés autour de repas arrosés d'alcool de riz font partie
des espaces privilégiés pour exprimer des tinh câm, la circulation

de dons cérémoniels s'affirme comme le support principal
d'actualisation et de reproduction de cet affect.

Afin d'explorer quelques manifestations concrètes des tinh
câm dans le cadre de la circulation des dons, il convient de

décrire le fonctionnement des dons cérémoniels. Ils se déroulent
lors d'événements pouvant susciter des dépenses substantielles

comme les mariages et les funérailles, un problème de santé, une
cérémonie pour les ancêtres ou l'inauguration d'une nouvelle

maison. En nature ou en argent liquide, ces transferts sont pensés

comme un soutien matériel. Le récipiendaire inscrit
généralement sur un registre le nom des donateurs, son lieu de

résidence et le montant du don reçu. Ces registres servent à calculer
le montant total reçu et à enregistrer les transferts passés pour les

restituer à chacun des donateurs quand l'occasion se présente.

Comme ces transferts sont réciproques, ce qui est reçu n'est

pas seulement une contribution extérieure: il s'agit aussi d'une

De la valeur des dons à la valeur de la relation

Quand un villageois est invité à une cérémonie ou lorsqu'un
de ses contacts rencontre un problème de santé, il verse une

prestation monétaire et doit donc décider de la valeur de son

don. Lorsque j'interrogeais les villageois sur la manière de

définir le montant des dons, les réponses obtenues évoquaient
systématiquement les relations sociales: «pour déterminer le

montant, me disaient les villageois, on se base sur les

relations». Afin de préciser ces propos, j'ai mené une étude

systématique des montants des dons et des contacts inscrits sur
11 registres à l'occasion de mariages, de funérailles et d'une

hospitalisation. Il en ressort que trois éléments conditionnent
les montants: le type de lien formel (parenté, voisinage, amitié,

alliance, etc.), le type d'événement (mariage, funérailles,
etc.) et l'inflation entre les événements. En dehors de ces trois
critères, lorsqu'on observe en détail les registres, on remarque
que des donateurs qui entretiennent un type de lien formel
similaire avec le bénéficiaire effectuent, lors d'un même

événement, des dons d'un montant différent. Ces situations
concernent des rapports de don où la nature de la relation (la
«force» du lien) est spécifique et prime sur le type de lien formel.

Un cas concret de funérailles organisées dans une
commune du delta du fleuve Rouge permet d'illustrer comment
la charge affective participe à définir le montant des dons.

Parents de trois enfants, Mme Vân, née en 1965, et M.
Chung, né en 1960, sont riziculteurs. Au moment de mon
enquête, ils élèvaient des porcs et venaient d'ouvrir un café

dans le village afin d'obtenir des sources de revenus
supplémentaires. Le mari, secrétaire de la cellule du parti communiste

de leur quartier, gérait les stocks au sein de la coopérative

agricole à l'époque collectiviste, avant d'être chef d'un

groupe de maçons pendant une dizaine d'années, activité qu'il
reprendra quelque temps après mon enquête. Lors des

funérailles du père de Mme Vân en 2001, les membres du lignage
de son mari se sont mobilisés. En tant que lignage allié, ils

ont constitué une délégation de représentants pour présenter
leurs condoléances à la famille en deuil et rendre hommage
au défunt. Ils ont versé à cette occasion des dons monétaires

au foyer en question. Le montant des dons a été fixé par le

35 / Tsantsa#23 !2018



DOSSIER

lignage à 10 000 VND1 par personne. Le montant est ici déterminé

collectivement en fonction du type de lien formel entre
les protagonistes (membres du lignage paternel du mari de la

fille du défunt). Cependant, en épluchant le registre des dons

reçus, j'ai constaté que certains d'entre eux ont versé des montants

plus élevés que ce qui était fixé par le lignage. Qu'ont-
ils voulu signifier en versant des dons d'une valeur supérieure

aux autres? J'ai détaillé les cas de dons en provenance de ces

donateurs plus généreux. Ils représentent 22 transferts sur les

196 enregistrés. Le tableau ci-dessous récapitule les montants
versés par ces derniers et le type de lien qu'ils entretiennent

avec le foyer récipiendaire.

Tableau 1: Montant des dons et relation sociale

Cas Montant Type de relation formelle
(VND)

1-10 20'000 lignage paternel

11 20'000 lignage paternel

12-13 30'000 lignage paternel

14 30'000 lignage paternel + collègue
+ camarade de promotion militaire

15 40'000 lignage maternel du mari
+ lignage paternel du mari

16 50'000 petit frère du père du mari

17 100'000 grande sœur du mari

18-21 100'000 petit frère du mari

22 100'000 parents du mari

1 1 26700 VND (valeur du 29 juillet 2017).

Les dons de 20000 VND concernent deux types de situations.

Pour la plupart (cas 1 à 10), il s'agit des villageois membres

de la même sous-branche de lignage que celle du chef du foyer

récipiendaire. Ils sont tous descendants du fils aîné de l'ancêtre

fondateur du lignage. En termes de degré de parenté, ces

personnes sont donc plus proches du récipiendaire que les contacts
issus des autres branches du lignage et descendants du deuxième

et troisième fils de l'ancêtre fondateur. Il convient donc, au vu de

cette relation considérée plus importante et selon les conventions
sociales locales, de signifier davantage de tinh câm en octroyant
un don d'un montant supérieur à celui fixé par le lignage. Dans

ce cas, l'expression du sentiment est socialement prescrite.

Détails du lien Occurrences

branche proche 10

situation sociale et économique 1

privilégiée

branche proche, situation 2

économique privilégiée

cumul de liens 1

cumul de liens 1

membre de la famille élargie 1

parenté directe 1

parenté directe 4

parenté directe 1

36 / Tsantsa #23 /2018



DOSSIER

Un seul autre donateur (cas 11) a également versé 20000
VND, bien qu'il ne soit pas issu de la même sous-branche que
celle du récipiendaire: c'est un oncle lointain. Selon les propos
recueillis auprès de l'épouse du chef du foyer, «c'est parce que
lui et mon mari entretiennent un lien affectif (tinh câm) plus
fort». Dans ce cas, l'expression du sentiment semble davantage

déterminée par l'histoire singulière de la relation entre
le donateur et le récipiendaire. Néanmoins, en dehors de la

dimension affective avancée par mon interlocutrice, ce montant

supérieur à la norme instaurée par le lignage se justifie
également par le statut social du donateur: il est le président du

Conseil Populaire de la commune, l'une des fonctions les plus

importantes du système politico-administratif local. Ils sont

également tous les deux membres de la même cellule du parti.

Les cas 12 et 13, dont la contribution s'élève à 30 000 VND,
illustrent également ce type de situation. Il s'agit de cousins

parallèles patrilatéraux. Actuellement à la retraite, l'un était
chauffeur dans une compagnie publique de construction des

ponts et chaussées. L'autre était garde forestier dans le sud du

pays. Plus proches que les autres donateurs en termes de degré
de parenté et dans une situation économique et sociale
favorable, ils se permettent, et ont le devoir, de verser des sommes

supérieures au minimum requis afin de faire preuve de générosité

au regard de leurs moyens économiques et d'exprimer
le degré de tinh câm qui les lie à leur cousin.

Le cas 14 a lui aussi versé 30000 VND. Il cumule trois

types de relations formelles avec le récipiendaire. En plus d'être
membre du même lignage, il était son collègue au sein de la

coopérative de la commune. Par ailleurs, un lien particulier les

attache car ils sont camarades de promotion militaire. Le fait
d'avoir partagé des expériences de vie et de cumuler plusieurs
liens avec le récipiendaire rend la charge affective plus intense.

Cela se traduit par l'octroi d'un don d'une valeur plus élevée.

Un autre cas de cumul de liens concerne le numéro 15,

qui a versé 40000 VND. Il est un collatéral proche du chef
du foyer et son épouse est du même lignage que la mère du

récipiendaire. Ils entretiennent donc un double lien lignager

- patrilatéral et matrilatéral - qui se répercute sur le montant
du don. De plus, le foyer donateur habite dans l'ancienne
maison des récipiendaires, ce qui peut aussi contribuer à

nourrir un lien affectif particulier.

Dans le tableau, un seul don s'élève à 50000 VND (cas

16). Il provient d'un geste à l'initiative de l'oncle paternel du

chef du foyer. En dehors de leur proximité généalogique, mon
interlocutrice explique: «ils sont liés par des attaches affectives

(tinh câm) particulièrement intenses, cet oncle est très proche
de mon mari». Selon elle, cela justifie la somme versée.

Enfin, les dons les plus élevés de ce tableau atteignent
100000 VND. Ils s'avèrent être aussi les montants les plus

importants de l'ensemble des dons reçus ce jour-là par le foyer.
Il s'agit de l'aide octroyée par la grande sœur, les quatre petits
frères et les parents du mari (cas 17 à 22), c'est-à-dire par les

membres proches de la parenté paternelle du foyer, ceux avec

qui la proximité généalogique et affective est forte.

Dans ce système, la force du lien, comprise en termes
d'intensité de la charge affective, s'exprime directement dans les

montants des dons: plus on est proche, plus les dons sont d'une
valeur élevée. Inversement, les inimitiés apparaissent aussi

dans le montant des prestations. Le cas suivant est significatif.
Pour le mariage de leur dernier fils en décembre 2007, M. Tiêu
et son épouse Mme Ltiu ont reçu des dons en provenance des

trois oncles du mari. L'un d'entre eux a versé 150000 VND
alors que les deux autres ont donné 300000 VND. Lorsque je
me suis étonné de cette différence marquante, Mme Ltiu m'a

expliqué que, suite à un conflit sur le partage des terrains
d'habitation, leur relation est tendue. La somme d'argent transférée

par cet oncle exprime non seulement l'obligation de donner
à un parent proche quelque soit le degré d'affection effective,
mais aussi l'état de leur relation détériorée en termes de tinh
câm. Ainsi, entre une relation imprégnée de tinh câm et
l'absence de tinh câm, il existe différents degrés d'intensité affective

qui se reflètent dans le montant des dons. Ces derniers

opèrent comme un gradimètre de la charge affective impliquée.

Essai de définition des tinh càm

Le champ sémantique recouvert par cette notion emic est

complexe à saisir dans la mesure où il renvoie à des expériences
et des usages n'ayant pas de mots équivalents en français. La
notion se compose du terme tinh, qui signifie «affection»,
«sentiment», «passion», «amour»; et du terme câm pouvant se

traduire par «ressentir», «être ému», «être touché», «être saisi»

(Gouin 2002: 139). L'association de ces deux termes évoque

un ressenti émotionnel.

Dans l'usage courant, les tinh câm désignent le contenu
affectif, l'attachement émotionnel ou la sympathie présents
dans les relations interpersonnelles. Le terme peut aussi être

utilisé comme un verbe-adjectif lorsqu'il désigne une
personne «qui est tinh câm», c'est-à-dire ayant la capacité
d'impliquer les sentiments dans ses relations sociales ou prêtant une
attention particulière à l'entretien de l'affection mutuelle dans

ses interactions. Lê traduit cette notion par «l'aptitude à saisir
les relations par le sentiment» (2009: 62). Pour Rydstrom «even

though tinh cam can he translated as <sentiments> or <feeling>,

it does not so much designate a psychological state as a social

37 / Tsantsa #2312018



DOSSIER

competence» (2003: 52). Malarney (2002) considère que les

tinh câm désignent une relation de respect mutuel et d'obligation.

Kleinen (1999) utilise les termes «sentiments et solidarité»

pour qualifier cette notion. Afin de saisir ce terme dans

sa complexité, il convient de l'aborder à travers deux modes de

manifestation. Il y a d'un côté une affection où la spontanéité

prime et de l'autre une affection davantage instituée et réglée

par des préceptes moraux intériorisés ou instrumentalisés.

Le premier régime des tinh câm se caractérise par un
investissement affectif important et par des affinités effectives, dont
le caractère spontané et choisi est plus marqué que dans l'autre

régime. Cette forme de tinh câm se noue entre des personnes
qui partagent ou ont partagé des expériences de vie commune
et impliquant un certain degré d'intimité et de complicité. La

particularité de ce régime réside dans le fait que les sentiments

ne se cultivent pas seulement lors de pratiques de sociabilité
collective: la relation bilatérale prime. L'affection mutuelle
s'entretient surtout au fil de rencontres non protocolaires, sans

autre prétexte extérieur à la relation et à travers des échanges

moins ritualisés, où l'équivalence n'est pas stricte.

Le second régime se caractérise avant tout par une affection

«instituée», voire «imposée» par des prescriptions morales

et par les normes sociales. Il s'agit de «bons sentiments» qu'il
est convenable d'exprimer et d'entretenir par des marques
de respect, des signes de sympathie et des actes de solidarité

avec certaines personnes définies, quelles que soient les

expériences vécues en commun et l'intensité effective des

sentiments. Cette forme de tinh câm intervient en particulier pour
les liens assignés par la naissance (la parenté, le lignage), le lieu
de vie (le voisinage) ou les alliances matrimoniales. En

pratique, ce régime est exprimé en priorité - et parfois exclusivement

- lors de pratiques de sociabilité collective et d'événements

soumis au contrôle social. Les relations régies par cette
forme de tinh câm sont imprégnées de formalisme et l'équivalence

dans les échanges rituels est de mise. Le régime moral
des tinh câm n'est pas sans rappeler «l'expression obligatoire
des sentiments» décrite par Mauss (1921) et fait écho aux
commentaires de Lutz lorsque celle-ci précise que «researchers

have variously located emotional meaning within the moral

fabric ofsocial relations» (1986: 417).

Si la nature des bons sentiments à l'égard d'autrui varie

entre une affection conditionnée moralement et une affection

plus spontanée, en pratique, ces deux régimes ne sont

pas si clairement dissociables. Plus que deux types de tinh

câm, il faut voir ici un mélange de composantes dont les

proportions varient d'une interaction à l'autre, soit au profit du

régime moral soit au profit du régime spontané. Ainsi, les

tinh câm doivent se comprendre comme un régime d'affects

où se mêlent, à proportion variée, affinités, sentiments, intérêts,

obligations et éthique de solidarité. Analyser de la sorte
les affects comme un complexe pluridimensionnel permet de

sortir du dualisme liberté/contrainte pour situer les affects

rencontrés empiriquement sur un continuum entre expression

spontanée et obligatoire. L'enjeu est alors de repérer, pour
chaque cas, les éléments constitutifs de l'affect étudié, puis
d'analyser la manière dont ces éléments sont exprimés et vécus

dans le contexte socio-historique considéré, pour enfin tenter
de mesurer la part respective d'obligation et de spontanéité,
étant entendu que la distinction stricte est difficile.

Affects et mobiles de l'action.

À travers son analyse des affects, Lordon cherche à saisir les

mobiles de l'action. Sa position est affirmée dès la première
ligne de l'ouvrage: «la société marche aux désirs et aux affects»

(2013: 7). Il précise ensuite que «la force motrice fondamentale

des comportements individuels - c'est l'énergie du désir;
les causes de premières instances (et il faut insister sur cette
clause) qui décident des orientations de cette énergie et font
se mouvoir l'individu dans telle direction plutôt que dans telle

autre - [...] ce sont les affects.» {op. cit.-, 77). Les principales
motivations à agir seraient donc, en première instance, affectives.

Afin d'explorer cette proposition à la lumière des tinh
câm, revenons sur l'une des interrogations centrales de Mauss,
à savoir quelle «force» pousse à rendre une chose reçue.

En parlant des transferts de dons lors des mariages au cours
d'une discussion informelle avec un villageois vétéran et ancien

enseignant à l'école militaire de marine au centre du Vietnam,
celui-ci m'explique qu'«il faut donner en retour, car c'est une
affaire de lien affectif {tinh câm) entre les gens. Même si on ne

peut pas se rendre à l'événement, il faut envoyer un présent».

L'un de mes informateurs privilégiés, ancien directeur du
service de la culture et des arts du district, m'a un jour expliqué:
«On rend toujours, car on entretient des relations proches et des

bons sentiments {tinh câm) entre nous. [...] Cela arrive que
certains se plaignent car ils ont donné mais l'autre n'a pas donné en

retour ou a donné moins. Mais la seule conséquence est la perte
de l'affection {tinh câm) et de la relation. Ces échanges

réciproques ont pour effet de nous attacher sur le plan des protocoles

et des relations». Plus généralement, lorsque j'interrogeais
les villageois sur les raisons qui motivent les retours, ils étaient

catégoriques: «il faut rendre, mais ce n'est jamais obligatoire,

puisque, disent-ils, on donne et on rend pour la relation affective

avant tout». Ces propos témoignent indéniablement d'un ordre

du discours empreint d'une morale villageoise de l'entraide et
de la solidarité. Mais accorder cette place centrale à l'entretien
des tinh câm parmi les motivations à l'œuvre n'est pas seulement

38 /Tsantsa#Z3/2018



DOSSIER

le résultat d'une «auto-mystification» (Bourdieu 1994: 179) de

la part des villageois, bien que les tinh câm soient par ailleurs

sujets à ce mécanisme. En dehors des discours et des dispositions

sociales des acteurs, les modalités objectives de fonctionnement

des dons cérémoniels ont pour effets de produire et de

maintenir des relations affectives. En pratique, il s'agit bien de

donner à celui qui en a besoin au moment où il en a besoin et de

s'entraider pour financer des moments de convivialité ritualisés.

Les transferts de dons actualisent donc l'entraide, la solidarité,
la réciprocité, la coopération et les obligations mutuelles, cinq
ingrédients caractéristiques et producteurs des liens tinh câm.

Ainsi, que ce soit dans leurs actes ou dans leurs représentations,

les villageois donnent ou rendent avant tout pour les

tinh câm, même si d'autres motivations viennent se combiner

(peur des sanctions sociales, recevoir un retour, obtenir une

faveur, désir de reconnaissance, etc.). C'est pourquoi, en ce qui

concerne le fonctionnement normatif du système, les tinh câm

s'affirment comme la cause principale des dons, cette force qui

pousse à donner, recevoir et rendre. Ils sont à la fois la cause

motrice (ils déclenchent le transfert) et la cause finale des dons

(donner en vue de perpétuer une relation tinh câm). Les tinh câm

et les transferts de dons entretiennent des rapports de causalité

réciproques selon lesquels les tinh câm engendrent les transferts

et ces derniers produisent des tinh câm: les affects sont à la fois la

cause et l'effet des dons. Ainsi, enpremière instance les villageois
sont bien déterminés affectivement à donner, recevoir et rendre,

ce qui confirme la proposition théorique de Lordon.

Si l'entretien des tinh câm est un principe fondamental du

dispositif de don cérémoniel, la hiérarchisation des mobiles qui
animent les donateurs varie selon les cas, si bien que les tinh câm

ne sont pas toujours la cause première. C'est par exemple le cas

des dons liés à la corruption, comme ceux remis à des fonctionnaires

pour obtenir une faveur ou les remercier pour un service
rendu. Dans ces transferts, les intérêts matériels priment sur les

considérations affectives. L'expression mua tinh câm (acheter
les sentiments) est employée pour critiquer les prestations de

valeur importante effectuées lors des cérémonies pour s'attirer
la bienveillance du récipiendaire, généralement une personne
de pouvoir. Si cette pratique est moralement condamnée, elle

reste fréquente et socialement admise. Dans ces cas, les tinh
câm, instrumentalisés pour servir des intérêts personnels
utilitaires, ne sont plus la cause principale des actes.

Manifestés au cours d'interactions et moteurs des actes de

dons, les tinh câm ne sont pas que des ressentis personnels issus

de la psyché intime de chaque individu. Ils sont façonnés par
des normes et s'inscrivent donc dans des structures sociales

qu'il convient de mettre à jour pour saisir cette forme d'affect

caractéristique de la socialité vietnamienne.

Affects et structures sociales:
les fonctions sociales des tlnh câm

La société villageoise du nord du Vietnam est marquée

par un puissant idéal d'harmonie et d'unité. Mais la structure
sociale et les interactions quotidiennes reposent sur d'importantes

hiérarchies et differentiations fondées sur l'âge, le genre,
le statut, la richesse, le pouvoir, l'appartenance lignagères. Cette

fragmentation s'accompagne de conflits latents ou ouverts entre
voisins, parents et collègues. Dans ce contexte, les relations tinh
câm jouent un rôle de contrepoids: elles constituent des espaces
de solidarité et d'égalité qui atténuent les tensions et les

rapports asymétriques qui définissent les rapports sociaux. Les
pratiques expressives de tinh câm contrebalancent ainsi l'absence

de tinh câm qui est manifeste par ailleurs. Elles permettent aussi

de réduire l'écart entre l'idéal communautaire villageois et la

réalité structurelle de rapports sociaux segmentés et hiérarchisés.

C'est l'hypothèse que défend Malarney pour qui les

relations tinh câm occupent depuis l'époque impériale une position
centrale dans l'ordre social villageois (2002: 130).

Ce rôle des tinh câm comme «principe affectif de cohésion»

rappelle les propos de Bourdieu sur «1' <esprit de famille>, générateur

de dévouements, de générosités et de solidarités» qui contrecarrent

les tendances à la fission et aux conflits pour «constituer
la famille en une unité, intégrée, unitaire, donc stable, constante,
indifférente aux fluctuations des sentiments individuels» (Bourdieu

1994: 139-140). Comme le souligne Déchaux, pour Bourdieu

«l'affect est illusion, idéologie au service du dominant. [...]

Cela exige entre parents un <travail constant d'entretien des sen-
timents> qui a pour but d'entretenir l'illusion que la famille n'est

pas un <champ>, sinon les sentiments négatifs de mépris, de jalousie,

etc., nés des oppositions et des conflits, l'emporteraient.
Dans la famille, l'affect est comme un reflet inversé ou enchanté
de la réalité sociale des rapports de domination» (2015:5). Si des

mécanismes similaires sont à l'œuvre, les tinh câm vietnamiens

ne sont pas qu'illusion ou «hypocrisie structurale» (Bourdieu,
1994: 180) au service de l'ordre social. Comme j'ai tenté de le

montrer plus haut, ils sont bien effectifs: ils constituent l'une des

deux faces, opposées mais complémentaires, qui structurent la

socialité vietnamienne, définie par Papin comme «une culture

bifront, unique, mais possédant deux visages» (2003: 95). Cette
ambivalence me semble significative des structures sociales de

la société rurale du nord du Vietnam où «gender and age hierarchies,

[go] along with relations of parity and sameness» (Taylor

2016: 13). Elle trouve une illustration dans le double
mouvement qui anime le déroulement des célébrations où se jouent
entre les foyers des compétitions de prestige et des rivalités de

statuts autant que s'expriment la solidarité, les tinh câm, le

partage et la coopération.

39 /Tsantsa#23 !2018



DOSSIER

Certaines structures sociales de la société villageoise
participent donc à produire les tinh câm qui jouent un rôle
déterminant dans le maintien de l'ordre social. Néanmoins, si on est

tenté de voir dans les tinh câm un élément structurant et structurel

de la culture vietnamienne, leur sens et leur rôle évoluent

au fil des contextes. En témoigne, leur place dans la société

contemporaine marquée par les réformes du «Renouveau».

Après trois décennies de collectivisation et de planification,

le Parti communiste vietnamien amorce dans les années

1980 les réformes du âôi mâi (Renouveau), qui marquent le

passage à une «économie de marché à orientation socialiste».

Concrètement, l'agriculture est décollectivisée, les moyens
de production sont redistribués, les échanges marchands sont

autorisés, le secteur privé est officiellement reconnu, le pays
s'ouvre aux investissements extérieurs et l'État se désengage
de ses fonctions de gestionnaire de la production et de la

distribution. Il continue néanmoins de maintenir un contrôle étroit

sur l'économie, tandis que le Parti communiste continue de

monopoliser le pouvoir politique. Ces transformations se

traduisent notamment par des taux de croissance du PIB élevés

qui passent de 3,7 % en 1987 à 9,3 % en 1996, pour s'établir à

6 % en 20162. Elles vont de pair avec l'intégration du Vietnam
dans la globalisation, concrétisée par son adhésion à l'ASEAN
en 1995 et à l'OMC en 2007. Malgré ces performances
économiques, le sous-emploi demeure, les inégalités sociales se

creusent et la pauvreté persiste.

Dans les campagnes du nord du Vietnam, ces reconfigurations

ont pour effet d'augmenter la dépendance au marché:

elles réduisent l'autonomie dont disposent les foyers pour assurer

leurs besoins fondamentaux et leur capacité à se développer.

En parallèle, la division du travail, amorcée à l'époque
collectiviste, s'accélère au même rythme que l'interdépendance

économique entre les individus. Mais, différemment
des trajectoires de développement des sociétés occidentales, le

salariat et le régime officiel de protection sociale ne se sont pas

généralisés et ne sont pas suffisamment efficaces pour assurer
l'accès aux revenus et aux ressources nécessaires (santé,

logement, éducation, transport, biens de consommation, etc.) à la

reproduction économique et sociale des foyers. Face à cette

situation, les villageois ont largement recours aux réseaux

interpersonnels qu'ils construisent et reproduisent notamment

par l'entretien de relations tinh câm, source d'entraide,
d'assistance et de solidarité, et par conséquent de capital social,

économique et symbolique. Cette organisation réticulaire en

partie fondée sur les tinh câm permet autant de financer les

événements importants du cycle de vie que trouver un emploi,

obtenir un crédit à la banque ou des fonds via des groupes
informels de crédits rotatifs, débloquer des démarches

administratives, favoriser des partenariats d'affaires, ouvrir un
commerce, régler les coûts de santé, payer les frais de scolarité,

etc. Autrement dit, les tinh câm, les réseaux de relations

qu'ils tissent et les ressources qu'ils font circuler participent

- en conjonction avec les deux autres régimes de circulation
étatiques et marchands - à la reproduction matérielle et sociale
des foyers, à l'amélioration de leur condition d'existence et à

leur résilience (Pannier et al. 2016).

La fonction économique des relations tinh câm ne suffit

pas à expliquer leur importance, puisque même les

personnes en situation privilégiée entretiennent ce type de

rapports. En dehors du plaisir à s'engager dans des interactions
conviviales chargées affectivement, les relations tinh câm sont

sources de confiance et de stabilité dans des rapports sociaux

largement imprévisibles. En effet, les institutions formelles et
le système juridique en place ne produisent pas toujours une
confiance suffisante pour permettre l'échange et la coopération

entre anonymes. On constate des efforts considérables

dans la mise en place d'un cadre légal (Salomon 2004), mais

en pratique l'application et le respect des lois restent limités
et arbitraires. Dans ce contexte de forte incertitude
institutionnelle, les villageois recourent à la création et l'entretien
de réseaux de relations personnelles agrémentés de tinh câm

pour produire la confiance. Les relations tinh câm sont autant
le produit d'une histoire relationnelle fondée sur des

expériences partagées entre les protagonistes que l'effet d'un
système social plus large au sein duquel s'insère la relation. Il en

résulte qu'elles sont dotées de puissantes obligations sociales

et morales, de procédures de contrôle social et d'intérêts à ne

pas rompre les engagements scellés dans le cadre d'un rapport
tinh câm. Ces paramètres se combinent pour créer des espaces
de prévisibilité dans cet océan d'incertitudes que constitue la

société vietnamienne contemporaine.

Conclusion

Qu'il s'agisse de transferts de dons ou plus largement d'actes

de coopération, il s'avère que des affects, en l'occurrence les

tinh câm, sont des mobiles de l'action. En outre, si les acteurs

éprouvent intérieurement ces affects, ils sont produits et
déterminés par des structures sociales, à la fois celles de la communauté

villageoise et celles d'un système socialiste récemment

ouvert à l'économie de marché. Cette étude confirme donc

l'hypothèse de Lordon. Mais un travail de hiérarchisation des

2 General Statistics Office of Vietnam.

40 /Tsantsa#Z3/2018



DOSSIER

causes plus approfondi serait nécessaire pour attribuer, comme
le fait Lordon, une primauté causale aux affects et aux structures

sociales. «Il y a bien des individus et ils éprouvent des

affects. Mais ces affects ne sont pas autre chose que l'effet des

structures dans lesquelles les individus sont plongés» (op. cit.:

11), explique-t-il. Cependant ce postulat n'est pas discuté. Or,

il reste envisageable que la causalité à l'œuvre ne soit pas aussi

linéaire et exclusive. C'est ainsi que, par exemple, Caillé

propose une théorie tétradimensionnelle de l'action visant à sortir
de la recherche d'un «déterminant ultime et supposé unique de

l'action» (2009: 37) pour la saisir à travers quatre pôles

complémentaires constitués de l'intérêt pour soi, de l'intérêt pour
autrui (aimance), de l'obligation et de la liberté-créativité.
Dans La société des affects, Lordon ne semble pas considérer

que, dans certains cas, ce qui affecte les individus et les pousse
à agir ne soit pas en dernière analyse de l'ordre des structures

sociales, mais relève d'autres forces, où, par exemple, l'invention

culturelle, la manifestation de soi, le tempérament,
l'improvisation, la contingence et la spontanéité auraient plus de

place. Mais certains de ces facteurs dépassent peut-être le cadre

des sciences sociales, ce qui conduit à se demander quelles sont
les limites du champ abordé par les sciences sociales lorsqu'il
s'agit de saisir comment l'acteur en vient à agir. Finalement,
l'un des principaux apports de Lordon dans son ouvrage n'est-il

pas de proposer d'appréhender les ressorts de l'action à

travers une «science sociale philosophique» (2013:19)? Ainsi, dans

une perspective spinoziste, puisque Lordon met en évidence
les affects passifs, ceux animés par des causes extérieures

principalement sociales, n'est-il pas utile d'ouvrir la réflexion sur les

affects actifs, ceux dont les individus sont la cause adéquate et
qui répondent de ce fait à leur nécessité propre et aux situations

singulières dans lesquelles chacun se trouve?

RÉFÉRENCES

Appadurai Arjun. 1985. «Gratitude as a social mode in South

India». Ethos 13(3): 236-45.

Berthome François, Houseman Michael. 2010. «Ritual and

Emotions: Moving Relations, Patterned Effusions». Religion and

Society 1: 57-75.

Bourdieu Pierre. 1994. Raisonspratiques. Sur la théorie de l'action.

Paris: Seuil.

Caillé Alain. 2009. Théorie anti-utilitaristede l'action. Fragments

d'une sociologiegénérale. Paris: La Découverte/Mauss.

Clough Patricia (ed.). 2007. TheAffective Turn. Theorizing the

Social. Durham & London: Duke University Press.

Déchaux Jean-Hugues. 2015. «Intégrer l'émotion à l'analyse

sociologique de l'action». Terrains/Théories2. http://teth.revues.

org/208, consulté le 30 janvier 2017.

Elias Norbert. 2002 (1973). La civilisation des mœurs. Paris:

Pocket.

Gold Thomas, Guthrie Doug, Wank David (eds.).
2002. Social Connections in China: Institutions, Culture, and

the ChangingNature ofGuanxi. Cambridge: Cambridge

University Press.

Gouin Eugène. 2002 (1957). Dictionnaire vietnamien-chinois-

français. Paris: You-Feng.

Kleinen John. 1999. Facing thefuture, Reviving the Past. A Study of
Social Change in aNorthern Vietnamese Village. Singapore: Institute of

Southeast Asian Studies.

Le Breton David. ZOOA. Lespassions ordinaires. Anthropologie des

émotions. Paris: Payot.

Lê H Cru Khoa. 2009. Anthropologie du Vietnam. L'espace mentaldu

lien. Paris: Les Indes savantes.

Lordon Frédéric. 2013. Lasociétédes affects. Pour un structuralisme

despassions. Paris: Seuil.

Ltro'ng Hy Van. 2016. «Social Relations, Regional Variation, and

Economie Inequality in Contemporary Vietnam: A View from Two

Vietnamese Rural Communities», in: Taylor Philippe (dir.), Connected

& disconnected in VietNam. Remakingsocial relations in apost-socialist

nation, p.41-72. Australia: ANU Press.

Lutz Catherine, White Geoffroy. 1986. «The Anthropology of

Emotions». AnnualReview ofAnthropology 15: 405-36.

Malarney K. Shaun. 2002. Culture, Ritual, andRevolution in

Vietnam. London: Routledge Curzon.

41 / Tsantsa #23 /2018



DOSSIER

Massumi Brian. 2002. Parablesfor the Virtual. Movement, Affect,

Sensation. Durham: Duke University Press.

Mauss Marcel. 1921. «L'expression obligatoire des sentiments (rituels

oraux funéraires australiens)». Journaldepsychologie 18: 425-434.

Pannier Emmanuel. 2015. Seule la réciprocité. Circulation non

marchande et relationssociales dans un village du norddu Vietnam.

Paris: Connaissances et savoirs.

Pannier Emmanuel, Gwenn Pulliat. 2016. «Échanges, dons et

dettes. Réseaux sociaux et résilience dans le Vietnam d'aujourd'hui».

Revue TiersMonde 226-227(3): 95-121.

Papin Philippe. 2003. Parcours d'une Nation. Paris: Belin.

Rydstrem Helle. 2003. EmboyingMorality: Growing up in Rural
Northern Vietnam. Honolulu: University of Hawaii Press.

Salomon Matthieu. 2004. «Les arcanes de la <démocratie socialiste)

vietnamienne. Évolution des assemblées populaires et du système

juridique depuis le lancement du Dôi moi». LesÉtudesdu CERI104: 1-36.

Taylor Philippe. 2016. Connected& disconnected in VietNam.

Remakingsocial relations in apost-socialist nation. Australia: ANU Press.

Touraine Alain.1984. Le retourde l'acteur. Paris: Fayard.

AUTEUR

Emmanuel Pannier, qui a vécu au Vietnam une dizaine d'années, mène des recherches auprès des populations rurales du

delta du fleuve Rouge et des habitants des zones montagneuses du Nord. Ses travaux s'inscrivent principalement dans le

domaine de l'anthropologie économique et se concentrent en particulier sur la circulation non marchande de biens et de

services, les réseaux de relations personnelles, le changement social et les rapports États-populations locales.

manuelpannier@yahoo.fr

Institut de Recherchepour leDéveloppement
UMR «Patrimoines Locaux et Gouvernance» (IRD-Muséum Nationald'HistoireNaturelle)
43 rue Buffon -Bâtiment 51

F-75005 Paris

42 / Tsantsa #23 /2018


	Affects, dons cérémoniels et structures sociales : figures et expressions des  tình câm en milieu rural au nord du Vietnam

