
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 23 (2018)

Artikel: Au-delà du rêve : ethnographie affective du processus de résilience des
Aborigènes de Sydney (Australie)

Autor: Tasia, Edgar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007209

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

AU-DELÀ DU RÊVE

Ethnographie affective du processus de résilience des Aborigènes de Sydney
(Australie)

Texte: Edgar Tasia

Abstract

BEYOND THE DREAM

Affective ethnography of the resilience process of Aborigines from Sydney (Australia)

Based on an ethnography of affects within an Aboriginal support group in the Redfern suburbs (Sydney), I question the
socio-psychological situation of the Aborigines in contemporary Australia as they face many difficulties in their
everyday life. I show how, built on the narrative of «intergenerational trauma», they seek to (re)create social bonding

and how they search to redefine their perception of the current situation in order to increase their resilience.

Mots-clés: affects, résilience, groupe de soutien, traumatisme, Aborigènes, Australie
Keywords: affects, resilience, supportgroup, trauma, Aborigines, Australia

Introduction

Le libéralisme forcené, dont la société australienne contemporaine

est empreinte, tend à redéfinir, ces dernières années, le

cadre dans lequel les individus pensent les inégalités socio-économiques

dont ils font l'expérience quotidienne (Stratton 2011,

Povinelli 2002); ce libéralisme - de style néo-structure ainsi les

échanges et les débats ayant cours dans la société civile; il redéfinit

les règles du jeu démocratique, notamment en instaurant
l'individualisme comme valeur suprême. Dans ce cadre particulier,

l'autonomie devient la condition pour l'action (Ehrenberg
2012) et, face à la contingence du monde, c'est donc la responsabilité

individuelle qui est, avant toute autre chose, engagée.

Pour la plupart des Aborigènes vivant dans les grandes villes
du pays, chez qui l'histoire coloniale australienne a laissé sur
le plan socio-psychologique des traces inéluctables (Burbank
2011, Cowlishaw 2009, 2004, Atkinson 2002), cette structure
néolibérale impose notamment une redéfinition du malheur

quotidien et de la souffrance endurées au cœur même de

l'individu. De manière générale, et comme l'ont montré plusieurs

auteurs s'inscrivant dans la lignée de Foucault, c'est notamment
au moyen du langage et du vocabulaire des discours «psy» que
s'effectue une telle redéfinition (Rimke 2012, Rose 2009,2005).
De cette tendance émerge, dans l'histoire récente des sociétés

occidentales, un ethos culturel particulier: celui de la

thérapie (Rimke 2012, Imber 2004); l'individu, laissé à lui-même

quant à ses souffrances et ne pouvant plus pointer du doigt, dans

un élan de contestation politique, les institutions à l'origine de

celle-ci, se voit contraint de s'en retourner sur lui-même. D'où

l'émergence d'un certain «psychocentrisme» généralisé (Rimke
2012) auquel certains Aborigènes de Sydney ne semblent pas

échapper. En effet, pour ces Gardiens du Rêve, célèbres pour
leur système cosmologique traditionnel complexe et original
(Poirier 2005, Glowczewski 1989) - étant aujourd'hui dans une
situation catastrophique, tant sur le plan socio-économique que
du point de vue de la santé mentale (voir AIHW 2015) - c'est

bien le «traumatisme intergénérationnel» (Atkinson 2002) qui

14 / Tsantsa #23 /2018/14-23



DOSSIER

permet d'expliquer le malheur social et la souffrance psychique
dans lesquels ils se trouvent. Ce discours, abondement relayé

par l'anthropologie, s'inscrit en plein dans ce que certains
qualifient de «culture thérapeutique» (Imber 2004).

Ce discours, permettant de contextualiser et de donner

un sens à la souffrance, c'est également celui des membres du

Gamarada, ce groupe de soutien aborigène qui fait l'objet de la

présente étude. Ce que l'on voudrait réaliser ici, c'est l'ethnographie

affective de ce groupe de parole. Ainsi, l'on voudrait
montrer que, par le jeu des affects et de leurs circulations, ce

groupe de soutien réalise pragmatiquement quelque chose: il
produit une synchronie affective menant à un sentiment

d'appartenance au groupe; cela entrainant le développement d'une
certaine résilience pour ses membres.

Les affects, traversant de part en part l'existence (Massumi
2002) fondent la matière même du social (Citton et al. 2010).

Par conséquent, ethnographier ces derniers, c'est donner à

montrer le social en train de se faire, de se former; c'est espérer

parvenir à comprendre et expliquer tout à la fois, les actions et
le sens de ces dernières pour les acteurs (Wethereil 2012); c'est

saisir d'un seul geste le mouvement, le rythme des corps en

interaction et ce qui en résulte (Massumi 2002); c'est chercher
à réunir l'étude de ce qui n'existe encore que potentiellement
avec ce qui est réalisé. Ainsi, l'on voudrait chercher à

comprendre, par l'étude des affects ayant cours au sein du groupe, le

sens que ce dernier possède pour ses membres, dans le contexte
social plus large de la société australienne (néo)libérale.

Du discours sur le «traumatisme
intergénérationnel» au Gamarada

Comme le rappelle Foucault, «la maladie n'a sa réalité et sa

valeur de maladie qu'à l'intérieur d'une culture qui la reconnaît

comme telle» (Foucault 2015: 71). Or, pour certains

Aborigènes de Sydney, la souffrance psychique (dépression,

dépendance aux drogues, alcoolisme, gestion du stress

problématique, etc.) qu'ils expérimentent au quotidien provient
principalement d'une rupture des liens sociaux et d'une
annihilation des réseaux sociaux traditionnels, elles-mêmes décou¬

lant de la colonisation. C'est cette «maladie» qu'est le «traumatisme

intergénérationnel» qui, sur fond de racisme structurel,
engendre les conditions menant à l'alcoolisme, aux nombreux
suicides indigènes, aux taux surélevés d'Aborigènes en prison,
aux difficultés liées à la vie de famille, etc. (voir Atkinson 2002,
HREOC 1997). Or, le lieu d'action pour remédier à une telle
problématique, comme l'on vient de l'expliquer, se situe sur
le plan de l'individu. Le contexte (néo)libéral australien tend

en effet à gommer les différences culturelles propres aux
Aborigènes en poussant ces derniers, par la structuration globale
de leurs conditions d'existence, à s'engager dans une réaction

aux malheurs typique de la «culture thérapeutique» des sociétés

occidentales (Imber 2004). Ainsi donc, pour ces derniers,
la solution consiste à redynamiser ce lien social «appauvri» -
source de tous les maux -, en jouant d'abord sur leurs propres
capacités individuelles à faire face à la contingence; il s'agit de

se donner la possibilité d'enrayer les «schèmes de reproduction

du cycle du trauma» (Atkinson 2002, ma traduction) en

opérant un travail sur soi, en entamant un processus thérapeutique.

L'idée se veut circulaire puisque la méthode choisie par
ces individus pour augmenter leurs résiliences individuelles, se

situe dans la production d'un collectif: un groupe de soutien.

C'est ainsi que tous les lundis, dans le quartier de Redfern1
à Sydney, plusieurs Aborigènes aux trajectoires de vies
similaires se rencontrent pendant deux heures afin d'entamer,
ensemble, un processus thérapeutique. Au cours de mes
recherches doctorales, j'ai eu l'occasion de suivre et d'ethno-
graphier le fonctionnement de ce groupe de soutien aborigène
dénommé Gamarada1.

Celui-ci se présente à ses membres comme un programme
à vocation thérapeutique destiné principalement aux Aborigènes

(bien que formellement ouvert à tous) souhaitant opérer
des changements dans leur vie. Gamarada signifie «amis

partageant un but commun» {«friends with a purpose») en langue
Gadigal3. Ce groupe de soutien est le fruit de l'initiative, il
y a de cela dix années, d'un Aborigène. Nous l'appellerons
Karl4. Formé en psychologie générale, ce dernier propose à ses

membres un espace au sein duquel, en s'appuyant sur des

techniques (occidentales et indigènes) qui ont pour but de réduire
le stress et la frustration, les participants communiquent, par-

1 Quartier du centre de ville de Sydney et haut symbole de l'activisme politique aborigène (voir McComsey 2013).

2 Cette étude se base sur une étude d'observation participante de dix mois et demi au sein de ce groupe de soutien aborigène réalisée dans le cadre de

mes recherches doctorales. Pour plus de détails concernant mon entrée sur ce terrain spécifique, voir Tasia 2016a.

3 Les Gadigals sont un groupe Aborigène du peuple Eora, qui, originairement, habitait sur le territoire où s'est constitué le centre-ville de Sydney.

4 Tous les noms utilisés concernant les membres du Gamarada sont des noms d'emprunts dans le but de respecter l'anonymat de ces individus qui

partagent souvent des souvenirs difficiles et personnels.

15 / Tsantsa #23 /2018



DOSSIER

tagent leurs expériences de vie et entament ainsi un «processus

thérapeutique». L'objectif déclaré du programme est double:

il consiste à augmenter la résilience de chacun en permettant

à ses membres de profiter des avantages socio-affectifs
offerts par le collectif et, d'un même geste, fonder ce collectif.
Plus concrètement, Karl propose aux individus intéressés de

se réunir une fois par semaine pendant deux heures dans une

salle, afin d'échanger sur leurs histoires respectives. La
participation est gratuite et non obligatoire. De ce fait, la constitution

du groupe est extrêmement plastique: le nombre de

participants oscille entre cinq et douze, et se situe généralement

autour de huit membres; la majorité de ceux-ci sont des

hommes, âgés entre 30 et 60 ans, aborigènes pour la plupart.
Chaque séance possède donc une composition unique, menant
à une dynamique de groupe toujours singulière. Cependant, la

structure du programme - bien que flexible - reste généralement

constante d'une séance à l'autre: la séance se déroule en

plusieurs étapes (appelées «tâches» ou «exercices» dans la suite

de ce texte) et se termine par un exercice de méditation guidée

traditionnelle, 1eDadirrr, la disposition des lieux s'apparente à

un cercle de chaises organisées autour d'un drapeau aborigène

posé sur le sol. Réunis pendant deux heures en partageant des

histoires intimes, les participants s'affectent l'un l'autre. C'est

cette production du collectif, au moyen de la circulation des

affects, dont je voudrais ici faire l'ethnographie.

Mais avant de m'atteler à cette tâche, il est primordial de

démontrer la possibilité méthodologique, pour l'anthropologue,

de suivre les affects.

Pour une ethnographie pragmatique
des affects

Réaliser une ethnographie des affects ne procède pas de

l'évidence. En effet, puisque ceux-ci sont généralement associés

au domaine de l'intime, au régime émotionnel de l'individu,

nous avons tendance à considérer les affects comme un

«quelque chose» purement individuel. Pourtant, dans la lignée
de Spinoza (1965), plusieurs auteurs ont cherché à expliquer
en quoi les affects et leurs études étaient du ressort de la sociologie

(Citton et al. 2010). Pour certains d'entre eux, les affects

n'appartiennent pas à l'individu, mais plutôt, ils le traversent

(Williams 2010, Massumi 2002). Pour d'autres, les affects ne

peuvent être compris - tant dans leurs genèses que dans leurs

expressions - qu'au travers d'une perception interactionnelle,
c'est-à-dire profondément sociologique (Gergen 2015). Par de

telles propositions, ces auteurs cherchent à «désindividuali-

ser» les affects pour les repenser d'un point de vue relationnel,

sociologique. En cela, le projet de connaissance de ces auteurs

s'inscrit dans la droite ligne d'un renouveau spinoziste, abon-

dement théorisé (Citton et al. 2010, Jaquet 2004). Selon cette
approche, l'individu est nécessairement affecté par son

environnement et, ce faisant, est sans cesse déterminé par lui. Par

définition, un individu affecté par une affection provenant de

l'extérieur sera «mis en mouvement»; ému, il sera mu\ il
réagira. Cette réaction fera office d'affection potentielle pour un
autre, pour l'environnement extérieur, pour le corps lui-même.

Dans ce texte, je voudrais chercher à comprendre le

fonctionnement du Gamarada par l'entrée des affects. L'étude
de ces derniers, traversant de part en part le quotidien des

hommes (Massumi 2002), offre la promesse de saisir d'un seul

mouvement, à la fois l'activité se déroulant au sein du groupe,
et à la fois l'enjeu pragmatique d'une telle activité. Pour ce

faire, c'est une approche spécifique des affects qui sera ici
privilégiée: celle qui, dans la lignée de Wetherell (2012) préconise

de ne pas élimer la notion d'affect afin de l'en distinguer
radicalement de l'analyse de discours (voir Massumi 2002);
les affects, se déployant dans les interactions, sont profondément

multimodaux (Wetherell 2012: 88). Par conséquent, ils

deviennent détectables et observables tant dans le langage des

corps que dans les corps usant du langage; le corps, le corps
qui parle et la parole forment un continuum affectif dont le

locus d'intensité peut varier dans le temps d'accomplissement
de l'action et d'une situation à une autre. Comme le précise

Wetherell, «l'affect humain est inextricablement lié à la

production du sens, à la sémiotique (dans sa compréhension
générique) et au discursif» (Wetherell 2012: 20 m.t.). C'est donc à

l'ensemble des pratiques affectives (op. cit.: 4) ayant cours au

sein du groupe auxquelles je voudrais m'intéresser ici. Parce

que l'objet d'étude qu'est le Gamarada s'appuie abondamment

sur l'usage du langage et le poids des mots, un focus particulier
sur l'activité langagière sera préconisé. Mais, conformément à

ce qui vient d'être dit, cela ne m'empêchera pas pour autant de

prendre en compte dans mon analyse d'autres activités ayant
un effet sur la circulation des affects au sein du groupe. Infine,
c'est bien cette «classe d'événements qui ont lieu lors d'une

présence conjointe et en vertu de cette présence conjointe»
(Goffman 1998: 7) qui devront retenir notre attention s'il l'on
veut pouvoir rendre compte, ethnographiquement, des affects.

Au sein du Gamarada: ethnographie
affective d'un dispositif thérapeutique

Venons-en maintenant à l'analyse proprement dite. Chaque
lundi soir, de 18 à 20 heures, les membres du Gamarada se

réunissent dans une salle du centre communautaire de Redfern

(Redfern Community Centre). La séance démarre précisément
à 18 heures. Généralement, plusieurs membres arrivent à

l'avance et, après s'être salués rapidement, s'auto-organisent

16 / Tsantsa #23/2018



DOSSIER

pour installer le matériel nécessaire au bon déroulement de la

séance (drapeau aborigène, liste des règles à respecter, texte
du Dadirri et bougie) ainsi que les chaises, qu'ils disposent

en cercle autour du matériel. Cette phase préliminaire, bien

que n'étant pas explicitement codifiée par les percepts du

programme, est importante: elle préfigure une certaine cohésion

affective et sociale- ce que certains membres appellent «1 esprit
du Gamarada» - en générant de l'entre-aide, de l'horizontalité
et un respect mutuel. Ainsi, la répartition des tâches est bricolée

sur le moment même et la mise en place se déroule le plus

souvent en silence. Ce silence, ce n'est pas «juste» une absence

de parole; il est posture de ces corps - qui pour la plupart se

connaissent et se respectent - en coprésence. Comme le précise

Le Breton, le silence peut être marque d'intimité (2015:47). Ce

dernier est donc le fruit d'une union affective potentiellement
déjà là; une sorte d'accord tacite entre les membres jouant le

rôle de préambule à ce qui reste encore à venir. Car en effet,
ceux-ci se préparent à entrer dans un espace particulier; cet

espace est le lieu où la résilience peut s'opérer. En quelque sorte,

ce préliminaire organisationnel fait déjà partie du programme
puisque la circulation des affects y est déjà opérationnelle.

À 18 heures, la séance proprement dite commence. Un des

membres allume la bougie qu'il pose ensuite sur le drapeau, au

centre du cercle. Cette bougie, aux dires de certains membres,

symbolise le «feu de camp» - celui qui brûle lors des rituels
traditionnels où les ancêtres s'échangent leurs savoirs respectifs

sur le Rêve (voir Glowczewski 1991). Pour d'autres, cette

bougie, «c'est le feu de l'esprit du groupe». Ainsi, l'allumage
de la bougie a trois effets pragmatiques certains: d'abord, ce

geste proclame le début de la séance et crée donc une césure

entre l'avant et le «pendant» de celle-ci. Ensuite, par le jeu des

symboles, il caractérise l'émergence d'une unité collective à

venir - «l'esprit du groupe» - puisant sa source dans l'histoire
et les traditions aborigènes. Enfin, il génère les contours d'un

espace symbolique particulier en soulignant l'existence d'un

espace réel (le cercle de chaises avec, au centre, ladite bougie).

Ainsi, comme le déclare un soir Vernon (un membre régulier
du Gamarada) en allumant la bougie,

/le Gamarada] est un espace sûr («a safe space»), un
endroit chaleureux. Jepense que c 'est l'une des raisons du
succès duprogramme etpourquoi les gens aimenty venir.
On partage cet espace. C'est ce que les gens aiment à propos
du Gamarada: c'est un espaceparticulier... où n'importe
quipeut développer de laforce, ressentir de lajustice et de

la chaleur humaine.

On voit bien, notamment dans ce court extrait, à quel

point l'image de la bougie est importante puisque, en plus

d'évoquer le temps du Rêve et donc de fournir au dispositif

une dimension proprement culturelle, c'est elle qui permet
de transmettre aux membres du Gamarada l'idée d'un lieu
spécifique - «chaleureux», fait de «chaleur humaine» - où

une transformation intérieure peut s'opérer, où une cohésion
de groupe est possible.

Les règles

Mais au-delà des symboles, ce safe space spécifique est rendu

possible par plusieurs règles qui structurent les séances. C'est
ainsi que directement après l'allumage de la bougie, Karl ou un
autre membre du groupe se propose de commencer le rappel
de ces règles; c'est la première tâche du protocole. L'un après

l'autre, les membres présents vont se passer une liste
dactylographiée des différentes règles à respecter pendant la séance et

vont en présenter une, deux ou trois (selon le nombre de

participants présents) aux autres membres du groupe. La consigne
est claire: il ne s'agit pas seulement d'énoncer la règle, il s'agit
aussi (et surtout) de la commenter, de faire connaître aux
autres le sens profond que l'on attribue à telle ou telle règle.

Ainsi, lors de cet exercice, Vernon s'exprime:

Lapremière [règle] est la Confidentialité. C'est un espace sécurisé

où l'onpeutdiscuteretjepense que l'on devrait tous être

attentifsà ça... parce queparfois certainespersonnespeuvent

s'ouvrir à nous et des trucs moches risquentd'en sortir. Etje
pense que c'estcela la beautéde cegroupe, c'est que noussommes

tous unpeu des thérapeutes /«healers»). Dans cegroupe, ily a

une sorte d'atmosphère thérapeutique et douce quipeut
vraiment aider lesgens. Hum... La seconde [règle] est le Partage.
Ce qu 'onfait vachement bien ici, au Gamarada. Jepense que
c'est un bon endroitpourque lesgenspuissents'exprimer. [...]
C 'est unpetitpeufou hors de ce cercle... C 'estsans doute une
mauvaise analogie maisonpeutêtre unpetitpeu comme des

moutonsparfois, et ily a beaucoup de loups là dehors...

Ce premier exercice est donc double: d'une part, il permet
de donner une structure au dispositif et, d'autre part, il est

déjà, en lui-même, une technologie interactionnelle menant à

la circulation d'affects.

Premièrement donc, cet exercice cadre les règles des

interactions futures. Cet «espace» que forme le Gamarada n'est pas

un espace neutre. Il est particulier puisque certaines règles le

définissent, règles qui ne sont pas nécessairement en application

dans le monde de l'expérience quotidienne. Ainsi, pointer
ces règles a un effet pragmatique: cela crée une distinction nette
entre «l'intérieur» et «l'extérieur» du cercle. Dehors, le partage
de son histoire n'est pas une nécessité; dehors, le monde n'est pas

toujours à l'écoute. Mais ici, à l'intérieur du cercle formé par les

17/ Tsantsa #23 2018



DOSSIER

membres présents, les choses sont différentes: certains

comportements, certains «faires» sont légitimes. C'est ce que tente de

capter l'analogie de Vernon concernant les moutons et les loups

(analogie que ce dernier répétera de manière récurrente).

Ainsi, au sein du cercle, certaines sensibilités - cristallisées

dans l'image du mouton - sont encouragées à être assumées:

vulnérabilité, fragilité, anxiété, etc. Ces dernières, génératrices

d'affects particuliers, ne sont plus des traits dont il faut se

débarrasser mais bien des opportunités; ce sont des complexions
affectives offrant l'avantage de redéfinir sa conception du réel en

s'ouvrant aux autres. En jouant à la fois sur le dehors et le dedans,

l'espace du Gamarada devient ainsi un véritable «espace potentiel»

(Winnicott 2002), c'est-à-dire un espace où s'entremêlent

les mondes subjectifs de chacun et le monde objectif extérieur.

Au sein de cet espace, une transition entre les croyances personnelles

et l'objectivité du monde de l'Australie contemporaine
sera doucement négociée: grâce à la structure du dispositif
(respect des règles, écoute, etc.), cette transition ne sera pas mise à

l'épreuve. Ainsi, une intégration de la dure réalité du dehors -
le monde des «loups» - au sein de la fragile réalité subjective de

chacun - le monde des «moutons» - pourra s'accomplir.

Ensuite, en exprimant et en explicitant à haute voix une ou
deux règles intrinsèques au programme, chaque membre

partage sa perception du réel avec les autres. Des images
particulières - des idées chargées affectivement et par conséquent

potentiellement affectantes - sont générées au travers de cette

explication. Ces images sont distribuées, offertes au groupe, au

travers de l'exercice de la narration et vont participer à l'émergence

d'une perception commune du réel: chaque intervention,

chaque proposition de définition de la (ou des) règle(s) se

verra, en retour, confirmés par les autres membres du groupe.
Cette confirmation prend des formes multiples mais, toujours,

passe par le corps: de nombreux hochements de tête - émis en

signe d'approbation à de ce qui vient d'être dit - parcourent
l'assemblée; les regards sont appuyés - comme semblant lier

entre eux les interlocuteurs; enfin, à chaque fin d'intervention,

des applaudissements sont exécutés, permettant de

réaliser deux choses: (a) féliciter l'autre d'avoir ainsi pris la parole

en public et d'avoir exprimé sa perception des choses, et (b)

remercier ce dernier pour son intervention. Ces quelques
feedbacks permettent au dispositif de se structurer et de poser ainsi
les jalons d'une écoute particulièrement empathique, c'est-à-

dire sensible aux affects émis par les uns et les autres.

En effet, grâce à ce type d'écoute, un processus d'attention

conjointe s'amorce: chaque membre attire l'attention des autres

sur un aspect spécifique de la règle et, ce faisant, guide l'attention

de ces derniers sur le sens général de la règle en question. Au
fur et à mesure de l'exercice, cette attention conjointe va pro¬

duire un sentiment de co-agentivité fusionnelle, découlant de

l'implication affective que l'opération demande (Citton 2014:

127); en partageant leurs images respectives, les membres du

groupe s'engagent dans la construction d'un espace d'actions

partagées où la présence corporelle de l'autre devient une
ressource cognitive et affective (Tasia 2016b).

Les présentations

Ces processus se poursuivent lors de la seconde tâche: les

présentations de soi. Les uns après les autres, chaque membre va
se présenter aux autres et répondre à trois questions: qui est-il,
d'où vient-il et pourquoi participe-t-il au Gamarada. Pour ce

faire, l'individu se mettra debout. De la sorte, il sera encouragé
à communiquer d'une manière claire: on lui rappellera
délicatement de se tenir bien droit et lorsque le volume de la voix
ne sera pas suffisant, on lui demandera d'élever un peu le ton.

Symétriquement, lorsque le corps du locuteur montrera des

signes d'agitations, les autres membres du groupe, par de brefs

commentaires subtilement glissés dans les interstices de son

discours, chercheront à calmer l'individu. Lorsqu'il aura
terminé, il sera, à nouveau, applaudi par les autres. Ce sera alors

au suivant de s'exécuter de la même manière, et ainsi de suite

jusqu'à ce que tous les participants se soient exprimés. En fonction

des participants, de leurs humeurs, de leurs envies ou de

leurs dispositions, ces présentations de soi peuvent durer entre

une et dix minutes. Il s'agit de respecter cette différence, en
silence. Ici encore, le silence est important puisque ce dernier

agit comme un indice; l'indice qu'une atmosphère affective

particulière - s'inscrivant sous le sceau de l'amitié et du respect
mutuel - a pris place au sein du cercle (voir Le Breton 2015).

Voici, en exemple, un court extrait de la présentation de soi

de Shane, un autre membre du Gamarada-,

Shane:Mon nom est Shane etje viensdu Queensland. Jesuis

membre de cegroupe depuis un bout de temps déjà... depuis le

début, avecKarl... C'estlapremièrefois queje reviens depuis

sept ans... Ce qui mefait revenir c'est... Je suisjuste intéressé

par ce qui sepassepour vous, lesgars, par ce qui sepasse dans

la communauté. Parce que dehors... le monde est taré («fucked

up»/ C'estjuste que noussommes tous desfrères etsœurs. Peu

importe la tribu ou lafamille d'où on vient... On doit s'organiserpour

se battre contre ceputain degouvernement et enrayer
ce cycle... Jesaispas. Ouais, j'ai certaines réponses [aux
problèmes queje rencontre] mais maintenant, je veuxjuste m'au-

tonomiser («empower myself»/ Jesuppose que c'est une autre
raisonpour laquelleje suis revenu:pour me rendreplusfort...
Karl: C'est bien dit, frère («brother»/
John: Je t'entends, frère. Pareilpour moi.

18 / Tsantsa#23 /2018



DOSSIER

Premièrement, cette tâche permet d'accentuer le climat de

confiance en dévoilant aux autres plusieurs informations importantes

concernant ses membres et leurs intentions respectives:

Ça aide à briser laglace... Cela met lesgens à l'aise... C'est ma

propre expérience, du moins... Ça crée unpetitpeu d'ouverture,

d'espace collectif («collective open space»,)... où nous

sommesprotégés de sourcespotentielles de trauma (Karl, leader

du Gamarada).

Mais plus encore, l'exercice permet d'établir l'ébauche
d'une familiarité entre les différents membres. Pour rappel, la

participation au Gamaradariétant pas obligatoire, la composition

du groupe est flexible et varie d'une séance à l'autre. Pour

générer une atmosphère affective de confiance et de familiarité

- que seule la coprésence dans le temps long peut produire

- il est par conséquent nécessaire d'en forcer le trait. En «brisant

la glace» de cette manière, l'objectif est donc bien de

rassembler les individus, de leur faire entrevoir qu'ils partagent
des «complexions affectives» (Citton et al. 2010) et des

parcours socio-historiques similaires; d'un pur «inconnu», l'autre

se transforme peu à peu en un «frère» ou une «sœur» partageant

les mêmes difficultés et étant confrontés aux mêmes

embûches. Le témoignage de Shane synthétise cette idée.

Les effets pragmatiques de cette présentation de soi sont
donc les suivants: l'émergence d'un sentiment de fraternité
visant à instaurer la confiance nécessaire à la circulation des

affects entre les participants et, infine, à la synchronisation de

leurs perceptions du réel.

Deuxièmement, l'exercice force l'individu à générer une
narration positive à propos de lui-même. Ici, une nouvelle

négociation - que l'espace potentiel qu'est le Gamarada permet

de réaliser - apparaît: la négociation du soi. En effet, à elle

seule, la structure du protocole - venir au Gamarada, être présent

au sein du groupe et répondre à ces trois questions - fournit

des éléments permettant de bricoler, lors de l'exercice de

narration, une perception de l'égo alternative: être là, devenir

un membre du groupe, c'est déjà essayer de s'en sortir; c'est

déjà faire preuve d'une certaine résilience. Avec le temps, les

individus apprennent ainsi à formuler un discours véhiculant
des images d'eux-mêmes chargées en affects positifs:

Ouais, donc, le Gamaradapourmoi ça m'aide à entreprendre
deschoses, ça maide à réfléchirsurmoi-même [..]. Jesuisfierde
moi chaquejourunpetitpeuplus lorsqueje viens ici [...]. (Karl)

Pour cette double raison, l'exercice de présentation de soi

renforce le processus de synchronisation interactionnelle en cours

entre le narrateur et ceux qui l'écoutent: par feedbacks interpo¬

sés, les membres du groupe synchronisent leurs perceptions du
réel (voir ci-dessus, l'exemple de Shane). Ce faisant, en plus de

générer une telle synchronisation menant, petit à petit, à un
sentiment d'appartenance au groupe (Jong et al. 2015), ils rééquilibrent

leurs perceptions du réel afin que ce dernier devienne

plus supportable (voir ci-dessus, l'exemple de Karl); l'erreur, la

difficulté, le problème devient une opportunité d'en apprendre

sur soi, «d'avancer», de «grandir», bref de devenir plus résilient.

Les partages

Après les présentations, viennent les partages. À ce moment de

la session Karl s'adresse généralement aux membres du groupe
et les invite à «partager», les uns après les autres, avec le groupe,
des bribes de leurs histoires respectives. Certains se contentent
d'écouter; d'autres s'empressent de prendre la parole. Karl, tout
au long de la séance, veille à ce qu'un subtil équilibre entre
les participants soit respecté en demandant, par exemple, aux
membres les plus timides ce qu'ils pensent de l'histoire des uns
et des autres. Les commentaires ainsi exprimés ont toujours

pour ambition d'apporter un éclairage positif à l'histoire de

chacun. Ainsi, chaque narration voit - par feedbacks interposés

- sa charge affective modifiée de telle manière que celle-ci
devienne plus digeste pour son auteur. Voici un cours extrait
d'une telle interaction, survenant à la fin du «partage» de John:

John: [A cause de tout ce qui m'est arrivé dans la vie], j'suis
passépar une série de cycles, tu vois, oùj'étaissurlepointde
faire des choses vraimentgraves et stupides...
Pete: Humhum [en signe d'affirmation].
John: [continuantson récit]Mais hum... C'estpour cela que

je viens ici. ..Pour obtenir du soutien de cette communauté

(«get myself some community spirit»/.. Des connexions...

Et dupartage...
Karl: Humhum.
John [finissantson témoignage]: Voilà.

Vernon: Tu es une très bonnepersonne, John. Tu as beaucoup

d'amour en toi. Vraiment une bonnepersonne...
Karl: Ouais, frère.
John: Merci lesgars...

Par le jeu de la narration et desfeedbacks, et par la circulation

des affects que ceux-ci autorisent, les participants continuent

d'approfondir leur fusion affective. Ainsi, entre le

narrateur et les locuteurs, un «dialogue systémique» s'engage.

Un tel système peut être défini comme un «système
d'humains en coprésence, engagés d'une activité intersubjective

qui produit une coordination située des comportements»
(Steffensen 2012: 513 m.t.). Pour entretenir ce système,
plusieurs stratégies langagières et communicationnelles seront

19 / Tsantsa #23 /2018



DOSSIER

utilisées pour produire une série de feedbacks positifs
(commentaires, applaudissements, accords, hochements de la

tête, etc.). En effet, pendant cet exercice, la plupart des corps
sont fermement assis, le visage ouvert; les yeux sont tournés

vers le locuteur, dans une volonté de lui faire savoir qu'on
l'écoute, que son récit est important. On ponctue les phrases

de hochements de tête, d'onomatopée (voir les «humhum»

de Pete et de Karl dans l'exemple ci-dessus); on cherche à

faire correspondre ces réponses à l'intensité affective des

propos du locuteur. Ces échanges d'informations vont
permettre aux uns et aux autres «d'échafauder» leurs états affectifs

respectifs (Colombetti et al. 2015) en puisant dans les

ressources offertes par leur environnement direct que représente

le dispositif interactionnel qu'est le Gamarada. Or, dans

ce contexte spécifique, ce sont avant tout les autres qui font
office de ressources affectives. Pour être plus précis, ce sont
leurs gestes, leurs mimiques, leurs micro-réactions au récit

produit qui vont permettre le retour d'information nécessaire

à la circulation des affects. Ainsi, par la coordination de

leurs affects respectifs, les membres expérimentent une forte
«fusion identitaire» (Jong et al. 2015: 1 m.t.).

La pratique du Dadirri

Ce sentiment atteint son paroxysme lors de la dernière tâche:

la pratique du Dadirri. À ce moment de la session, un membre

est désigné au consensus par le groupe pour lire un court
texte philosophico-spirituel rédigé par Ungunmerr-Bau-
mann (1993). Cette Aborigène est considérée par beaucoup
de membres du Gamarada comme une «sage», détentrice d'un
savoir traditionnel précieux. Ce savoir, c'est la pratique ances-
trale du Dadirri, ou dans les mots de Ungunmerr-Baumann
elle-même, «ce silence intérieur, calme et profond, cette
silencieuse conscience [qui peut être rapprochée de] ce que l'on

nomme la (contemplation» (op. cit.: 34 m. t.)5. Voici une
description de l'exercice, tirée de mon carnet de terrain:

[Claires'empare du texte de Ungunmerr-Baumann et

commence à le lire, tout en en improvisant quelquepeu le

contenu]: Dadirri... C'est ce qu'on appelle uneprofonde

contemplation... [les autresparticipantsferment lesyeux,
concentrés sur l'écoute de la voix de Claire; chaquephrase

estponctuée d'un longsilence; le cycle des respirations
s'allongent] C'est une méthode aborigène... Nous sommes chez

nous dans le silence... Nous n 'avonspaspeur de lui... En tant

qu'Aborigènes, nous avons appris depuis la nuitdes temps... à

écouter... Comme les saisons, nous ne nouspressonspas...Nous
regardons la lune changer dephases... Et comme l'arbre qui
reste droitau milieu d'unfeu ayant cours dans le bush6, nous

restons vivants à l'intérieur... Sous la terre, nos racinessont

fortes etpuissantes... [le texte sepoursuit; les autres membres

semblent deplus en plus concentrés, plongés en eux-mêmes.]

Pour les membres du Gamarada, cet exercice de méditation

guidée est une part essentielle de leur processus
thérapeutique. Et pendant donc qu'un individu lit le petit texte,
les autres membres ferment les yeux et écoutent attentivement;

ils se relaxent. L'exercice dure environ dix minutes.

Il se termine lorsque, guidés par les instructions du lecteur,
les membres (les yeux toujours fermés) simulent l'allumage
d'un feu de camp avec leurs mains et finissent par poser leurs

mains sur leurs yeux. Après quoi, les membres rouvrent
doucement les yeux et reviennent à eux.

À l'instar de la bougie, le Dadirri à une forte connotation

culturelle; il fonctionne ainsi comme un stock d'images
véhiculant l'idée de la résilience proprement aborigène («l'arbre du

bush en feu mais toujours en vie», «les racines fortes et
puissantes», etc.). Durant la pratique de l'exercice, ces images sont

suggérées auxparticipants qui peuvent alors s'en servir pour se

représenter eux-mêmes comme résilients. En outre, l'exercice
détend. Par là même, il régule la respiration et le niveau de

nervosité des participants. Cet exercice parachève ainsi les

processus de fusion affective et identitaire en synchronisant
explicitement les états affectifs et cognitifs de chacun, au moyen
de la méditation guidée. De plus, en invitant les participants à

se relaxer, l'exercice fait office de «technologie émotionnelle»

(Krueger 2014) autorisant les membres à réguler leurs états

affectifs de telle manière qu'ils puissent expérimenter une
amélioration phénoménologique de leurs états d'esprit. Cette
«amélioration», ressentie comme telle, sera exprimée par
l'intégralité des membres lors d'un court débriefing suivant l'exercice

du Dadirri. En voici un exemple:

Karl: N'était-cepas scandaleusementgénial?
Peter: Je sais! J'avais l'impression d'être autrepart, auplus
profondde moi.

Vernon: C'était tout simplement incroyable. C'était
vraiment agréable.

[Rire collectif]
Peter: C'est vrai, frère.

5 Pour plus de précisions sur le Dadirri, se référer à l'article de Ungunmerr-Bauman (1993) et Atkinson (2002).

6 Nom usuellement donné au désert australien.

20 /Tsantsa#23!2018



DOSSIER

Le rire a ici son importance. En tant que signal communi-
cationnel, il permet de «montrer» aux membres la synchronisation

de leurs affects - joyeux; en tant que mouvement des

corps, il en est le résultat.

La sensation d'amélioration phénoménologique que la

pratique du Dadirriprovoque sera, plus tard, associée à l'en-
tièreté de la séance du Gamarada. C'est notamment grâce à

cette association d'amélioration psycho-physiologique que
plusieurs membres reviendront aux séances suivantes,
considérant le Gamarada comme une plateforme où un «processus

thérapeutique» peut effectivement avoir lieu (cela «marche»

puisqu'on s'y sent «mieux» à la sortie qu'à l'entrée) et où on

apprend à se sentir plus confiant et moins seul.

La séance se clôture alors; on éteint la bougie et on range
le matériel. Comme lors de la phase préliminaire en amont de

la séance, l'après-séance est autogérée par les membres

présents. Le silence n'est plus de mise, cette fois. On rigole, on se

taquine et on discute sur un ton bien plus léger. Le changement
d'atmosphère - sérieuse et grave avant la séance; détendue et

enjouée après la séance - est frappant aux yeux de l'observateur.

Enfin, chacun rentre chez soi.

Conclusion

ces Aborigènes de Sydney dans le contexte (néo)libéral de

l'Australie contemporaine: en créant un groupe, affectivement
soudé, le Gamarada permet à ses membres de devenir plus
résilient et partant, d'entreprendre une sorte de résistance face à

la déliquescence des liens sociaux et à la monté des logiques
d'actions individualistes propres à la société libérale.
Paradoxalement donc, le Gamarada, s'inscrivant en plein dans Yethos

culturel de la thérapie, permet - à son échelle - de combattre,

en créant du collectif, l'individualisme corrosif dans lequel la

société australienne semble vouloir les enfermer. Ainsi, ces

derniers cherchent des solutions originales à leur situation

complexe; sublimant le «traumatisme intergénérationnel», ce

discours leur permettant de donner un sens à leurs souffrances

quotidiennes, ils résistent et luttent.

Bon nombre d'auteurs ont montré l'étonnante plasticité du

système cosmologique aborigène - le Rêve - et ses capacités
de persistances mémorielle et culturelle (Poirier 2005, Dus-

sart 2000, Glowczewski 1991, 1989). Peut-être l'attitude des

membres du Gamarada relève-t-elle d'une logique similaire,
en matière de persévérance, à celle de ce système cosmologique?

Au-delà du temps du Rêve, et au-delà du cauchemar
dans lequel ces derniers sont parfois englués, ces femmes et ces

hommes, affectivement soudés continuent, bon an mal an, de

faire preuve de pugnacité face à l'adversité.

Dans cette esquisse ethnographique, j'ai cherché à détailler
le processus par lequel les membres du Gamarada, au travers
d'une microcirculation des affects - passant surtout par le

langage mais également par le corps- augmente leurs capacités de

résilience. L'espace interactionnel que constitue le Gamarada

et les activités qui y sont produites, permettent à ses membres

de réaliser plusieurs opérations simultanées en s'affectant
mutuellement: synchroniser leurs états affectifs respectifs et

générer un sentiment d'appartenance à une collectivité forte et

soudée, entamer une redéfinition de la réalité (parfois compliquée

à vivre), ordonner une meilleure perception d'eux-mêmes

et enfin, augmenter leur capacité de résilience face à l'adversité

que représente leur environnement social particulièrement
difficile. Au travers de ces différents exercices, les participants
communiquent. Ce faisant, ils influencent mutuellement leurs

états affectifs respectifs de tel manière que le groupe est amené

à se ressentir comme tel. L'individu, devenu membre à part
entière de ce groupe, en partageant avec lui un même registre
d'affects, bénéficie alors des bienfaits sociologiques et
psychologiques d'une telle appartenance.

S'inscrivant dans la mouvance de la «culture thérapeutique»

(Imber 2004), l'expérience du Gamarada semble ainsi

offrir une réponse appropriée aux difficultés que rencontrent

21 / Tsantsa#23 /2018



DOSSIER

RÉFÉRENCES

Atkinson Judy. 2002. Trauma Trails, RecreatingSongLines: The

TransgenerationalEffects ofTrauma in IndigenousAustralia.

Melbourne: Spinifex Press.

Australian Institute of Health and Welfare (AIHW). 2015.

The Health and Welfare ofAustralia'sAboriginaland Torres Strait

IslanderPeoples. Canberra: AIHW.

Burbank Katherine. 2011. An Ethnography ofStress: The Social

Determinants ofHealth inAboriginalAustralia. New York: Palgrave

Macmillan.

Citton Yves. 2014. Pour une écologie de l'attention. Paris: Éditions

du Seuil.

Citton Yves, Lordon Frédéric (dir.). 2010. Spinoza et lessciences

sociales: de lapuissance de la multitude à l'économie des affects. Paris:

Amsterdam.

Colombetti Giovanna, Krueger Joel. 2015. «Scaffoldings of the

Affective Mind». PhilosophicalPsychology 28 (8): 1157-76.

Cowlishaw Gillian. 2009. The City's Outback. Sydney: UNSW Press.

2004. Blackfellas, Whitefellas, and theHidden Injuries ofRace. Maiden:

Blackwell Pub.

Dussart Françoise. 2000. The Politics ofRitual in an Aboriginal
Settlement: Kinship, Gender, andthe Currency ofKnowledge. London:

Smithsonian Inst. Press.

Ehrenberg Alain. 2012. La société du malaise. Paris: Odile Jacob.

Foucault Michel. 2015 (1954). Maladie mentale etpsychologie. Paris:

Presses Universitaires de France.

Gergen Kenneth. 2015. RelationalBeing: BeyondSelfand

Community. New York: Oxford University Press.

Glowczewski Barbara. 1991.0k rêve à la loi chez les aborigènes:

mythes, rites et organisation sociale en Australie. Paris: Presses

Universitaires de France.

1989. Les rêveurs du désert: aborigènes d'Australie: les Warlpiri.

Paris: Pion.

Goffman Erving. 1998. Les rites d'interaction. Paris: Minuit (traduit

par Alain Khim).

Human Rights and Equal Opportunity Commission

(HREOC). 1997. Bringing Them Home: Report ofthe NationalInquiry
into the Separation ofAboriginaland Torres Strait Islander Children

from TheirFamilies. Parliamentary Paper, no. 128 of 1997. Sydney:

Human Rights and Equal Opportunity Commission.

Imber Jonathan (ed). 2004. Therapeutic Culture: Triumph and

Defeat. New Brunswick: Transaction Publishers.

Jaquet Chantai. 2004. L'unitédu corps etde l'esprit: affects, actions et

passions chez Spinoza. Paris: Presses universitaires de France.

Jong Jonathan, Whitehouse Harvey, Kavanagh
Christopher, Lane Justin. 2015. «Shared Negative Experiences

Lead to Identity Fusion via Personal Reflection». PLOS ONE 10 (12):

e0145611.

Krueger Joel. 2014. «Emotions and the Social Niche», in: von
Scheve Christian, Salmela Mikko (eds.). 2014. Collective Emotions, p.

156-171. Oxford: Oxford University Press.

Le Breton David. 2015. Du silence. Paris: Métailié.

Massumi Brian. 2002. Parablesfor the Virtual:Movement, Affect,

Sensation. Durham: Duke University Press.

McComsey Tiffany. 2013. Seeing andBeingSeen: Aboriginal

CommunityMaking in Redfern. PhD Thesis, Department of

Anthropology, University of Manchester.

Poirier Sylvie. 2005. A World ofRelationships: Itineraries, Dreams,

andEvents in theAustralian Western Desert. Buffalo: University of

Toronto Press.

Povinelli Elizabeth. 2002. The CunningofRecognition: Indigenous

Alteritiesand the MakingofAustralian Multiculturalism. Durham:

Duke University Press.

Rimke Heidi. 2012. «The Culture of Therapy: Psychocentrismin

Everyday Life», in: Brock Deborah, Raby Rebecca, Mark Thomas

(eds.). 2012. Power andEveryday Practices, p. 182-202. Toronto:

Nelson Education.

Rose Nikolas. 2009. Inventing OurSelves: Psychology, Power, and

Personhood. Cambridge: Cambridge Univ. Press.

2005. Governing the Soul: The Shaping ofthe Private Self. London: Free

Association Books.

22 / Tsantsa#23 /2018



DOSSIER

Spinoza Baruch. 1965 (1667). Éthique. Paris: Flammarion (traduit

par Charles Appuhn).
Ungunmerr-Baumann Miriam-Rose. 1993. «Dadirri», in:

Hendriks Joan, Hefferan Gerry (eds.). 1993. A Spirituality of
CatholicAborigines and the StruggleforJustice, p. 34-37.

Kangaroo Point, Brisbane Qld.: Aborigines & Torres Strait

Islander Apostolate.

Steffensen Sune Vork. 2012. «Care and Conversing in Dialogical

Systems». Language Sciences M (5): 513-31.

Stratton Jon. 2011. Uncertain Lives: Culture, Race andNeoliberalism

inAustralia. Cambridge: Cambridge Scholars Publishing.

Wethereil Margaret. 2012. Affect andEmotion: A New Social

Science Understanding. London: SAGE.

Tasia Edgar. 2016a. «Être étonné. Lorsque le malentendu et l'angoisse

nous ancrent dans le terrain». Civilisations 65 (1®2): 127-144.

Williams Caroline. 2010. «Affective Processes without a Subject:

Rethinking the Relation between Subjectivity and Affect with
Spinoza». Subjectivity 3 (3): 245-262.

2016b. «L'acte de transmettre: de l'importance de la dimension

synchronique dans le processus de transmission». Cultures-Kairos. Winnicott Donald. 2002. Jeu et réalité. Paris: Payot (traduit par
http://revues.mshparisnord.org/cultureskairos/index.php?id=1205, Claude Monod et J.-B. Pontalis).

consulté le 9 février 2018.

AUTEUR

Edgar Tasia est doctorant FNRS au Laboratoire d'Anthropologie des Mondes Contemporains (LAMC) à l'Université Libre
de Bruxelles (ULB). Ses recherches doctorales portent sur le traumatisme colonial au sein des populations aborigènes de la
banlieue centrale de Sydney (Australie). Il s'intéresse tout particulièrement aux micro-interactions des processus thérapeutiques
mis en place par les populations locales ainsi qu'aux émotions générées durant ces interactions.

etasia@ulb. ac. be

Laboratoire d'anthropologie des mondes contemporains (LAMC)
ULB, Institutde sociologie, CP 124

44 avenue Jeanne

B-1050 Bruxelles

23 / Tsantsa #23 /2018


	Au-delà du rêve : ethnographie affective du processus de résilience des Aborigènes de Sydney (Australie)

