Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera

d'etnologia
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 23 (2018)

Artikel: Au-dela du réve : ethnographie affective du processus de résilience des
Aborigénes de Sydney (Australie)

Autor: Tasia, Edgar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007209

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOSSIER

AU-DELA DU REVE

Ethnographie affective du processus de résilience des Aborigénes de Sydney
(Australie)

Texte: Edgar Tasia

Abstract

BEYOND THE DREAM
Affective ethnography of the resilience process of Aborigines from Sydney (Australia)

Based on an ethnography of affects within an Aboriginal support group in the Redfern suburbs (Sydney), | question the

socio-psychological situation of the Aborigines in contemporary Australia as they face many difficulties in their

everyday life. | show how, built on the narrative of «intergenerational trauma», they seek to (re)create social bonding
and how they search to redefine their perception of the current situation in order to increase their resilience.

Mots-clés: affecss, résilience, groupe de soutien, traumatisme, Aborigénes, Australie
Keywords: affects, resilience, support group, trauma, Aborigines, Australia

Introduction

Le libéralisme forcené, dont la société australienne contempo-
raine est empreinte, tend a redéfinir, ces derniéres années, le
cadre dans lequel les individus pensent les inégalités socio-éco-
nomiques dont ils font I'expérience quotidienne (Stratton 2011,
Povinelli 2002); ce libéralisme —de style #éo— structure ainsi les
échanges et les débats ayant cours dans la société civile; il redé-
finit les régles du jeu démocratique, notamment en instaurant
I’individualisme comme valeur supréme. Dans ce cadre particu-
lier, l’'autonomie devient la condition pour I’action (Ehrenberg
2012) et, face a la contingence du monde, c’est donc la respon-
sabilité individuelle qui est, avant toute autre chose, engagée.

Pour la plupart des Aborigénes vivant dans les grandes villes
du pays, chez qui I’histoire coloniale australienne a laissé sur
le plan socio-psychologique des traces inéluctables (Burbank
2011, Cowlishaw 2009, 2004, Atkinson 2002), cette structure
néolibérale impose notamment une redéfinition du malheur

quotidien et de la souffrance endurées au cceur méme de I’in-
dividu. De maniére générale, et comme 1’ont montré plusieurs
auteurss’inscrivant dans la lignée de Foucault, c’est notamment
au moyen du langage et du vocabulaire des discours «psy» que
s'effectue unetelle redéfinition (Rimke 2012, Rose 2009, 2005).
De cette tendance émerge, dans I’histoire récente des socié-
tés occidentales, un ez4os culturel particulier: celui de la thé-
rapie (Rimke 2012, Imber 2004); I'individu, laissé a lui-méme
quant a ses souffrances et ne pouvant plus pointer du doigt, dans
un élan de contestation politique, les institutions a I'origine de
celle-ci, se voit contraint de s’en retourner sur lui-méme. D’out
I’émergence d’un certain «psychocentrisme» généralisé (Rimke
2012) auquel certains Aborigénes de Sydney ne semblent pas
échapper. En effet, pour ces Gardiens du Réve, célébres pour
leur systéme cosmologique traditionnel complexe et original
(Poirier 2005, Glowczewski 1989) —étant aujourd’hui dans une
situation catastrophique, tant sur le plan socio-économique que
du point de vue de la santé mentale (voir AIHW 2015) — c’est
bien le «traumatisme intergénérationnel» (Atkinson 2002) qui

14 [ Tsantsa#23 [ 2018 [ 14-23



DOSSIER

permet d’expliquer le malheur social et la souffrance psychique
dans lesquels ils se trouvent. Ce discours, abondement relayé
par 'anthropologie, s’inscrit en plein dans ce que certains qua-
lifient de «culture thérapeutique» (Imber 2004).

Ce discours, permettant de contextualiser et de donner
un sens a la souffrance, c’est également celui des membres du
Gamarada, ce groupe de soutien aborigéne qui fait 'objet de la
présente étude. Ce que ’on voudrait réaliser ici, c’est I’ethno-
graphie affective de ce groupe de parole. Ainsi, I’on voudrait
montrer que, par le jeu des affects et de leurs circulations, ce
groupe de soutien réalise pragmatiquement quelque chose: il
produit une synchronie affective menant a un sentiment d’ap-
partenance au groupe; cela entrainant le développement d'une
certaine résilience pour ses membres.

Les affects, traversant de part en part ’existence (Massumi
2002) fondent la matiére méme du social (Citton et al. 2010).
Par conséquent, ethnographier ces derniers, c’est donner a
montrer le social en train de se faire, de se former; c’est espérer
parvenir a comprendre et expliquer tout a la fois, les actions et
le sens de ces derniéres pour les acteurs (Wetherell 2012); c’est
saisir d’un seul geste le mouvement, le rythme des corps en
interaction et ce qui en résulte (Massumi 2002); c’est chercher
a réunir I’étude de ce qui n’existe encore que potentiellement
avec ce qui est réalisé. Ainsi, I'on voudrait chercher a com-
prendre, par|’étude des affects ayant cours au sein du groupe, le
sens que ce dernier posséde pour ses membres, dans le contexte
social plus large de la société australienne (néo)libérale.

Du discours sur le «traumatisme
intergénérationnel» au Gamarada

Comme le rappelle Foucault, «la maladie n’a sa réalité et sa
valeur de maladie qu’a I’intérieur d’une culture qui la recon-
nait comme telle» (Foucault 2015: 71). Or, pour certains
Aborigénes de Sydney, la souffrance psychique (dépression,
dépendance aux drogues, alcoolisme, gestion du stress pro-
blématique, etc.) qu’ils expérimentent au quotidien provient
principalement d’une rupture des liens sociaux et d’une anni-
hilation des réseaux sociaux traditionnels, elles-mémes décou-

lant de la colonisation. C’est cette «<maladie» qu'est le «trauma-
tisme intergénérationnel» qui, sur fond de racisme structurel,
engendre les conditions menant a I’alcoolisme, aux nombreux
suicides indigénes, aux taux surélevés d’Aborigénes en prison,
aux difficultésliées ala vie de famille, etc. (voir Atkinson 2002,
HREOC 1997). Or, le lieu d’action pour remédier a une telle
problématique, comme 'on vient de I’expliquer, se situe sur
le plan de I’individu. Le contexte (néo)libéral australien tend
en effet 2 gommer les différences culturelles propres aux Abo-
rigénes en poussant ces derniers, par la structuration globale
de leurs conditions d’existence, a s’engager dans une réaction
aux malheurs typique de la «culture thérapeutique» des socié-
tés occidentales (Imber 2004). Ainsi donc, pour ces derniers,
la solution consiste a redynamiser ce lien social «appauvri» —
source de tous les maux —, en jouant d’abord sur leurs propres
capacités individuelles a faire face 4 la contingence; il s’agit de
se donner la possibilité d’enrayer les «schémes de reproduc-
tion du cycle du trauma» (Atkinson 2002, ma traduction) en
opérant un travail sur soi, en entamant un processus thérapeu-
tique. L’idée se veut circulaire puisque la méthode choisie par
cesindividus pour augmenter leurs résiliences individuelles, se
situe dans la production d’un collectif: un groupe de soutien.

C’est ainsi que tous les lundis, dans le quartier de Redfern'
a Sydney, plusieurs Aborigénes aux trajectoires de vies simi-
laires se rencontrent pendant deux heures afin d’entamer,
ensemble, un processus thérapeutique. Au cours de mes
recherches doctorales, j’ai eu I'occasion de suivre et d’ethno-
graphier le fonctionnement de ce groupe de soutien aborigéne
dénommé Gamarada?®.

Celui-ci se présente a ses membres comme un programme
a vocation thérapeutique destiné principalement aux Abori-
génes (bien que formellement ouvert 4 tous) souhaitant opérer
des changements dans leur vie. Gamarada signifie «amis par-
tageant un but commun» («f7zends with a purpose») en langue
Gadigal®. Ce groupe de soutien est le fruit de l'initiative, il
y a de cela dix années, d’un Aborigéne. Nous I’appellerons
Karl*. Formé en psychologie générale, ce dernier propose a ses
membres un espace au sein duquel, en s’appuyant sur des tech-
niques (occidentales et indigénes) qui ont pour but de réduire
le stress et la frustration, les participants communiquent, par-

' Quartier du centre de ville de Sydney et haut symbole de I’activisme politique aborigéne (voir McComsey 2013).

2 Cette étude se base sur une étude d’observation participante de dix mois et demi au sein de ce groupe de soutien aborigéne réalisée dans le cadre de

mes recherches doctorales. Pour plus de détails concernant mon entrée sur ce terrain spécifique, voir Tasia 2016a.

® Les Gadigals sont un groupe Aborigéne du peuple Eora, qui, originairement, habitait sur le territoire ot s’est constitué le centre-ville de Sydney.

“#Tous les noms utilisés concernant les membres du Gamarada sont des noms d’emprunts dans le but de respecter I'anonymat de ces individus qui

partagent souvent des souvenirs difficiles et personnels.

15 / Tsantsa #23 | 2018



DOSSIER

tagent leurs expériences de vie et entament ainsi un «processus
thérapeutique». L'objectif déclaré du programme est double:
il consiste a augmenter la résilience de chacun en permet-
tant a ses membres de profiter des avantages socio-affectifs
offerts par le collectif et, d’'un méme geste, fonder ce collectif.
Plus concrétement, Karl propose aux individus intéressés de
se réunir une fois par semaine pendant deux heures dans une
salle, afin d’échanger sur leurs histoires respectives. La par-
ticipation est gratuite et non obligatoire. De ce fait, la consti-
tution du groupe est extrémement plastique: le nombre de
participants oscille entre cinq et douze, et se situe générale-
ment autour de huit membres; la majorité de ceux-ci sont des
hommes, 4gés entre 30 et 60 ans, aborigénes pour la plupart.
Chaque séance possede donc une composition unique, menant
aune dynamique de groupe toujours singuliére. Cependant, la
structure du programme — bien que flexible — reste générale-
ment constante d’une séance a l’autre: la séance se déroule en
plusieurs étapes (appelées «tiches» ou «exercices» dans la suite
de ce texte) et se termine par un exercice de méditation guidée
traditionnelle, le Dadirri; la disposition des lieux s’apparente a
un cercle de chaises organisées autour d’un drapeau aborigéne
posé sur le sol. Réunis pendant deux heures en partageant des
histoires intimes, les participants s’affectent I'un I’autre. C’est
cette production du collectif, au moyen de la circulation des
affects, dont je voudrais ici faire ’ethnographie.

Mais avant de m’atteler a cette tiche, il est primordial de
démontrer la possibilité méthodologique, pour I'anthropo-
logue, de suivre les affects.

Pour une ethnographie pragmatique
des affects

Réaliser une ethnographie des affects ne procéde pas de I’ évi-
dence. En effet, puisque ceux-ci sont généralement asso-
ciés au domaine de I'intime, au régime émotionnel de I’indi-
vidu, nous avons tendance a considérer les affects comme un
«quelque chose» purement individuel. Pourtant, danslalignée
de Spinoza (1965), plusieurs auteurs ont cherché a expliquer
en quoi les affects et leurs études étaient du ressort de la socio-
logie (Citton et al. 2010). Pour certains d’entre eux, les affects
n’appartiennent pas a I'individu, mais plutét, ils le traversent
(Williams 2010, Massumi 2002). Pour d’autres, les affects ne
peuvent étre compris — tant dans leurs genéses que dans leurs
expressions — qu'au travers d’une perception interactionnelle,
c’est-a-dire profondément sociologique (Gergen 2015). Par de
telles propositions, ces auteurs cherchent 4 «désindividuali-
ser» les affects pour les repenser d’un point de vue relationnel,
sociologique. En cela, le projet de connaissance de ces auteurs
s’'inscrit dans la droite ligne d’un renouveau spinoziste, abon-

dement théorisé (Citton et al. 2010, Jaquet 2004). Selon cette
approche, I'individu est nécessairement affecté par son envi-
ronnement et, ce faisant, est sans cesse déterminé par lui. Par
définition, un individu affecté par une affection provenant de
I’extérieur sera «mis en mouvement»; ému, il sera mu; il réa-
gira. Cette réaction fera office d’affection potentielle pour un
autre, pour I’environnement extérieur, pour le corps lui-méme.

Dans ce texte, je voudrais chercher a comprendre le fonc-
tionnement du Gamarada par 'entrée des affects. L'étude
de ces derniers, traversant de part en part le quotidien des
hommes (Massumi 2002), offre la promesse de saisir d’un seul
mouvement,  la fois I'activité se déroulant au sein du groupe,
et a la fois ’enjeu pragmatique d’une telle activité. Pour ce
faire, c’est une approche spécifique des affects qui sera ici pri-
vilégiée: celle qui, dans la lignée de Wetherell (2012) préco-
nise de ne pas élimer la notion d’affect afin de I’en distinguer
radicalement de 1’analyse de discours (voir Massumi 2002);
les affects, se déployant dans les interactions, sont profondé-
ment multimodaux (Wetherell 2012: 88). Par conséquent, ils
deviennent détectables et observables tant dans le langage des
corps que dans les corps usant du langage; le corps, le corps
qui parle et la parole forment un continuum affectif dont le
locus d’intensité peut varier dans le temps d’accomplissement
de I’action et d’une situation a une autre. Comme le précise
Wetherell, «’affect humain est inextricablement lié a la pro-
duction du sens, a la sémiotique (dans sa compréhension géné-
rique) et au discursif» (Wetherell 2012: 20 m.t.). C’est donc a
I’ensemble des pratiques affectives (op. cit.: 4) ayant cours au
sein du groupe auxquelles je voudrais m’intéresser ici. Parce
que l'objet d’étude qu'est le Gamarada s’appuie abondamment
sur ’'usage dulangage et le poids des mots, un focus particulier
sur ’activité langagiére sera préconisé. Mais, conformément a
ce qui vient d’étre dit, cela ne m’empéchera pas pour autant de
prendre en compte dans mon analyse d’autres activités ayant
un effet sur la circulation des affects au sein du groupe. /7 fine,
c’est bien cette «classe d’événements qui ont lieu lors d’une
présence conjointe et en vertu de cette présence conjointe»
(Goffman 1998: 7) qui devront retenir notre attention s’il ’'on
veut pouvoir rendre compte, ethnographiquement, des affects.

Au sein du Gamarada: ethnographie
affective d’un dispositif thérapeutique

Venons-en maintenant a I’analyse proprement dite. Chaque
lundi soir, de 18 a 20 heures, les membres du Gemarada se réu-
nissent dans une salle du centre communautaire de Redfern
(Redfern Community Centre). La séance démarre précisément
a 18 heures. Généralement, plusieurs membres arrivent a
I’avance et, aprés s’étre salués rapidement, s'auto-organisent

16 | Tsantsa #23 | 2018



DOSSIER

pour installer le matériel nécessaire au bon déroulement de la
séance (drapeau aborigéne, liste des régles a respecter, texte
du Dadirri et bougie) ainsi que les chaises, qu’ils disposent
en cercle autour du matériel. Cette phase préliminaire, bien
que n’étant pas explicitement codifiée par les percepts du pro-
gramme, est importante: elle préfigure une certaine cohésion
affective et sociale — ce que certains membres appellent «I’esprit
du Gamarada» — en générant de I'entre-aide, de I’horizontalité
et un respect mutuel. Ainsi, la répartition des tiches est brico-
lée sur le moment méme et la mise en place se déroule le plus
souvent en silence. Ce silence, ce n’est pas «juste» une absence
de parole; il est posture de ces corps — qui pour la plupart se
connaissent et se respectent —en coprésence. Comme le précise
Le Breton, le silence peut étre marque d’intimité (2015: 47). Ce
dernier est donc le fruit d’une union affective potentiellement
déja 13; une sorte d’accord tacite entre les membres jouant le
role de préambule a ce qui reste encore a venir. Car en effet,
ceux-ci se préparent a entrer dans un espace particulier; cet
espace est le lieu ot la résilience peut s'opérer. En quelque sorte,
ce préliminaire organisationnel fait déja partie du programme
puisque la circulation des affects y est déja opérationnelle.

A 18 heures, la séance proprement dite commence. Un des
membres allume la bougie qu’il pose ensuite sur le drapeau, au
centre du cercle. Cette bougie, aux dires de certains membres,
symbolise le «feu de camp» — celui qui brile lors des rituels
traditionnels ou les ancétres s’échangent leurs savoirs respec-
tifs sur le Réve (voir Glowczewski 1991). Pour d’autres, cette
bougie, «c’est le feu de I’esprit du groupe». Ainsi, I’allumage
de la bougie a trois effets pragmatiques certains: d’abord, ce
geste proclame le début de la séance et crée donc une césure
entre l’avant et le «pendant» de celle-ci. Ensuite, par le jeu des
symboles, il caractérise I’émergence d’une unité collective a
venir — «’esprit du groupe» — puisant sa source dans I’histoire
et les traditions aborigénes. Enfin, il génére les contours d’un
espace symbolique particulier en soulignant I’existence d’un
espace réel (le cercle de chaises avec, au centre, ladite bougie).
Ainsi, comme le déclare un soir Vernon (un membre régulier
du Gamarada) en allumant la bougie,

[le Gamarada/ est un espace sir («a safe space»), un
endroit chaleureux. Je pense que c’est 'une des raisons du
succes du programme et pourquot les gens aimenty venir.
On partage cet espace. C’est ce que les gens aiment a propos
du Gamarada: c’est un espace particulier... o n'importe
qui peut développer de la force, ressentir de la justice et de
la chaleur humaine.

On voit bien, notamment dans ce court extrait, a quel
point I'image de la bougie est importante puisque, en plus
d’évoquer le temps du Réve et donc de fournir au dispositif

une dimension proprement culturelle, c’est elle qui permet
de transmettre aux membres du Gamarada 1’'idée d’un lieu
spécifique — «chaleureux», fait de «chaleur humaine» — ou
une transformation intérieure peut s’'opérer, ol une cohésion
de groupe est possible.

Les regles

Mais au-dela des symboles, ce safe space spécifique est rendu
possible par plusieurs régles qui structurent les séances. C’est
ainsi que directement aprés I’allumage de la bougie, Karl ouun
autre membre du groupe se propose de commencer le rappel
de ces régles; c’est la premiere tdche du protocole. L'un aprés
l’autre, les membres présents vont se passer une liste dactylo-
graphiée des différentes régles a respecter pendant la séance et
vont en présenter une, deux ou trois (selon le nombre de parti-
cipants présents) aux autres membres du groupe. La consigne
est claire: il ne s’agit pas seulement d’énoncer la régle, il s’agit
aussi (et surtout) de la commenter, de faire connaitre aux
autres le sens profond que l'on attribue a telle ou telle régle.
Ainsi, lors de cet exercice, Vernon s’exprime:

La premiere [régle] est la Confidentialité. C'est un espace sécu-
7i5¢ ou ['on peut discuter et je pense que l'on devrait tous étre
attentifs a ¢a... parce que parfois certaines personnes peuvent
Souvrir a nous et des trucs moches risquent d'en sortir. Et je
pense que c'est cela la beauté de ce groupe, c'est que nous sommes
tous un peu des thérapeutes (<healers»). Dans ce groupe, ily a
une sorte d'atmosphére thérapeutique et douce qui peut vrai-
ment aider les gens. Hum... La seconde [régle] est le Partage.

Ce gu'on fait vachement bien ici, au Gamarada. Je pense que
C'est un bon endroit pour que les gens puissent s'exprimer. [...]
C'est un petit peu fou hors de ce cercle... C'est sans doute une
mauvaise analogie mais on peut étre un petit peu comme des
moutons parfois, et il y a beaucoup de loups la dehors...

Ce premier exercice est donc double: d’une part, il permet
de donner une structure au dispositif et, d’autre part, il est
déja, en lui-méme, une technologie interactionnelle menant 4
la circulation d’affects.

Premiérement donc, cet exercice cadre les régles des inte-
ractions futures. Cet «espace» que forme le Gamarada n’est pas
un espace neutre. Il est particulier puisque certaines régles le
définissent, régles qui ne sont pas nécessairement en applica-
tion dans le monde de I'expérience quotidienne. Ainsi, pointer
cesrégles a un effet pragmatique: cela crée une distinction nette
entre «|'intérieur» et «’extérieur» du cercle. Dehors, le partage
de son histoire n’est pas une nécessité; dehors, le monde n’est pas
toujours a I’écoute. Mais ici, a I'intérieur du cercle formé par les

17 | Tsantsa #23 | 2018



DOSSIER

membres présents, les choses sont différentes: certains compor-
tements, certains «faires» sont légitimes. C’est ce que tente de
capter ’analogie de Vernon concernant les moutons et les loups
(analogie que ce dernier répétera de maniére récurrente).

Ainsi, au sein du cercle, certaines sensibilités — cristallisées
dans I’image du mouton — sont encouragées a étre assumées:
vulnérabilité, fragilité, anxiété, etc. Ces derniéres, généra-
trices d’affects particuliers, ne sont plus des traits dont il faut se
débarrasser mais bien des opportunités; ce sont des complexions
affectives offrant ’avantage de redéfinir sa conception du réel en
s'ouvrant aux autres. En jouant a la fois sur le dehors et le dedans,
I’espace du Gamarada devient ainsi un véritable «espace poten-
tiel» (Winnicott 2002), c’est-a-dire un espace ou s’entremélent
les mondes subjectifs de chacun et le monde objectif extérieur.
Au sein de cet espace, une transition entre les croyances person-
nelles et 'objectivité du monde de I’Australie contemporaine
sera doucement négociée: grice a la structure du dispositif (res-
pect des régles, écoute, etc.), cette transition ne sera pas mise a
I’épreuve. Ainsi, une intégration de la dure réalité du dehors —
le monde des «loups» — au sein de la fragile réalité subjective de
chacun — le monde des «<moutons» — pourra s'accomplir.

Ensuite, en exprimant et en explicitant a haute voix une ou
deux régles intrinséques au programme, chaque membre par-
tage sa perception du réel avec les autres. Des images parti-
culiéres — des idées chargées affectivement et par conséquent
potentiellement affectantes —sont générées au travers de cette
explication. Ces images sont distribuées, offertes au groupe, au
travers de I’exercice de la narration et vont participer aI’émer-
gence d’une perception commune du réel: chaque interven-
tion, chaque proposition de définition de la (ou des) regle(s) se
verra, en retour, confirmés par les autres membres du groupe.
Cette confirmation prend des formes multiples mais, toujours,
passe par le corps: de nombreux hochements de téte — émis en
signe d’approbation a de ce qui vient d’étre dit — parcourent
I’assemblée; les regards sont appuyés — comme semblant lier
entre eux les interlocuteurs; enfin, a chaque fin d’interven-
tion, des applaudissements sont exécutés, permettant de réa-
liser deux choses: (a) féliciter I’autre d’avoir ainsi pris la parole
en public et d’avoir exprimé sa perception des choses, et (b)
remercier ce dernier pour son intervention. Ces quelques feed-
bactkspermettent au dispositif de se structurer et de poser ainsi
les jalons d’une écoute particuliérement empathique, c’est-a-
dire sensible aux affects émis par les uns et les autres.

En effet, grice a ce type d’écoute, un processus d’attention
conjointe s'amorce: chaque membre attire ’attention des autres
sur un aspect spécifique de la régle et, ce faisant, guide l’atten-
tion de ces dernierssur le sens général de larégle en question. Au
fur et 4 mesure de I’exercice, cette attention conjointe va pro-

duire un sentiment de co-agentivité fusionnelle, découlant de
I’implication affective que I'opération demande (Citton 2014:
127); en partageant leurs images respectives, les membres du
groupe s’engagent dans la construction d’un espace d’actions
partagées ol la présence corporelle de ’autre devient une res-
source cognitive et affective (Tasia 2016b).

Les présentations

Ces processus se poursuivent lors de la seconde tiche: les pré-
sentations de soi. Les uns aprés les autres, chaque membre va
se présenter aux autres et répondre a trois questions: qui est-il,
d’ou vient-il et pourquoi participe-t-il au Gamarada. Pour ce
faire, I'individu se mettra debout. De la sorte, il sera encouragé
a communiquer d’'une maniére claire: on lui rappellera délica-
tement de se tenir bien droit et lorsque le volume de la voix
ne sera pas suffisant, on lui demandera d’élever un peu le ton.
Symétriquement, lorsque le corps du locuteur montrera des
signes d’agitations, les autres membres du groupe, par de brefs
commentaires subtilement glissés dans les interstices de son
discours, chercheront a calmer I’individu. Lorsqu’il aura ter-
miné, il sera, 4 nouveau, applaudi par les autres. Ce sera alors
au suivant de s'exécuter de la méme maniére, et ainsi de suite
jusqu’a ce que tous les participants se soient exprimés. En fonc-
tion des participants, de leurs humeurs, de leurs envies ou de
leurs dispositions, ces présentations de soi peuvent durer entre
une et dix minutes. Il s’agit de respecter cette différence, en
silence. Ici encore, le silence est important puisque ce dernier
agit comme un indice; 'indice qu'une atmosphére affective
particuliere —s’inscrivant sous le sceau de I’amitié et du respect
mutuel — a pris place au sein du cercle (voir Le Breton 2015).

Voici, en exemple, un court extrait de la présentation de soi
de Shane, un autre membre du Gamarada:

membre de ce groupe depuis un bout de temps déja... depuis le
début, avec Karl... Cest la premiére fois que je reviens depuis
sept ans... Ce qui me fait revenir c'est... Je suis juste intéressé
par ce qui se passe pour vous, les gars, par ce qui se passe dans
la communauté. Parce que dehors... le monde est taré («fucked
up»). C'est juste que nous sommes tous des fréres et seeurs. Peu
importe la tribu ou la famille d'oi on vient... On doit s'organi-
ser pour se battre contre ce putain de gouvernement et enrayer
cecycle... Je sais pas. Quaris, j ai certaines réponses [aux pro-
blemes que je rencontre] mais maintenant, je veux juste m'au-
tonomiser (cempower myself»). Je suppose que c’est une autre
raison pour laquelle je suis revenu: pour me rendre plus fort...
Karl: C'est bien dit, frére («brother»).

John: Je t entends, frére. Pareil pour mos.

18 / Tsantsa#23 [ 2018



DOSSIER

Premiérement, cette tiche permet d'accentuer le climat de
confiance en dévoilant aux autres plusieurs informations impor-
tantes concernant ses membres et leurs intentions respectives:

Ca aide a briser la glace... Cela met les gens a laise... C'est ma
propre expérience, du moins... Ga crée un petit peu d’ouver-
ture, d'espace collectif («collective open space»)... oz nous
sommes protégés de sources potentielles de trauma (Karl, lea-
der du Gamarada).

Mais plus encore, I’exercice permet d’établir 1I’ébauche
d’une familiarité entre les différents membres. Pour rappel, la
participation au Gamaradan’étant pas obligatoire, la composi-
tion du groupe est flexible et varie d’une séance a ’autre. Pour
générer une atmosphere affective de confiance et de familia-
rité — que seule la coprésence dans le temps long peut produire
— il est par conséquent nécessaire d’en forcer le trait. En «bri-
sant la glace» de cette maniére, ['objectif est donc bien de ras-
sembler les individus, de leur faire entrevoir qu’ils partagent
des «complexions affectives» (Citton et al. 2010) et des par-
cours socio-historiques similaires; d’un pur «inconnu», I’autre
se transforme peu a peu en un «frére» ou une «sceur» parta-
geant les mémes difficultés et étant confrontés aux mémes
embuches. Le témoignage de Shane synthétise cette idée.

Les effets pragmatiques de cette présentation de soi sont
donc les suivants: ’émergence d’un sentiment de fraternité
visant a instaurer la confiance nécessaire a la circulation des
affects entre les participants et, 72 fine, 4 la synchronisation de
leurs perceptions du réel.

Deuxiémement, I’exercice force I'individu a générer une
narration positive 4 propos de lui-méme. Ici, une nouvelle
négociation — que I’espace potentiel qu'est le Gamarada per-
met de réaliser — apparait: la négociation du soi. En effet, a elle
seule, la structure du protocole — venir au Gamarada, étre pré-
sent au sein du groupe et répondre a ces trois questions — four-
nit des éléments permettant de bricoler, lors de I’exercice de
narration, une perception de 1’égo alternative: étre la, devenir
un membre du groupe, c’est déja essayer de s’en sortir; c’est
déja faire preuve d’une certaine résilience. Avec le temps, les
individus apprennent ainsi 4 formuler un discours véhiculant
des images d’eux-mémes chargées en affects positifs:

Ouais, donc, le Gamarada pour moi ¢am aide a entreprendre
des choses, cam'aide a réfléchir sur moi-méme [...]. Je suis fier de
moi chaque jour un petit peu plus lorsque je viensici [...J. (Karl)

Pour cette double raison, I’exercice de présentation de soi ren-
force le processus de synchronisation interactionnelle en cours
entre le narrateur et ceux qui I’écoutent: par feedbacks interpo-

sés, les membres du groupe synchronisent leurs perceptions du
réel (voir ci-dessus, I’exemple de Shane). Ce faisant, en plus de
générer une telle synchronisation menant, petit a petit, 4 un sen-
timent d’appartenance au groupe (Jong et al. 2015), ils rééqui-
librent leurs perceptions du réel afin que ce dernier devienne
plus supportable (voir ci-dessus, I’exemple de Karl); I'erreur, la
difficulté, le probléme devient une opportunité d’en apprendre
sur soi, «d’avancer», de «grandir», bref de devenir plus résilient.

Les partages

Aprés les présentations, viennent les partages. A ce moment de
la session Karl s’adresse généralement aux membres du groupe
etlesinvite a «partager», les uns apreés les autres, avec le groupe,
des bribes de leurs histoires respectives. Certains se contentent
d’écouter; d’autres s'empressent de prendre la parole. Karl, tout
au long de la séance, veille a ce qu'un subtil équilibre entre
les participants soit respecté en demandant, par exemple, aux
membres les plus timides ce qu’ils pensent de I’histoire des uns
et des autres. Les commentaires ainsi exprimés ont toujours
pour ambition d’apporter un éclairage positif a I’histoire de
chacun. Ainsi, chaque narration voit — par feedbacks interpo-
sés — sa charge affective modifiée de telle maniére que celle-ci
devienne plus digeste pour son auteur. Voici un cours extrait
d’une telle interaction, survenant a la fin du «partage» de John:

passé par une série de cycles, tu vois, o1 j étais sur le point de
faire des choses vraiment graves et stupides...

Humbhum [en signe d'affirmation].

; : [continuant son récit] Mais hum... C'est pour cela que
Je viens ici... Pour obtenir du soutien de cette communauté

(«get myself some community spirits)... Des connexions...
Etdu partage...
Karl: Humhum.

Vernon: Tu es une tres bonne personne, John. Tu as beau-
coup d'amour en toi. Vraiment une bonne personne...

Par le jeu de la narration et des feedbacks, et par la circula-
tion des affects que ceux-ci autorisent, les participants conti-
nuent d’approfondir leur fusion affective. Ainsi, entre le nar-
rateur et les locuteurs, un «dialogue systémique» s’engage.
Un tel systéme peut étre défini comme un «systéme d’hu-
mains en coprésence, engagés d’une activité intersubjec-
tive qui produit une coordination située des comportements»
(Steffensen 2012: 513 m.t.). Pour entretenir ce systéme, plu-
sieurs stratégies langagiéres et communicationnelles seront

19 / Tsantsa#23 | 2018



DOSSIER

utilisées pour produire une série de feedbacks positifs (com-
mentaires, applaudissements, accords, hochements de la
téte, etc.). En effet, pendant cet exercice, la plupart des corps
sont fermement assis, le visage ouvert; les yeux sont tournés
vers le locuteur, dans une volonté de lui faire savoir qu’on
1’écoute, que son récit est important. On ponctue les phrases
de hochements de téte, d’onomatopée (voir les <humhum»
de Pete et de Karl dans I’exemple ci-dessus); on cherche a
faire correspondre ces réponses a l’intensité affective des
propos du locuteur. Ces échanges d’informations vont per-
mettre aux uns et aux autres «d’échafauder» leurs états affec-
tifs respectifs (Colombetti et al. 2015) en puisant dans les
ressources offertes par leur environnement direct que repré-
sente le dispositif interactionnel qu'est le Gamarada. Or, dans
ce contexte spécifique, ce sont avant tout les autres qui font
office de ressources affectives. Pour étre plus précis, ce sont
leurs gestes, leurs mimiques, leurs micro-réactions au récit
produit qui vont permettre le retour d’information néces-
saire 4 la circulation des affects. Ainsi, par la coordination de
leurs affects respectifs, les membres expérimentent une forte
«fusion identitaire» (Jong et al. 2015: 1 m.t.).

La pratique du Dadirri

Ce sentiment atteint son paroxysme lors de la derniére tache:
la pratique du Dadirri. A ce moment de la session, un membre
est désigné au consensus par le groupe pour lire un court
texte philosophico-spirituel rédigé par Ungunmerr-Bau-
mann (1993). Cette Aborigene est considérée par beaucoup
de membres du Gamarada comme une «sage», détentrice d’un
savoir traditionnel précieux. Ce savoir, c’est la pratique ances-
trale du Dadirri, ou dans les mots de Ungunmerr-Baumann
elle-méme, «ce silence intérieur, calme et profond, cette silen-
cieuse conscience [qui peut étre rapprochée de] ce que I'on
nomme la «contemplation» (9p. c7z.: 34 m. t.)°. Voici une des-
cription de I’exercice, tirée de mon carnet de terrain:

[Claire s'empare du texte de Ungunmerr-Baumann et
commence a le lire, tout en en improvisant quelque peu le
contenu/: Dadirri... C'est ce gu'on appelle une profonde
contemplation... [les autres participants ferment les yeux,
concentrés sur [écoute de la voix de Claire; chaque phrase

est ponctuée d’un long silence; le cycle des respirations s'al-
longent] C'est une méthode aborigene... Nous sommes chez
nous dans le silence... Nous n'avons pas peur de lui... En tant

quAborigeénes, nous avons appris depuis la nuit des temps... @
écouter... Comme les saisons, nous ne nous pressons pas... Nous
regardons la lune changer de phases... Et comme ['arbre qui
reste droit au milieu d'un feu ayant cours dans le bush®, nous
restons vivants a [intérieur...Sous la terre, nos racines sont
Jortes et puissantes... [le texte se poursuit; les autres membres
semblent de plus en plus concentrés, plongés en eux-mémes.]

Pour les membres du Gamarada, cet exercice de médita-
tion guidée est une part essentielle de leur processus théra-
peutique. Et pendant donc qu’un individu lit le petit texte,
les autres membres ferment les yeux et écoutent attentive-
ment; ils se relaxent. L'exercice dure environ dix minutes.
Il se termine lorsque, guidés par les instructions du lecteur,
les membres (les yeux toujours fermés) simulent 1’allumage
d’un feu de camp avec leurs mains et finissent par poser leurs
mains sur leurs yeux. Apres quoi, les membres rouvrent dou-
cement les yeux et reviennent a eux.

A linstar de la bougie, le Dadirri i une forte connotation
culturelle; il fonctionne ainsi comme un stock d’images véhi-
culant I’idée de la résilience proprement aborigéne («I’arbre du
bush en feu mais toujours en vie», «les racines fortes et puis-
santes», etc.). Durant la pratique de I’exercice, ces images sont
suggérées aux participants qui peuvent alors s’en servir pour se
représenter eux-mémes comme résilients. En outre, [’exercice
détend. Par laméme, il régule la respiration et le niveau de ner-
vosité des participants. Cet exercice parachéve ainsi les pro-
cessus de fusion affective et identitaire en synchronisant expli-
citement les états affectifs et cognitifs de chacun, au moyen
de la méditation guidée. De plus, en invitant les participants a
se relaxer, I’exercice fait office de «technologie émotionnelle»
(Krueger 2014) autorisant les membres a réguler leurs états
affectifs de telle maniére qu’ils puissent expérimenter une
amélioration phénoménologique de leurs états d’esprit. Cette
«amélioration», ressentie comme telle, sera exprimée par I’in-
tégralité des membres lors d’un court débriefing suivant I’exer-
cice du Dadirri. En voici un exemple:

Peter: Je sais! J'avais l'impression d'étre autre part, au plus
profond de mo.

ment agréable.

[Rire collectif]

Peter: C'est vrai, frére.

5 Pour plus de précisions sur le Dadirri, se référer a I'article de Ungunmerr-Bauman (1993) et Atkinson (2002).

¢ Nom usuellement donné au désert australien.

20 / Tsantsa #23 [ 2018



DOSSIER

Le rire a ici son importance. En tant que signal communi-
cationnel, il permet de «montrer» aux membres la synchroni-
sation de leurs affects — joyeux; en tant que mouvement des
corps, il en est le résultat.

La sensation d’amélioration phénoménologique que la
pratique du Dadirri provoque sera, plus tard, associée a ’en-
tiereté de la séance du Gamarada. C’est notamment grice a
cette association d’amélioration psycho-physiologique que
plusieurs membres reviendront aux séances suivantes, consi-
dérant le Gamarada comme une plateforme ol un «processus
thérapeutique» peut effectivement avoir lieu (cela «marche»
puisqu’on s’y sent «mieux»  la sortie qu’a ’entrée) et oi on
apprend a se sentir plus confiant et moins seul.

La séance se cloture alors; on éteint la bougie et on range
le matériel. Comme lors de la phase préliminaire en amont de
la séance, 1’aprés-séance est autogérée par les membres pré-
sents. Le silence n’est plus de mise, cette fois. On rigole, on se
taquine et on discute sur un ton bien plus l1éger. Le changement
d’atmosphére — sérieuse et grave avant la séance; détendue et
enjouée aprés la séance — est frappant aux yeux de ’observa-
teur. Enfin, chacun rentre chez soi.

Conclusion

Dans cette esquisse ethnographique, j’ai cherché a détailler
le processus par lequel les membres du Gamarada, au travers
d’une microcirculation des affects — passant surtout par le lan-
gage mais également par le corps—augmente leurs capacités de
résilience. L'espace interactionnel que constitue le Gamarada
et les activités qui y sont produites, permettent a ses membres
de réaliser plusieurs opérations simultanées en s’affectant
mutuellement: synchroniser leurs états affectifs respectifs et
générer un sentiment d’appartenance a une collectivité forte et
soudée, entamer une redéfinition de la réalité (parfois compli-
quée avivre), ordonner une meilleure perception d’eux-mémes
et enfin, augmenter leur capacité de résilience face a ’adver-
sité que représente leur environnement social particuliérement
difficile. Au travers de ces différents exercices, les participants
communiquent. Ce faisant, ils influencent mutuellement leurs
états affectifs respectifs de tel maniére que le groupe est amené
a se ressentir comme tel. L'individu, devenu membre a part
entiére de ce groupe, en partageant avec lui un méme registre
d’affects, bénéficie alors des bienfaits sociologiques et psycho-
logiques d’une telle appartenance.

S’inscrivant dans la mouvance de la «culture thérapeu-
tique» (Imber 2004), I’expérience du Gamarada semble ainsi
offrir une réponse appropriée aux difficultés que rencontrent

ces Aborigénes de Sydney dans le contexte (néo)libéral de
I’Australie contemporaine: en créant un groupe, affectivement
soudé, le Gamarada permet a ses membres de devenir plusrési-
lient et partant, d’entreprendre une sorte de résistance face a
la déliquescence des liens sociaux et a la monté des logiques
d’actions individualistes propres a la société libérale. Parado-
xalement donc, le Gamarada, s’inscrivant en plein dans l'ezhos
culturel de la thérapie, permet — a son échelle — de combattre,
en créant du collectif, I'individualisme corrosif dans lequel la
société australienne semble vouloir les enfermer. Ainsi, ces
derniers cherchent des solutions originales a leur situation
complexe; sublimant le «traumatisme intergénérationnel», ce
discours leur permettant de donner un sens a leurs souffrances
quotidiennes, ils résistent et luttent.

Bon nombre d’auteurs ont montré I’étonnante plasticité du
systéme cosmologique aborigéne — le Réve — et ses capacités
de persistances mémorielle et culturelle (Poirier 2005, Dus-
sart 2000, Glowczewski 1991, 1989). Peut-étre I’attitude des
membres du Gamarada reléve-t-elle d’une logique similaire,
en matiére de persévérance, a celle de ce systéme cosmolo-
gique? Au-dela du temps du Réve, et au-dela du cauchemar
dans lequel ces derniers sont parfois englués, ces femmes et ces
hommes, affectivement soudés continuent, bon an mal an, de
faire preuve de pugnacité face a I’adversité.

21/ Tsantsa #23 | 2018



DOSSIER

REFERENCES

Atkinson Judy. 2002. Trauma Trails, Recreating Song Lines: The
Transgenerational Effects of Trauma in Indigenous Australia.

Melbourne: Spinifex Press.

Australian Institute of Health and Welfare (AIHW). 2015.
The Health and Welfare of Australia’s Aboriginal and Torres Strait
Islander Peoples. Canberra: ATHW.

Burbank Katherine. 2011. Az Ethnography of Stress: The Social
Determinants of Health in Aboriginal Australia. New York: Palgrave

Macmillan.

Citton Yves. 2014. Pour une écologie de l'attention. Paris: Editions
du Seuil.

Citton Yves, Lordon Frédéric (dir.). 2010. Spinoza et les sciences
sociales: de la puissance de la multitude a 'économie des affects. Paris:
Amsterdam.

Colombetti Giovanna, Krueger Joel. 2015. «Scaffoldings of the
Affective Mind». Philosophical Psychology 28 (8): 1157-76.

Cowlishaw Gillian. 2009. 7%e City’s Outback. Sydney: UNSW Press.

2004. Blackfellas, Whitefellas, and the Hidden Injuries of Race. Malden:
Blackwell Pub.

Dussart Frangoise. 2000. Tte Politics of Ritual in an Aboriginal
Settlement: Kinship, Gender, and the Currency of Knowledge. London:

Smithsonian Inst. Press.

Ehrenberg Alain. 2012. La société du malaise. Paris: Odile Jacob.

Foucault Michel. 2015 (1954). Maladie mentale et psychologie. Paris:
Presses Universitaires de France.

Gergen Kenneth. 2015. Relational Being: Beyond Self and
Community. New York: Oxford University Press.

Glowczewski Barbara. 1991. Du réve a la loi chez les aborigénes:
mythes, rites et organisation sociale en Australie. Paris: Presses

Universitaires de France.

1989. Les réveurs du désert: aborigénes d’Australie: les Warlpiri.

Paris: Plon.

Goffman Erving. 1998. Les rites d'interaction. Paris: Minuit (traduit
par Alain Khim).

Human Rights and Equal Opportunity Commission
(HREOC). 1997. Bringing Them Home: Report of the National Inquiry
into the Separation of Aboriginal and Torres Strait Islander Children
from Their Families. Parliamentary Paper, no. 128 of 1997. Sydney:
Human Rights and Equal Opportunity Commission.

Imber Jonathan (ed). 2004. Therapeutic Culture: Triumph and

Defeat. New Brunswick: Transaction Publishers.

Jaquet Chantal. 2004. L'unité du corps et de l'esprit: affects, actions et
passions chez Spinoza. Paris: Presses universitaires de France.

Jong Jonathan, Whitehouse Harvey, Kavanagh
Christopher, Lane Justin. 2015. «Shared Negative Experiences
Lead to Identity Fusion via Personal Reflection». PLOS ONE 10 (12):
e0145611.

Krueger Joel. 2014. <Emotions and the Social Niche», in: von
Scheve Christian, Salmela Mikko (eds.). 2014. Collective Emotions, p.
156-171. Oxford: Oxford University Press.

Le Breton David. 2015. Du silence. Paris: Métailié.

Massumi Brian. 2002. Parables for the Virtual: Movement, Affect,

Sensation. Durham: Duke University Press.

McComsey Tiffany. 2013. Seeing and Being Seen: Aboriginal
Community Making in Redfern. PhD Thesis, Department of
Anthropology, University of Manchester.

Poirier Sylvie. 2005. A World of Relationships: Itineraries, Dreams,
and Events in the Australian Western Desert. Buffalo: University of
Toronto Press.

Povinelli Elizabeth. 2002. Tke Cunning of Recognition: Indigenous
Alterities and the Making of Australian Multiculturalism. Durham:
Duke University Press.

Rimke Heidi. 2012. «The Culture of Therapy: Psychocentrismin
Everyday Life», in: Brock Deborah, Raby Rebecca, Mark Thomas
(eds.). 2012. Power and Everyday Practices, p. 182-202. Toronto:
Nelson Education.

Rose Nikolas. 2009. Inventing Our Selves: Psychology, Power, and
Personhood. Cambridge: Cambridge Univ. Press.

2005. Governing the Soul: The Shaping of the Private Self. London: Free
Association Books.

22 /| Tsantsa #23 [ 2018



DOSSIER

Spinoza Baruch. 1965 (1667). Ethique. Paris: Flammarion (traduit
par Charles Appuhn).

Steffensen Sune Vork. 2012. «Care and Conversing in Dialogical
Systems». Language Sciences 34 (5): 513-31.

Stratton Jon. 2011. Uncertain Lives: Culture, Race and Neoliberalism
in Australia. Cambridge: Cambridge Scholars Publishing.

Tasia Edgar. 2016a. «Etre étonné. Lorsque le malentendu et I’angoisse

nous ancrent dans le terrain». Croilisations 65 (1&2): 127-144.

2016b. «L’acte de transmettre: de I'importance de la dimension
synchronique dans le processus de transmission». Cu/tures-Kairds.
http://revues.mshparisnord.org/cultureskairos/index.php?id=1205,
consulté le 9 février 2018.

AUTEUR

Ungunmerr-Baumann Miriam-Rose. 1993. «Dadirri», in:
Hendriks Joan, Hefferan Gerry (eds.). 1993. 4 Spirituality of
Catholic Aborigines and the Struggle for Justice, p. 34-37.
Kangaroo Point, Brisbane Qld.: Aborigines & Torres Strait
Islander Apostolate.

Wetherell Margaret. 2012. Affect and Emotion: A New Social
Science Understanding. London: SAGE.

Williams Caroline. 2010. «Affective Processes without a Subject:
Rethinking the Relation between Subjectivity and Affect with
Spinoza». Subjectivity 3 (3): 245-262.

Winnicott Donald. 2002. Jeu et réalité. Paris: Payot (traduit par
Claude Monod et J.-B. Pontalis).

Edgar Tasia est doctorant FNRS au Laboratoire d’Anthropologie des Mondes Contemporains (LAMC) 4 I'Université Libre
de Bruxelles (ULB). Ses recherches doctorales portent sur le traumatisme colonial au sein des populations aborigénes de la ban-
lieue centrale de Sydney (Australie). Il s’intéresse tout particuliérement aux micro-interactions des processus thérapeutiques
mis en place par les populations locales ainsi qu'aux émotions générées durant ces interactions.

etasia@ulb.ac.be

Laboratoire d anthropologie des mondes contemporains (LAMGC)
ULB, Institut de sociologie, CP 124

44 avenue Jeanne

B-1050 Bruxelles

23 [ Tsantsa #23 [ 2018



	Au-delà du rêve : ethnographie affective du processus de résilience des Aborigènes de Sydney (Australie)

