
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 23 (2018)

Artikel: Ethnographier les affects : captures, résistance, attachements

Autor: Plancke, Carine / Simoni, Valerio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007208

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007208
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

ETHNOGRAPHIER LES AFFECTS:
CAPTURES, RÉSISTANCES,

ATTACHEMENTS
Introduction au dossier

Texte: Carine Plancke, Valerio Simoni

Intensité viscérale et vitale, l'affect s'est imposé comme sujet
d'étude en sciences sociales durant la dernière décennie au

point de déclencher un «tournant affectif» (Clough et al. 2007).

L'enjeu de ce numéro est d'explorer l'intérêt de développer
cette thématique en anthropologie et le potentiel des

ethnographies de l'affect ou, plus précisément comme nous le

suggérons, des affects. Nous allons dans un premier temps situer

l'émergence d'un intérêt en sciences sociales pour le thème de

l'affect, puis, dans un deuxième temps nous esquisserons les

critiques anthropologiques à l'encontre du courant affectif.
Celles-ci concernent principalement la définition de l'affect en

opposition au langage et à la subjectivité humaine. Sa présentation

en tant que catégorie unitaire et abstraite qui minimise

toute contextualisation historique et socioculturelle est aussi

visée car elle ne permet pas une prise en compte de conceptualisations

emic. Ainsi, les contributions à ce volume proposent
des études situées qui intègrent corps et langage, matérialité

et subjectivité, et qui visent à respecter les données ethnographiques

avant toute adhésion théorique. Dans un troisième

temps, nous aborderons le thème du néolibéralisme. En effet,

ce thème est au cœur des travaux associés au courant affectif
car il inspire des lectures contradictoires des affects: ceux-ci
sont perçus soit comme une puissance qui est captée mais garde
le potentiel d'échapper à toute emprise, soit comme une force

d'attachement qui peut renforcer des structures socio-poli-
tiques. En partant d'ethnographies détaillées, les contributions
de ce numéro spécial s'intéressent aux imbrications multiples
entre expériences affectives et réalités néolibérales dans des

contextes bien définis. Elles explorent donc des manifestations
diverses de capture, de résistance et d'attachement.

De l'émotion à l'affect

Depuis les années 1980 l'anthropologie a manifesté un intérêt
croissant pour les émotions (Lutz et al. 1986, Shweder et al.

1984), qui, longtemps classées du côté du biologique et de

l'individuel, étaient restées hors du champ des sciences sociales

4 / Tsantsa #23 /2018 / 4-13



DOSSIER

(Surrallés 1998: 38, Leavitt 1996: 515). En contestant cette
exclusion disciplinaire, les études de cette époque visaient
précisément, à partir d'une orientation délibérément constructi-
viste (Crapanzano 1994: 109), à démontrer que les émotions

varient d'une société à l'autre et qu'elles sont donc fabriquées
socialement. Une grande attention a été alors accordée à l'analyse

du discours sur l'émotion (Lutz et al. 1990), et ce, afin de

comprendre comment les émotions participent d'un système de

sens et de valeurs propres à un groupe social (Le Breton 1998).

Cette dernière décennie, parallèlement à la poursuite de

l'exploration du façonnement socioculturel des émotions (Beatty
2013, Jeudy-Ballini 2010, Wulff 2007, Yacine 2006, Milton et
al. 2005, Héritier et al. 2004), un courant s'est développé en

sciences sociales, en particulier au sein des études culturelles

{culturalstudies), qui se focalise plutôt sur l'affect, en le

différenciant de l'émotion. Bien qu'il n'y ait pas de définition fixe
et consensuelle de l'affect, les auteurs qui se situent au sein de

cette mouvance semblent être d'accord sur le fait que l'affect a à

voir avec de «l'intensité» et reste «en excès du langage» (Jansen

2016: 59)1. Brian Massumi (2002), une des figures du tournant
affectif, distingue l'affect, appréhendé comme mouvement et

énergie, de l'émotion, définie, quant à elle, comme une intensité

qualifiée et insérée sur un mode conventionnel dans des

champs sémantiques. C'est à une attention renouvelée pour le

corps qu'il fait appel, afin de saisir la matérialité des choses et
des êtres et ce qui, dans cette matérialité, agit et produit.

Cette vision de l'affect est largement empruntée à Baruch

Spinoza et à Gilles Deleuze (Anderson 2014: 12, Wethereil
2012: 3, Gregg et al. 2010: 9, Williams 2010) et s'inscrit dans

une perspective processuelle et post-humaine exemplifiée par
la théorie de l'acteur-réseau de Bruno Latour (Jansen 2016: 60,
Blackman et al. 2010:9). C'est de la capacité d'affecter et d'être
affecté-e dont il s'agit, capacité qui ne se limite pas aux sujets
humains. En effet, la notion d'affect ne s'applique pas seulement
à ce qui est humain mais contient aussi le non-humain et inclut
même la matière. Elle renvoie à des connections et des

combinaisons non-linéaires et multiples entre êtres et objets divers.

Elle met en exergue comment des corps, en constant devenir,
sont en contact avec d'autres corps et avec des éléments

multiples de leur environnement matériel partagé (Moore 2011:

176-177). Alors que les émotions tendent à être comprises en

rapport avec un sujet, l'affect est de l'ordre de forces vitales et
viscérales qui traversent les corps et circulent entre eux (Pelk-

mans 2013). Ainsi, la théorie de l'affect déplace la centralité du

sujet humain et le relie à la vitalité du monde, en insistant que
le potentiel de changement réside dans des formes radicales de

relationnalité et d'indéterminabilité (Moore 2011: 14). Penser

en termes d'affect pointe vers un champ somatique qui est

présubjectif sans toutefois être présocial. L'enjeu est d'appréhender

la vie sociale sans partir du sujet humain comme être
délimité et intentionnel et en mettant au premier plan la corporéité
et la vie sensorielle (Mazzarella 2009: 291). Ce courant se

distingue ainsi radicalement du constructivisme social en présumant

que tout n'est pas capté par le «système», que quelque
chose précède et excède le langage, les normes et les structures
sociales (Jansen 2016: 61, Moore 2011: 158).

Critiques anthropologiques envers
le tournant affectif

Les études empiriques auxquelles le tournant affectif a donné
lieu jusqu'à présent se situent principalement dans le domaine
de la sociologie des médias et de la communication, des études

féministes et culturelles (cultural studies), et des sciences

géo-politiques et environnementales. L'intérêt des

anthropologues est lui resté restreint, jusqu'à très récemment, et

est accompagné de critiques2. Un premier point de critique
concerne la rupture avec les faits de langage et la subjectivité et

l'intentionnalité humaine que prône ce courant (Moore 2011,

Martin 2010). Henrietta Moore (2011:184-187), par exemple,
bien qu'elle accepte que l'affect ne puisse être ni complètement
capté par le langage ni entièrement représenté dans un cadre

linguistique, avance qu'une dissociation complète du langage

ou de la signification est erronée, tout comme l'omission de la

subjectivité. Lorsque des affects s'immiscent dans des

relations, que ce soit entre humains ou avec d'autres entités, ils

sont qualifiés, redirigés et ré-énergisés. Dans ce processus,
l'expérience affective n'est pas nécessairement traduite en

langage ; il peut aussi s'agir d'une réorientation somatique. Mais
dans tous les cas elle s'inscrit dans des formes d'interprétation.
Sans réfuter l'idée que l'affect n'est pas sous contrôle humain,
cette vision met en doute l'idée que l'affect serait une force
résolument autonome, entièrement indépendante de l'agenti-
vité et de l'activité langagière humaines.

Dans une étude sur les rapports de Chypriotes de Turquie
vis-à-vis des objets et des maisons qu'ils se sont approprié
des Chypriotes grecs durant la guerre, Yaël Navaro-Yashin
(2009) montre concrètement l'intérêt d'articuler l'affect
comme puissance transsubjective avec le vécu de ses

interlocuteurs. Ainsi étudie-t-elle à la fois les intensités affectives

qui émanent des ruines et la manière dont les habitants les

' Toutes les traductions de citations anglaises en français sont de la main des auteur-e-s.

2 Pour une notable exception, voir le travail de Kathleen Stewart (2007) qui embrasse pleinement ce courant.

5 / Tsantsa #23 /2018



DOSSIER

ressentent, les expriment, les interprètent ou cherchent à

les oublier. L'ethnographie se révèle ici une méthode «anti-,

trans-, ou multi-paradigmatique» (Navaro-Yashin 2009:
17). En effet, les données ethnographiques obligent
Navaro-Yashin à ne pas simplement suivre le nouveau paradigme

sur l'affect mais à solliciter également des théories sur la

subjectivité et, plus précisément, à étudier l'intersection entre
les deux. Pareillement, un volume récent, édité par Mateusz
Laszczkowski et Madeleine Reeves (2015), qui introduit le

thème de l'affect dans l'anthropologie de l'état, offre une
lecture critique, par le biais d'ethnographies, du tournant affectif

qui ne rejette pas les analyses discursives typiques de la

littérature anthropologique sur l'émotion des années 1980 mais

cherche à articuler les deux de manière fructueuse.

Un autre point de critique important de la part d'anthropologues

qui s'interrogent sur l'apport du tournant affectif

concerne la réification de l'affect et sa conceptualisation
comme une catégorie unitaire et abstraite. Bien que l'un des

auteurs le plus cité par les protagonistes de ce courant soit

Spinoza, des affects spécifiques ne sont pas identifiés, comme
le fait pourtant ce philosophe de référence (Jansen 2016: 59).

L'affect apparaît comme quelque chose de non spécifique
et déraciné, une force vitale abstraite qui se meut dans un

espace-temps général et non situé (Laszczkowski et al. 2015:

10, Moore 2011: 197). Par contre, dans l'ethnographie de

Navaro-Yashin l'affect prend une forme concrète. Les ruines

au Chypre sont éprouvées sous forme de sentiments
mélancoliques liés à des souvenirs de perte et de conflit durant la

guerre turco-grecque de 1974. Il n'est nullement question
d'une énergie ou d'une intensité générique. C'est précisément

dans une analyse en termes de contingence historique
et socioculturelle que se trouve l'apport de son ethnographie

aux théories actuelles de l'affect. Comme l'avance
également Mattijs Pelkmans (2013), en tant qu'anthropologue,
on ne peut perdre de vue la manière dont l'intensité est
animée et façonnée par des formations matérielles et politiques
particulières. Sinon, on risque de ne plus examiner les forces

socio-politiques qui fournissent les conditions pour que
certaines formes d'affect soient possibles et d'autres pas. Dans

un numéro spécial consacré à l'anthropologie de l'affect, Ian

Skoggard et Alisse Waterston (2015: 111) soulignent précisément

le besoin d'ethnographies évocatrices, ancrées dans la

réalité vécue de sujets socialement situés, afin de donner vie à

ce concept qui, sinon, risque de devenir vide. La contribution
de Julia Cassaniti (2015) sur des puissances fantomatiques en

Thaïlande, au sein de traditions bouddhistes contemporaines,

en fournit un exemple pertinent. Par une ethnographie détaillée

la notion d'affect devient concrète sous la forme de désirs

«échappés» de personnes décédées et qui prennent possession
de ceux et celles que rencontrent leurs fantômes.

D'un point de vue anthropologique, comme le soutient
Henrietta Moore (2011: 203), l'obligation existe aussi de ne

pas s'en tenir aux conceptualisations académiques récentes

sur l'affect mais de prendre en compte les théories sur l'affect

développées dans d'autres champs et par d'autres groupes
sociaux. C'est exactement ce que cherche à faire Mikkel Ryt-
ter (2015) dans une ethnographie du zikr, une performance

religieuse hebdomadaire, chez des Soufi pakistanais au Danemark.

Selon lui, le nur, lumière éternelle et force créatrice qui
imprègne les corps et les cœurs des frères soufi, les met en
extase et connecte ce monde à d'autres au cours de leurs
rassemblements. Il fournit ainsi une conceptualisation culturelle-
ment spécifique de «l'affect», valable pour elle-même. Hormis
la recherche de termes locaux, Yaël Navaro (2017) situe
l'intérêt d'études anthropologiques dans la possibilité de relever

divers imaginaires affectifs et de les évoquer par des notions

adéquates. Dans son travail récent en Turquie du Sud, à la

frontière avec la Syrie, elle propose ainsi la notion de «vestige»

en référence à la persistance affective qu'elle a pu observer sous

forme d'intimité et de socialité entre des communautés opposées

par la guerre. À partir de cet exemple, elle pose explicitement

la question de ce qu'on peut apprendre d'évocations

d'affect, qui ne seraient pas issues du canon académique à

prédominance occidentale, et des différentes manières dont elles

sont comprises dans des conjonctures historiques spécifiques.

Pour une étude située des affects
dans leur pluralité

C'est dans la lignée de ces engagements critiques avec le

tournant affectif que se situe ce numéro sur l'anthropologie
des affects. Le parti pris est que l'anthropologie a tout intérêt

à développer cette thématique à condition d'aborder les

affects dans leur pluralité, en tant que puissances qui, d'une

part, sont diversifiées dans leur agissement à des moments et
en des lieux précis, et qui, d'autre part, sont façonnées par
les êtres qu'ils mettent en mouvement et par des modalités

d'imagination, d'expression et d'interprétation de ces
derniers. Une telle attention pour la contextualisation de l'agis-
sement de puissances affectives et pour leur façonnement par
des sujets humains permet aussi de prêter attention aux conditions

d'émergence de certains affects.

Edgar Tasia (dans ce dossier), dans une étude portant sur la
circulation d'affects au sein d'un groupe de soutien parmi les

Aborigènes de Redfern, en Australie, montre comment la mise

en place d'une structure particulière dotée de règles qui
gouvernent les séances de parole et de méditation collective, crée

un espace permettant à certains affects de s'exprimer, de
circuler et d'être renforcés par le biais de feedbacks. Ces affects,

6 / Tsantsa#23 /2018



DOSSIER

menant à une résilience face à un laisser-aller dans la dépendance,

sont ancrés dans la situation sociale défavorable des

populations aborigènes et interprétés par eux-mêmes à travers
le registre du traumatisme intergénérationnel. A l'encontre
d'une vision qui séparerait trop radicalement corps et esprit
et exclurait le langage, Tasia observe les affects tant au niveau

corporel que dans les discours des participants au groupe de

soutien. Il met en outre en évidence comment l'usage d'images
ancrées dans la culture aborigène et matérialisées par un objet
ou partagées verbalement est particulièrement efficace pour
générer des affects menant à la résilience et pour les renforcer

par une adhésion collective.

Dans sa contribution au présent numéro, Peter Larsen

approfondit le rapport entre ce qui est de l'ordre du discursif

et de l'affectif dans le contexte de la production de

patrimoine. À partir d'une étude du site de Phong Nha au Vietnam,

il analyse les tensions qui existent entre le patrimoine
comme phénomène véhiculé par le discours et le patrimoine
comme affect éprouvé. Il montre les limites d'une séparation

trop radicale entre affect et émotion, telle qu'elle est prônée

par certaines théories de l'affect, et souligne l'intérêt d'analyser

les passerelles entre les deux pôles. Des affectivités multiples

doivent être reconnues tout comme des conceptualisations
affectives diverses. En effet, dans le discours global sur le

patrimoine, certains affects sont encouragés, en particulier ceux
éveillés par une nature «naturalisée» et reconfigurée comme
anhistorique, pure et authentique, alors que d'autres, à savoir

ceux des villageois locaux liés à des connexions ancestrales et
à des sites mémoriaux évoquant les souffrances de la guerre,
manquent du support de la légitimation internationale. Par la

notion d\<.JEffect» qui combine «effet» et «affect» dans un seul

concept analytique, Larsen cherche à ne laisser hors champ,
ni la dimension sociale de l'affect comme effet d'un façonnement

socio-historique, ni la dimension affective de l'effet de

politiques discursives. Ainsi, l'affectivité de la sueur et de la

stupéfaction qui ponctue les expériences des visiteurs du site,

bien qu'elle puisse paraître pré- ou non-conceptuelle, est
indissociable des discours véhiculés actuellement par les acteurs et

actrices dominant-e-s dans le processus de patrimonialisation.

Emmanuel Pannier propose, également dans ce dossier, une

approche de l'affectif qui intègre la compréhension de l'affect

comme intensité qui circule entre des personnes avec une analyse

simultanée de ce que celle-ci produit et du contexte qui
la fait exister. Il se focalise sur le concept vietnamien de tlnh
câm, qu'il traduit par «charge affective» et qui renvoie aussi à

des sentiments d'attachement et aux relations de solidarité qui
en naissent et qui s'expriment par des dons cérémoniels.
L'attention portée à cette notion emic incite Pannier à se démarquer

de la compréhension de l'affect, qui l'emporte au sein du

tournant affectif, comme ce qui échappe à toute emprise du

pouvoir. Il montre en revanche comment le tinh câm n'existe

que grâce à son institutionnalisation dans le contexte rural du

Vietnam et, en même temps, est à la base de la cohésion sociale

et de la reproduction de structures sociales au fil des

changements historiques. Cette notion contient, en outre, toute
l'échelle du spontané à l'obligatoire et ne se laisse ainsi pas

prendre dans une opposition rigide entre le pré-structuré et le

structuré, le pré-social comme socialité potentielle et le social
dans sa dimension instituée, opposition qui sous-tend le tournant

affectif de par sa distinction entre affect et émotion.

La néolibéralisation au prisme des affects

À partir de son évaluation critique du tournant affectif, ce
numéro se penche particulièrement sur la question du
néolibéralisme dans le monde contemporain. En effet, ce thème est

au cœur de certaines études marquantes de ce tournant. En
référence à la notion de biopouvoir de Michel Foucault, le

néolibéralisme y est compris en lien avec le capitalisme tardif où,
suite au passage à un type d'économie postfordiste, un mode
de gouvernance de sujets par voie disciplinaire est remplacé par
une emprise directe sur la vie elle-même. Des capacités vitales
du corps deviennent le site même d'un investissement capitaliste

en vue de la réalisation de profit (Clough et al. 2007: 21).

Dans ces travaux, la notion de capture résume à la fois l'idée
d'une réduction de l'affect par le système signifiant et celle

d'une instrumentalisation des capacités vitales de l'humain

par le système capitaliste. Brian Massumi (2002: 35) conçoit
l'émotion comme «la capture la plus intense de l'affect» et
souligne aussi que le capitalisme agit par la capture de potentiel
de manière à ce que «toute notre vie devienne un outil capitaliste

- notre vitalité, nos capacités affectives» (Massumi 2015:

25)3. La notion de «travail affectif» - en continuité avec celle
de «travail émotionnel» introduite par Arlie Hochschild (1983)

- rend compte de la manière dont la production d'affects, par
le contact et l'interaction humaine, est de plus en plus mise au

service de l'économie capitaliste (Hardt 1999). Or, bien que,
dans cette vision, l'instrumentalisation de l'affect dépende
de cette capacité de capture (Levin 2011: 282), celle-ci n'est

jamais complète. L'émotion ne signale pas seulement la capture

de l'affect mais aussi «que quelque chose s'est toujours et

3 Dans les mots de Shaviro (2010: 5): «Tout comme l'affect est capturé, réduit et qualifié sous la forme d'émotion, ainsi le travail (labour) est capturé,

réduit et commercialisé et mis au travail sous la forme de <force de travail (labourpower)».

7 / Tsantsa#23 /2018



DOSSIER

encore échappé» (Massumi 2002: 35). Derrière toute émotion

«un surplus d'afïect subsiste» (Shaviro 2010: 4). L'afïect
s'avère ainsi une force qui, bien que récupérée par le système

capitaliste, y échappe et donc résiste aussi4. Cette vision n'est

toutefois pas partagée par tous. Frédéric Lordon (2015: 221),

tout en s'inspirant de Spinoza comme les théoriciens du tournant

affectif, a développé une approche structuraliste des

affects. Bien qu'il décrive le pouvoir institutionnel en termes

d'une capture de puissances vitales et pré-individuelles, qu'il
nomme potentia multitidunis, il n'envisage pas que quelque
chose puisse se situer en dehors de cette capture. D'autres
chercheurs et chercheuses critiquent directement la glorification
de l'affect comme liberté par des collègues comme Massumi,

en y voyant un rejet de théories poststructuralistes. L'accent

est mis alors sur la viscosité inhérente de l'affect, sa capacité
d'adhésion et d'attachement qui peut soutenir des structures
de pouvoir (Hemmings 2005) et donner lieu à des formes de

cohésion menant à l'exclusion, telles que celles qui prolifèrent
sous les conditions néolibérales d'insécurité (Ahmed 2004).

Face à ces analyses généralisantes, issues largement des

études culturelles (cultural studies) et de la sociologie des

médias et de la communication, des études anthropologiques
examinent des vécus affectifs divers en lien avec la

néolibéralisation dans des contextes socio-historiques particuliers et

pas nécessairement occidentaux. Le néolibéralisme est étudié

comme un processus qui prend un visage concret et situé, en

lien avec des transformations socio-économiques tangibles. Si

les dynamiques de capture, de résistance et d'attachement qui
ressortent des travaux récents sur l'affect sont identifiables,
elles le sont toujours d'une manière spécifique au contexte étudié,

qui ne correspond pas nécessairement à leur conceptualisation

au sein des travaux associés au tournant affectif. De

plus, la tendance à écarter le sujet humain de l'analyse, qui
caractérise le tournant affectif tout comme une grande partie
des études sur le néolibéralisme, est rejetée en faveur d'une

analyse de modes de gouvernance tant du sujet que de ses

capacités vitales et affectives. Elle permet ainsi de prendre

en compte la manière dont des individus éprouvent et
interprètent les affects et réagissent en conséquence.

Dans leur article sur l'articulation entre affect et néolibéralisme,

les anthropologues Analiese Richard et Daromir Rud-

nickyi (2009) précisent d'emblée qu'ils abordent le néolibéralisme

non comme une théorie mais comme «un ensemble

de pratiques et de technologies» (Richard et al. 2009: 60) qui
prend des formes spécifiques dans leurs études de cas respec¬

tives: des ONG mexicaines dans un contexte de retrait de

l'état et d'insécurité financière pour Richard, un mouvement
de réforme spirituelle au sein d'une entreprise en voie de

privatisation et de responsabilisation individuelle en Indonésie pour
Rudnickyi. Ils analysent comment les expressions affectives

d'embrasser, de pleurer ou de tomber en extase sont
constitutives de la production de sujets néolibéraux en créant des

liens entre les membres des organisations étudiées et en

forgeant une adhésion à de nouvelles valeurs telles que celles du

risque et du libre choix. La mise à profit immédiate des affects

au service des processus néolibéraux est exposée dans l'étude

qu'Andréa Muehlebach (2011) a effectuée en Italie, un pays
dont la politique exacerbée de privatisation a généré un taux
de chômage élevé. Muehlebach met en évidence la manière

dont les modalités du travail bénévole au sein des services

sociaux, dont la part ne cesse d'augmenter, repose sur la

production et la promotion d'un investissement affectif des

personnes exclues du marché du travail. Ces dernières sont alors

récupérées et reconnues par l'État comme des sujets moraux
et des citoyens exemplaires. Cette analyse n'implique toutefois

pas que Muehlebach accepte les théories dominantes sur
le travail affectif comme capture et aliénation. Dans le vécu
de ses interlocuteurs, il s'agit plutôt d'un «composite complexe

d'exploitation et de salut, d'exclusion et d'utopie, d'aliénation

et de nouvelles formes de socialité» (Muehlebach 2011: 76).

Pareillement, Richard et Rudnickyi (2009: 63) avancent que
ce qu'ils désignent comme des «économies de l'affect» ne sont

pas intrinsèquement aliénantes. Dans les deux cas étudiés, la

gestion des manifestations affectives était plutôt considérée par
leurs informateurs comme un antidote à l'aliénation. L'étude
de Mateusz Laszczkowski (2015) sur le vécu affectif éveillé

par le nouveau paysage urbain de la capitale du Kazakhstan,
caractérisé par la rénovation et la construction de bâtiments

en verre et en acier, révèle encore une autre configuration. La
possibilité de ressentir des affects d'aliénation et d'insécurité
et d'en parler par le biais de formes discursives non-officielles

- allant de classiques littéraires à la science-fiction hollywoodienne

- ouvre, selon lui, un espace critique: elle offre une
possibilité d'échapper à la capture par la propagande gouvernementale

qui induit et transforme des affects d'excitation pour
l'environnement nouveau en espoir et fierté nationale.

Ces quelques exemples révèlent l'intérêt d'études
ethnographiques qui prennent en compte l'expérience affective et

l'agentivité des personnes concernées. Dans plusieurs
ethnographies récentes, il est ainsi démontré que l'attachement
affectif est une modalité d'action qui, sans défaire les effets

4 Anne-Marie D'Aoust (2015), dans un ouvrage récent sur les économies affectives et le néolibéralisme, s'interroge précisément sur les perspectives

binaires qui voient les affects soit comme une partie intégrante du capitalisme soit comme une forme de résistance.

8 / Tsantsa#23 2018



DOSSIER

liés à la néolibéralisation, crée toutefois des espaces de

résistance. Roberto Barrios (2017), sur la base d'études de cas au

Mexique, au Honduras et aux États-Unis, considère que les

désastres naturels sont particulièrement mobilisés par les

responsables politiques pour imposer des mesures renforçant les

logiques capitalistes. Il remarque également des réactions
de résistance chez les personnes ciblées par ces mesures, qui
visent à incorporer tous les aspects de la vie humaine à une
rationalité économique, de par un attachement affectif à leurs

habitats situés dans des zones dites à risques. Julie Archim-
bault (2016), décrit un autre exemple de résistance affective,

cette fois-ci face à la marchandisation de l'intimité dans

l'économie postsocialiste et d'après-guerre du Mozambique
atteinte par la désillusion et l'inégalité grandissante. Des

jeunes hommes et des femmes d'âge moyen qui manquent de

capital financier ou corporel nécessaire pour rivaliser sur le

marché de l'amour, développent, par leur métier de jardinier,
des rapports d'affection avec leurs plantes de manière à cultiver

une intimité ressentie comme authentique et désintéressée.

Quant à Véronique Dassié (2010) elle illustre comment
l'attachement à des objets d'affection, chargés de souvenirs,

permet de garder des liens socioculturels dans une société

française composée de ce qu'elle qualifie d'«hyper-individus».

Des imbrications diverses entre expériences
affectives et logiques néolibérales

Les ethnographies présentées dans ce numéro contribuent à

explorer les imbrications multiples entre expériences affectives

et réalités néolibérales dans des contextes particuliers
ainsi que des expressions diverses de capture, de résistance et

d'attachement. La contribution, dans ce dossier, de Fabrice
Fernandez et Stéphanie Guéripy, qui étudient le processus
de remise en caution au Québec, montre l'emprise de plus en

plus grande du système judiciaire sur la vie intime dans un
cadre de gouvernance et de normalisation caractéristiques de

l'ordre néolibéral. Au sein des chambres pénales et criminelles

québécoises, certaines formes d'attachement affectif des cau-
tionnaires envers les inculpé-e-s sont jugées problématiques
et placées sur une échelle de hiérarchie morale qui, ce faisant,
orientent les décisions de justice. Des failles et des vulnérabilités

sont ainsi mises en évidence discréditant ceux et celles

qui ne sont pas capable d'administrer stratégiquement leurs

élans affectifs et rendant invisible les inégalités sociales

institutionnalisées. Ainsi, selon les auteur-e-s, la politique du

cautionnement participe d'une forme de contrôle social, «un

quadrillage qui tend à rationaliser l'intériorité affective en

s'immisçant, de proche en proche, au plus près des relations de

voisinage, des rapports de travail, dans l'entre-soi des familles

jusqu'au plus près de l'intimité amoureuse».

Les contributions de Véronique Servais et de Veronika
Siegl (présent dossier) démontrent clairement comment
l'imposition d'un contrôle de la vie affective peut procéder d'une

logique managériale qui vise la rentabilité. Ces deux articles

illustrent aussi la manière dont les sujets visés parviennent à

contrôler leurs affects ainsi que les modalités de résistance

qu'ils mettent en oeuvre. L'optimalisation de la reproduction
des dauphins en captivité nécessite le déménagement

fréquent des dauphins. En plus de la productivité attendue en

termes d'apprentissage de nouveaux spectacles, ceci contraint
fortement les relations entre dauphins et soigneurs et mène à

des formes d'insensibilité affective. Néanmoins, ainsi que le

montre Servais, pour soulager le stress des dauphins généré

par ces contraintes, certains soigneurs valorisent précisément

l'échange fondé sur une résonance affective avec «leurs»

animaux, attribuant à ces derniers une sensibilité hors

commune. Ils proposent pour cela une vision alternative du
dauphin comme «être-en-relation» qui tranche avec sa réduction à

un génome au sein de parcs, considérés comme entreprises de

divertissement et transformés en laboratoires de conservation.
Cet article souligne la difficulté d'envisager le travail affectif

uniquement comme complice de logiques néolibérales

dominantes, et rejoint ainsi les analyses de Richard et Rudnickyi
(2009). Si la mise en place d'une bonne relation avec les

dauphins a pour objectif le divertissement ultérieur du public et
donc de rentabilité de l'entreprise, l'auteur remarque toutefois

que pour les soigneurs, ce travail affectif est valorisé en en tant
que tel et s'oppose à la suppression totale de toute «sentimentalité»

préconisée dans la plupart des parcs.

Veronika Siegl éclaire d'une autre manière la coexistence

et la tension entre une vision managériale menant à une
insensibilité affective et la reconnaissance d'affects qui échappent à

toute emprise. Par un système élaboré de contrôles, les mères

porteuses en Russie apprennent à transformer le corps affectif
en un corps effectif qui peut faire le travail requis par la grossesse

et l'accouchement de type «business», c'est-à-dire sans

attachement au bébé. Elles entreprennent un processus délibéré

pour s'orienter - «s'aligner», comme le disent ces femmes

- sur les idées reçues selon lesquelles on ne peut s'attacher à

un enfant qui n'est pas biologiquement sien. En même temps,
lorsqu'elles parlent de leurs expériences de grossesse et surtout
d'accouchement, les femmes reconnaissent qu'elles éprouvent
des réactions corporelles, qu'elles qualifient, en accord avec
des discours biologisant qui essentialisent le corps féminin, de

«naturelles» et qu'elles attribuent aux changements hormonaux.

Afin de gérer ces affects non souhaités, elles les réorientent vers
d'autres êtres ou remplissent le vide par des objets substituts

aussitôt après l'accouchement. Selon Siegl, ces «propos-hormones»

agissent comme une épée à double tranchant. Tout en

offrant des explications qui tranquillisent les femmes et leur

9 / Tsantsa#23 2018



DOSSIER

indiquent des manières adéquates pour gérer la situation, ce

discours permet aussi la justification d'un système strict de

gouvernance que les femmes appliquent également à elles-mêmes.

La conception de l'affect comme une force spontanée qui
échappe à toute capture par le système néolibéral ressort

davantage, sous la forme idéalisée de l'amour libre, dans la

contribution de Karin Riedl sur des relations non-monogames
à Munich. L'amour y est valorisé et considéré comme sincère

en tant que ressenti de l'instant, né d'une synergie temporaire
et tributaire non seulement des deux partenaires mais également

du contexte et des éléments contingents tels que le temps

nocturne, la musique, le vin ou les bougies. La volonté de fixer
cet état de grâce par un contrat de mariage et de le projeter
dans l'avenir est écarté au profit d'une vision focalisée sur le

présent et qui place la liberté comme une condition essentielle

à l'amour réel. Mais l'analyse subtile de Riedl montre que cette
vision de l'amour, au lieu d'être une résistance à l'ordre dominant,

est plutôt tributaire de celui-ci. En effet, la célébration
de la liberté, du flux et du présent résonne remarquablement
bien avec le discours dominant d'un consumérisme typique de

l'ordre néolibéral. Toutefois, elle décèle bel et bien un potentiel

de résistance dans ces milieux auto-déclarés alternatifs. La
radicalisation du focus sur l'instantané où il n'y a plus de

projection de satisfaction dans l'avenir, va à l'encontre d'un
consumérisme qui serait basé précisément sur de telles projections.

Ces trois contributions illustrent, chacune à sa manière, des

formes de capture des affects en même temps qu'une reconnaissance

de leurs dimensions non contrôlables, «libres», et «authentiques».

Qu'une telle vision sur les affects s'impose actuellement
à l'échelle mondiale est précisément un des arguments clé de la

contribution de Larsen. Le sentiment légitimé par les institutions

dominantes face au site de Phong Nha, site reconnu par
l'Unesco, est celui de l'émerveillement face à ce paysage grandiose

qualifié de «nature pure» tout comme tant d'autres lieux

protégés dans un monde perçu comme de plus en plus dégradé.

Paradoxalement, cet affect soi-disant authentique est
délibérément produit par le marché touristique. En vue de rendre sa

consommation possible à distance, des dispositifs techniques
sont même mis en place pour capter par l'image ces paysages
censés être libres de toute intervention humaine. Ceci a comme
effet de marginaliser et de réduire au silence les affects locaux

qui s'attachent au lieu comme un espace ancestral vivant, et qui
expriment un décalage, un désintérêt ou une perplexité vis-à-

vis des valeurs patrimoniales officiellement promues.

En focalisant particulièrement sur des expériences affectives

locales et sur leur conceptualisation emic, les contributions

de Tasia et de Pannier ont le mérite de faire ressortir que le

façonnement d'affects au sein d'un système social n'est pas for¬

cément vécu comme capture. Il peut aussi permettre de résister

à un ordre dominant, précisément par une forme
d'institutionnalisation affective. Ainsi, pour les Aborigènes de Redfern,
en Australie, la circulation guidée des affects, mise en place

par le dispositif d'un groupe de soutien et orienté par celui-ci
vers un rattachement avec une identité aborigène, est éprouvé

comme émancipatrice face aux réalités néolibérales qui les

désarçonnent et marginalisent. Pareillement, dans les régions
rurales au nord du Vietnam, cultiver l'affect à travers les

relations de solidarité tinh câm, exprimés par des dons cérémoniels

socialement institués, est au fondement de l'ordre social et

économique. Cela permet ainsi une résistance à la pénétration de

logiques néolibérales qui augmentent la dépendance au marché

et n'offrent pas de protection sociale généralisée. De manière

significative, afin de donner une interprétation du tinh câm

dépassant une opposition rigide entre structure et liberté, Pannier

s'inspire moins de Massumi que de la proposition structuraliste

de l'affect de Frédéric Lordon, qui permet de «dépasser

l'antinomie des émotions et des structures» (Lordon 2013: 10).

Au-delà d'une approche dualiste
et réifiante

Les anthropologues inspiré-e-s par le tournant affectif se voient
confronté-e-s au défi «de chercher, comme le préconise
l'anthropologie, à comprendre l'émergence de la théorie de l'affect

comme un effet du monde autant qu'un cadre pour le concevoir»

(White 2017: 176). L'association de la notion d'affect à

l'idée de liberté en opposition à des structures qui le capturent
peut à cet égard faire l'objet d'une même critique que celle
adressée à la dichotomie entre nature et culture (Descola 2005,
Strathern 1980) ou entre émotion et raison (Surrallés 2003) en

tant que produit d'une modernité occidentale. Ces dichotomies

ne peuvent s'appliquer de façon a-critique à tout contexte
socio-culturel. Comme le montre Servais dans ce dossier, de

telles oppositions se révèlent trop simplistes et réductrices
aussi lorsqu'on s'intéresse aux relations entre êtres humains et
d'autres espèces animales: dans le cas des dauphins, une opposition

absolue entre nature et convention s'avère absurde dès

lors qu'on met les affects au centre de nos analyses.

Tim Ingold a brillamment montré que maints concepts
et manières de voir académiques sont enracinés dans
l'Occident moderne et son idéal de l'humain comme sujet
autonome et libre face à la passivité des objets et de l'environnement.

Ce numéro se termine précisément par un entretien
avec l'anthropologue britannique, réalisé par Claire Vion-
net, dans lequel il fait part de ses visions sur les affects et
le tournant affectif. C'est dans l'aspiration à une manière
relationnelle de penser qu'Ingold situe l'intérêt de ce cou-

10 / Tsantsa#23 /2018



DOSSIER

rant. À l'opposé des études sur les émotions qui concernent
l'intériorité du sujet, les affects relèvent, pour lui, d'une

zone d'entrelacement entre le moi et le monde et ne peuvent
être séparés rigoureusement en termes d'un sujet face à des

objets. L'emploi des verbes affecter et être affecté exprime
au mieux pour lui ce processus continu d'une participation

au monde qui commence déjà par la respiration. Cette
approche non substantielle des affects, toujours en train de

s'accomplir, évite la réification - un risque souvent attribué
aux recherches se réclamant du tournant affectif.

Par rapport à l'exclusion du discursif et du langage, autre

critique anthropologique adressée à ce courant, la vision

d'Ingold offre une piste prometteuse. Loin d'opposer le lan¬

gage comme outil purement conceptuel à un corps qui
tiendrait le monopole de l'affectif, les paroles sont considérées

par Ingold comme des moyens de véhiculeras affects au-delà
de leur capacité à parlerdes affects. Dans son cas, ceci se réalise

surtout dans une écriture qui émane de son ressenti et
manifeste cette proximité intrinsèque. Dès lors, cet entretien
révèle à quel point il peut être fructueux, d'un point de vue
anthropologique, de s'intéresser aux affects. La condition en

est de rester sur le qui-vive par rapport à une possible
simplification dualiste et une célébration réifiante de l'affect qui
consoliderait aveuglément une seule perspective théorique,
au lieu de contribuer à une anthropologie qui resitue toute
perspective dans un champ plus large de visions et de perceptions

multiples des affects dans les mondes contemporains.

RÉFÉRENCES

Ahmed Sarah. 2004. «Affective Economies», Social Text 22(2):

117-139.

Anderson Ben. 2014. EncounteringAffect. Capacities, Apparatuses,

Conditions. Londres, New York: Routledge.

Archimbault Julie. 2016. «Taking Love Seriously in Human-

Plant Relations in Mozambique: Toward an Anthropology of

Affective Encounter», CulturalAnthropology 31(2): 244-271.

Barrios Roberto. 2017. GoverningAffect. Neoliberalism and

Disaster Reconstruction. Lincoln, Londres: University of

Nebraska Press.

Blackman Lisa, Venn Couze. 2010. «Affect», Body & Society

16: 7-28.

Beatty Andrew. 2013. «Current Emotion Research in

Anthropology. Reporting the Field», Emotion Review 5: 414-424.

Cassaniti Julia. 2015. «Intersubjective Affect and Embodied

Emotion: Feeling the Supernatural in Thailand», Anthropology of
Consciousness 26(2): 132-142.

Clough Patricia, Halley Jean (eds.). 2007. The Affective Turn.

Theorizing the Social. Durham, Londres: Duke University Press.

Crapanzano Vincent. 1994. «Réflexions sur une anthropologie
des émotions», Terrain 22: 109-117.

Dassié Véronique. 2010. Objets d'affection. Une ethnologie de l'intime.

Paris: Éditions du comité des travaux historiques et scientifiques.

D'Aoust Anne-Marie (ed.). 2015. Affective Economies,

Neoliberalism, andGovernmentality. Londres, New York: Routledge.

Descola Philippe. 2005. Par-delà nature et culture. Paris:

Gallimard.

Gregg Melissa, Seigworth Gregory (eds.). 2010. TheAffect

Theory Reader. Durham, Londres: Duke University Press.

Hardt Michael. 1999. «Affective Labor», Boundary 2 26(2):

89-100.

Hemmings Clare. 2005. «Invoking Affect. Cultural Theory and the

Ontological Turn», Cultural Studies 19(5): 548-567.

Héritier Françoise, Xanthakou Margarita (dir.). 2004. Corps et

affects. Paris: Odile Jacob.

Hochschild Arlie. 1983. TheManagedHeart. Commercialisation of
Human Feeling. Berkeley, Los Angeles, Londres: University of

California Press.

Jansen Stef. 2016. «Ethnography and the Choices Posed by the

<Affective Turn», in: Frykman Jonas, Povrzanovic Frykman Maja

(eds.), Sensitive Objects. Affect andMaterial Culture, p. 55-78. Lund:

Nordic Academic Press.

I

11 / Tsantsa#23 2018



DOSSIER

Jeudy-Ballini Monique. 2010. «L'Altérité de l'altérité ou la question

des sentiments en anthropologie», Journal de la sociétédes océanistes

130-131: 129-138.

Laszczkowski Mateusz. 2015. «Demo Version of a City: Buildings,

Affects, and the State in Astana», Journal ofthe RoyalAnthropological

Institute 22: 148-165.

Laszczkowski Mateusz, Reeves Madeleine. 2015. «Affective

States: Entanglements, Suspensions, Suspicions». SocialAnalysis

59(4): 1-14.

Leavitt John. 1996. «Meaning and Feeling in the Anthropology of

Emotions», American Ethnologist 23(3): 514-39.

Le Breton David. 1998. Lespassions ordinaires. Anthropologie des

émotions. Paris: Armand Colin.

Levin Erica. 2011. «Affect in the Age of Neoliberalism», Discourse

33(2): 280-283.

Lordon Frédéric. 2015. Imperium. Structures et affects des corps

politiques. Paris: La Fabrique.

2013. La société des affects. Pour un structuralisme despassions. Paris:

Le Seuil.

Lutz Catherine, Abu-Lughod Lila (eds.). 1990. Language and the

Politics ofEmotion. Cambridge, Paris: Cambridge University Press,

Éditions de la maison des sciences de l'homme.

Lutz Catherine, White Geoffrey. 1986. «The Anthropology of

Emotions », AnnualReview ofAnthropology 15: 405-436.

Martin Emily. 2010. «The Potentiality of Ethnography and the

Limits of Affect Theory», CurrentAnthropology 54(7): 149-158.

Massumi Brian. 2015. The Politics ofAffect. Cambridge: Polity Press.

2002. Parablesfor the Virtual. Movement, Affect, Sensation. Durham:

Duke University Press.

Mazzarella William. 2009. «Affect: What is it good for?», in:

Saurabh Dube (ed.), Enchantments ofModernity. Empire, Nation,

Globalization, p. 291-309. Londres, New York, New Delhi: Routledge.

Milton Kay, Svasek Maruska (eds.). 2005. MixedEmotions.

Anthropological Studies ofFeeling. Oxford, New York: Berg.

Moore Henrietta. 2011. StillLife. Hopes, Desires andSatisfactions.

Cambridge: Polity Press.

Muehlebach Andrea. 2011. «On Affective Labor in Post-Fordist

Italy», CulturalAnthropology 26(1): 59-82.

Navaro Yael. 2017. «Diversifying Affect», CulturalAnthropology

31(2): 209-214.

Navaro-Yashin Yael. 2009. «Affective Spaces, Melancholic

Objects: Ruination and the Production of Anthropological

Knowledge», Journal ofthe RoyalAnthropological Institute

15(1): 1-18.

Pelkmans Mathijs. 2013. «The Affect Effect», Anthropology of
This Century 7, May, http://aotcpress.com/articles/affect-effect/,
consulté le 20 novembre 2017.

Richard Analiese, Rudnyckyj Daromir. 2009. «Economies of

Affect», Journalofthe RoyalAnthropological Institute 15(1): 57-77.

Rytter Mikkel. 2015. «The Scent of a Rose Imitating Imitators as

They Learn to Love the Prophet», in: Knudsen Britta, Stage

Carsten (eds.), Affective Methodologies. Developing CulturalResearch

Strategiesfor the Study ofAffect, p. 140-160. Palgrave: Macmillan.

Shaviro Steven. 2010. Post-Cinematic Affect. Winchester: Zero

Books.

Shweder Richard, Levine Robert (eds.). 1984. Culture Theory.

Essays on Self, MindandEmotion. Cambridge: Cambridge

University Press.

Skoggard Ian, Watertson Alisse. 2015. «Introduction:

Toward an Anthropology of Affect and Evocative Ethnography»,

Anthropology ofConsciousness 26(2): 109-120.

Stewart Kathleen. 2007. Ordinary Affects. Durham, Londres:

Duke University Press.

Strathern Marilyn. 1980. «No Nature, No Culture: The Hägen

Case», in: MacCormack Carol, Strathern Marilyn (eds.). Nature,

Culture and Gender, p. 174-222. Cambridge: Cambridge

University Press.

Surrallés Alexandre. 2003. Au coeur du sens. Perception, affectivité,

action chez les Candoshi. Paris: CNRS Editions, Éditions de la

maison des sciences de l'homme.

1998. «Peut-on étudier les émotions des autres?», Sciences humaines

23 (hors-série), 38-41.

Wethereil Margaret. 2012. Affect andEmotion. A New Social

Science Understanding. Los Angeles, Londres: Sage.

12 / Tsantsa #23 2018



DOSSIER

White Daniel. 2017. «Affect: An Introduction», Cultural

Anthropology 31(2): 175-180.

Wulff Helena (ed.). 2007. The Emotions. A CulturalReader. Oxford,

New York: Berg.

Williams Caroline. 2010. «Affective Processes Without a Subject:

Rethinking the Relation Between Subjectivity and Affect with

Spinoza», Subjectivity 3(3): 245-262.

Yacine Tassadit. 2006. «Si tu m'aimes, guéris-moi»: études

d'ethnologie des affects en Kabylie. Paris: Éditions de la maison des

sciences de l'homme.

AUTEUR-E-S

Carine Plancke a soutenu une thèse en Ethnologie et anthropologie sociale en cotutelle à l'Ecole des hautes études en
sciences sociales à Paris et à l'Université de Leuven. Actuellement, elle est postdoctorante au Centre de recherches sur
la culture et le genre (CRCG) de l'Université de Gand et membre affiliée du Laboratoire d'anthropologie sociale à Paris.
Ses articles ont été publiés dans des revues internationales à comité de lecture, telles que Africa, Cahiers d'études

africaines, Anthropologie et sociétés, SocialAnalysis et Journal ofthe RoyalAnthropological Institute. Elle est également l'auteure
d'une monographie intitulée «Flux, rencontres et émergences affectives: pratiques chantées et dansées chez les Punu du

Congo-Brazzaville», parue en 2014 aux Éditions Mirail de Toulouse.

carine,plancke@ugent. be

Centre de recherches sur la culture et legenre
Département langues et cultures

Rozier 44

B-9000 Gent

Valerio Simoni est chercheur senior au Département d'anthropologie et sociologie et au Global Migration Centre de l'Institut

des hautes études internationales et du développement (IHEID) à Genève. Il a publié plusieurs articles dans des revues
internationales d'anthropologie et d'études du tourisme, parmi lesquelles Anthropological Theory, The Cambridge Journal
ofAnthropology, et le Journal ofTourism and Cultural Change, ainsi que l'ouvrage Tourism and InformalEncounters in Cuba

(Berghahn Books, 2016). Menant des recherches ethnographiques à Cuba et en Espagne, il s'intéresse dans son travail aux
thèmes de l'intimité, de la pratique économique, de la moralité, du tourisme, de la migration, ainsi que du transnationalisme

et de la globalisation.

valerio. simoni@graduateinstitute. ch

Départementd'anthropologie etsociologie & GlobalMigration Centre

Institut des hautes études internationales et du développement

Maison de la Paix
Chemin Eugène-Rigot 2A
Casepostale 1672

CH-1211 Genève 1

13 / Tsantsa #23 2018


	Ethnographier les affects : captures, résistance, attachements

