Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera

d'etnologia
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 22 (2017)

Artikel: Enjeux de territoires, enjeux de savoirs : jalons théoriques pour une
interprétation transversale des reterritorialisation autochtones dans les
Ameériques

Autor: Hirt, Iréne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007194

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ARTICLE LIBRE

ENJEUX DE TERRITOIRES,
ENJEUX DE SAVOIRS

Jalons théoriques pour une interprétation transversale
des reterritorialisations autochtones dans les Amériques

Texte: Iréne Hirt

Abstract

DISPUTED LAND, CONTESTED KNOWLEDGE
Laying Ground for a Global Theory of Indigenous Reterritorializations across the Americas

This paper is a first step towards theorizing indigenous reterritorializations across the Americas through a relational

and contextual approach of indigeneity and territory. | argue that struggles for land, territory and natural resources
come with the decolonization of knowledge and representations. While these processes are expressed through the

mapping of territory and the rewriting of history, they are also inducing an evolving relationship between indigenous

peoples and researchers towards collaborative research practices.

Mots-clé: peuples autochtones, Amérique du Nord, Amérique du Sud, reterritorialisations, histoire, cartographie,
recherche collaborative
Keywords: indigenous peoples, North America, South America, reterritorializations, history, mapping, collaborative research

Introduction

En Amérique du Nord comme du Sud, le territoire, bien
plus que la reconnaissance d’une différence culturelle, est
au cceur des revendications et mobilisations autochtones
(Schulte-Tenckhoff 2009). Pourtant, avant les années 1980,
on ne parlait guére que de «terre», comme ce fut le cas lors
des réformes agraires latino-américaines des années 1960
et 1970, qui eurent tendance a réduire les peuples autoch-
tones a de simples paysans. De toute évidence, les mémes
demandes, formulées et considérées hier en termes agraires
ou fonciers, sont aujourd’hui réinterprétées comme des
revendications d’autonomie et de contrdle territorial. En
témoigne I’adoption croissante de lois, chartes et conven-
tions, tant nationales qu’internationales, relatives aux

droits autochtones, et faisant référence au territoire. Selon
Arturo Escobar, c’est grice aux mobilisations autochtones
elles-mémes que le mot territoire a recu une acceptation
politique et juridique plus large, depuis quelques décennies
(Escobar 2008).

Ce texte propose d’appréhender les reterritorialisations
autochtones dans les deux Amériques, en identifiant des
tendances transversales, par-dela les contextes nationaux
et les découpages «Nord-Sud». Cette mise en perspective se
veut une contribution a la compréhension de transformations
sociales se déployant a I’échelle continentale, si ce n’est glo-
balisée (Ghorra-Gobin 1998), tout en systématisant plus de
quinze ans de recherche en contexte autochtone. D’abord,
pour ma thése de doctorat en géographie', j’ai réalisé une

' La these de doctorat fait suite 4 des recherches exploratoires réalisées au Chili en 2001, dans le cadre d’un dipléme d’études approfondies (DEA).

Elle s’appuie en outre sur un séjour de deux mois au Chili en 2003.

12 / Teantsa#22 | 2017 [ 112-122



FREIER BEITRAG

enquéte ethnographique de dix-sept mois dans le sud du Chili
(2004-2006), sur le mode de ’'observation participante et de la
tenue d’un journal de terrain, d’entretiens semi-structurés et
de recherches en archives. Jai ainsi rendu compte d’un projet
de cartographie participative et de réappropriation du terri-
toire réalisé par les communautés mapuche-williche? de Cho-
doy Lof Mapu, auquel j’ai moi-méme contribué comme car-
tographe et chercheure (Hirt 2009, 2012). Avec le géographe
Louca Lerch (Université de Geneéve), j’ai ensuite effectué
une enquéte de trois mois (2008-2009) en Bolivie a partir de
I’analyse de documents cartographiques et d’entretiens avec
des acteurs-clé de la délimitation cartographique des terres
et territoires autochtones, dans le contexte de leur reconnais-
sance par I’Etat bolivien (Hirt & Lerch 2013). Enfin, depuis
2010, je participe a un partenariat de recherche au Québec,
avec la géographe Caroline Desbiens (Université Laval) et
les Pekuakamiulnuatsh® de Mashteuiatsh (Lac Saint-Jean).
Le premier volet de cette collaboration, fondé principalement
sur des entretiens et des documents d’archives, a porté sur
I’élaboration d’une histoire de la riviére Péribonka, racon-
tée d’un point de vue autochtone (Desbiens et al. 2015). Des
lectures sur d’autres pays, venues s’ajouter a ces expériences
empiriques, nourrissent également I’analyse transversale pro-
posée dans ce texte.

La premiére partie de cet article présente une approche
relationnelle et contextuelle des concepts d’autochtonie, de
territoire et de reterritorialisations autochtones. La seconde
expose les différentes dimensions de ces reterritorialisations.
Je pars de la prémisse que les enjeux de territoire constituent
également des enjeux de savoirs, et par conséquent, que les
recompositions territoriales autochtones gagnent a étre
appréhendées a la lumiére du mouvement de décolonisation
des savoirs entrepris par les peuples autochtones. Autrement
dit, je montre qu’aux luttes pour des réalités matérielles et
concreétes — la terre, le territoire et les ressources naturelles
— correspondent des luttes dans les sphéres symboliques du
discours, des représentations et des imaginaires. Enfin, je
suggére que ces processus de résistance et d’émancipation
ont une incidence sur les relations entre acteurs autochtones
et les chercheurs* travaillant sur la question du territoire et
de la territorialité autochtones.

2 Mapuche-williche: sous-groupe régional du peuple mapuche.

3 Ilnus du Lac Saint-Jean.

Reterritorialisations autochtones

L'autochtonie:
une catégorie politique et juridique

Aux 18¢ et 19¢ siécles, de nombreux peuples autochtones se
sont retrouvés divisés par les frontieres des Etats nouvelle-
ment créés. Ils ont en outre subi des processus massifs d 'usur-
pation fonciére et de dépossession territoriale, des politiques
étatiques de mise en réserve, de sédentarisation ou de dépla-
cements forcés. Plus récemment, ils ont eu a faire face aux
nouveaux fronts de colonisation induits par la «néolibéra-
lisation5» économique: du sud du Chili aux foréts du Nord
du Canada, en passant par le bassin amazonien, les terres
autochtones, mémes les plus reculées, sont désormais convoi-
tées par des entreprises nationales ou multinationales pour
leurs richesses minérales, hydrauliques, forestiéres et pétro-
liéres, leurs plantes médicinales ou encore leur potentiel tou-
ristique. C’est dans ce contexte de marginalisation historique
que les acteurs politiques autochtones se sont identifiés avec
les luttes anticoloniales et de libération nationale d’Afrique
et d’Asie, postérieures a la seconde guerre mondiale. Obser-
vant les réussites de ces derniéres, ils se sont demandés: «Et
pourquoi pas nous?» (Stavenhagen 1997: 69). Aussi ont-
ils dénoncé les formes de «colonialisme interne» dont ils
se considérent les victimes, soit les processus d’oppression
politique subis par leurs peuples a I'intérieur des Etats qui
se sont constitués avec les Indépendances (Mariméan 1990,
Rivera 2010). Les demandes de sécession étant rares, ils ont
réclamé la reconnaissance de droits culturels, territoriaux et
politiques, et des formes d’autodétermination interne (Anaya
2004, Engle 2010). Ces mobilisations ont fait d’eux des
acteurs majeurs de la contestation sociale et politique, tant
4 lintérieur des Etats américains qu’a I’échelle continentale.
Quant au terme de «peuples autochtones», il a vu le jour dans
le sillage des revendications amérindiennes sur la scéne inter-
nationale (Morin 2011). Aprés les conventions n° 107 (1957)
et n°169 (1989) de I’Organisation internationale du travail
(OIT), la Déclaration sur les droits des peuples autochtones,
adoptée en 2007 par I’Assemblée générale de I’Organisation
des Nations Unies (ONU), est venue consacrer cette lutte.
D’aprés la définition de travail de ’ONU, les peuples autoch-

“#Dans cet article, les termes génériques d’acteur et de chercheur incluent la forme féminine. Il est évident, par ailleurs, que les relations entre acteurs
autochtones et chercheurs sont influencées par des facteurs de genre. Une telle analyse dépasserait toutefois le propos de ce texte.

5 Pour résumer, on dira que le néolibéralisme référe a la promotion de I’économie de marché a ’échelle mondiale, caractérisée par une dérégulation des

marchés et la spéculation fonciére (Brennetot 2013: 33).

113 / Tsantsa #22 | 2017



ARTICLE LIBRE

tones des Amériques se caractérisent par leur antériorité sur
le territoire par rapport aux arrivants européens, l’expérience
de la conquéte et de la colonisation, leur marginalisation par
la société dominante ou majoritaire, et la volonté de préser-
ver leur identité collective (Martinez Cobo 1986: 379). Il est
en outre admis qu'’ils se distinguent d’autres minorités cultu-
relles et politiques par des liens historiques avec leurs terres
et territoires (Daes 2001)%.

La notion d’«autochtonie» est donc & comprendre comme
une catégorie politique et juridique née dans la deuxiéme moi-
tié du 20¢ siécle, en lien avec ’histoire coloniale des Amé-
riques. La considérer comme le produit des stratégies d’iden-
tification des acteurs concernés dans le cadre de leurs luttes
de décolonisation permet d’éviter le piege de I’essentialisa-
tion des identités et des territorialités autochtones. Ainsi, c’est
moins au nom d’une coincidence «naturelle» et, partant, atem-
porelle, entre peuples autochtones et territoires que les reven-
dications autochtones doivent étre saisies, qu’en regard des
injustices subies pendant plusieurs siécles de domination colo-
niale, lesquelles demandent réparation. Ce n’est pas un hasard
si la question d’une justice réparatrice (Collignon & Hirt a
paraitre), se retrouve au coeur des relations entre autochtones
et non autochtones dans un pays comme le Canada.

Une définition relationnelle et
multidimensionnelle du territoire et de la
territorialité

Plutdt que de retracer ici les usages et définitions du concept
de territoire en sciences sociales, travail déja effectué par
d’autres’, mon objectif est de suggérer sa puissance heuris-
tique pour appréhender les réalités autochtones, cela d’autant
plus qu’il constitue a la fois un concept analytique et une caté-
gorie faisant sens pour les intéressés eux-mémes. Dans mes tra-
vaux, je m’appuie sur les approches développées en géographie
a partir des années 1980 qui ont cherché a rendre compte de la
diversité des modes de territorialisation humaine. Ce faisant,
elles ont élargi le sens attribué au concept de territoire dans le
langage commun ou dans les sciences politiques qui ont tendu
a le limiter a ses dimensions politico-juridiques et a ’assimiler
4 I’Etat-nation moderne. La définition de Claude Raffestin
permet d’appréhender le territoire et la territorialité comme

un universel, soit comme 'une des conditions de I’existence
terrestre des individus et des sociétés, par-dela les variations
historiques ou culturelles. Pour le géographe, I’espace n’est
qu'une matiére premiére, devenant territoire par la relation
que les individus et les sociétés entretiennent avec 'extériorité
(le monde physique) et I’altérité (le monde social); la territoria-
lité étant constituée par le systéme de relations établi a ’aide
de médiateurs matériels ou symboliques (objets, discours,
pratiques, savoirs, représentations, etc.) (Raffestin 1986).
On remarquera la parenté théorique de cette approche avec
la théorie relationnelle de I’ethnicité de Fredrik Barth, selon
laquelle les groupes sociaux construisent leur identité selon
des logiques d’identification, de différenciation et d’opposi-
tion avec d’autres groupes sociaux (Poutignat & Streiff-Fenart
1995). Afin de restituer le caractére dynamique de la terri-
torialité, on parlera aussi de «territorialisation», «déterritoria-
lisation» et «reterritorialisation», comme autant de processus
continus de structuration, déstructuration et restructuration
de I’espace, conduisant a la production constante de nouveaux
arrangements territoriaux (Raffestin 1986).

Dans cette perspective, les «reterritorialisations autoch-
tones» référent a I’ensemble des pratiques, discours et actions
qui sont le fait d’acteurs autochtones (organisations, «commu-
nautés», etc.), et qui visent a la réappropriation du territoire,
en réaction a la désarticulation socio-politique et territoriale
engendrée par plusieurs si¢cles de domination et de déposses-
sion coloniales. Ces reterritorialisations englobent aussi bien
des interactions avec ’Etat et des acteurs tiers, en vue de la
défense de droits fonciers et territoriaux, que des processus
endogenes, liés a la revitalisation des identités et de formes
d’organisation territoriales propres. Elles se caractérisent en
outre, d’un c6té, par des dimensions concrétes et matérielles
(récupérer des terres et des sites sacrés, maintenir ou acqué-
rir un acceés et un contréle sur des ressources naturelles, etc.);
de l'autre, par des aspects intangibles ou symboliques (recons-
truire la mémoire collective, des représentations et imaginaires
géographiques propres, le lien spirituel a la terre, etc.). Sur le
plan discursif, ces reterritorialisations s’inscrivent dans un
double registre: les acteurs autochtones, s’ils veulent assurer le
succes de leurs revendications, se voient contraints de formu-
ler celles-ci enfonction des catégories de légitimation imposées
par les Etats etla société majoritaire (Albert 1997). Aussi, n’ont-
ils guére le choix que de recourir a une «grammaire moderne»

6 A cette définition sont souvent associés les Aborigénes, Maori, Inuit, Saami, Kanak et Ainu. En me centrant sur les Amériques, je n’entrerai pas dans

les controverses liées a I’extension du terme «autochtone» a des minorités d’Afrique et d’Asie. A noter également que selon les pays, le concept

d’autochtonie se décline selon des terminologies propres au contexte national, et s’avére pourvu d’implications juridiques et politiques différenciées.

7 Cf. Del Biaggio 2015 pour une synthése de ces débats terminologiques.

114 | Tsantsa #22 | 2017



FREIER BEITRAG

du territoire (Gros & Dumoulin Kervran 2011: 31) — que d’au-
cuns qualifient de «westphalienne»® — soit a la logique terri-
toriale des Etats dominée par la formation d’entités discreétes,
homogenes et exclusives. Par ailleurs, les acteurs autochtones
privilégient également un langage symbolique propre, s’inscri-
vant dans des visions du monde et du territoire qu’ils consi-
dérent comme radicalement différentes de celles de la société
majoritaire. Pour de nombreux auteurs, ces différences, qu'elles
soient discursives, percues ou réelles, sexpliqueraient davan-
tage en termes cosmologiques ou ontologiques® (desquels déri-
verait toute culture) qu'en termes d’ethnicité ou d’identité, et
seraient a l'origine de la nature et de I'intensité des conflits
entre autochtones et non autochtones (Clammer et al. 2004, Di
Giminiani 2013). Notons que par-dela les débats scientifiques,
I’argument ontologique est toujours davantage mobilisé par les
acteurs autochtones eux-mémes (Escobar 2008).

Enjeux de territoire, enjeux de savoirs

On ne peut réagir a la rupture coloniale que par la récupéra-
tion de notre destin historique tronqué. Et cela, a son tour, ne
peut se faire qua partir des espaces a 'intérieur desquels se
déroule notre vie collective: les ayllus' qui, bien que fragmen-
tés, demeurent l'espace vital de nos pratiques soctales et cultu-
relles, et notre lien avec la nature et nos ancétres [traduit par
’auteure]. Carlos Mamani (historien aymara) 1992: 9-10

Espaces de lutte concrets

Les espaces de lutte concrets correspondent aux terres et ter-
ritoires que les peuples autochtones considérent historique-
ment comme les leurs. Dans certains cas, ils les possédent et
les exploitent encore; dans d’autres, ils en ont été dépossé-
dés mais luttent pour pouvoir les récupérer. La plupart des
peuples autochtones d’Amérique du Sud et du Nord n’aspirent

pas a une récupération intégrale de ces terres et territoires:
d’une part, en raison du caractére chimérique d’un tel projet,
les populations autochtones étant souvent devenues des mino-
rités démographiques dans leurs propres territoires; d’autre
part, parce que contrairement a d’autres régions du monde, la
notion d’autochtonie n’a pas, jusqu’a présent, été mobilisée au
service de logiques d’exclusion, de violence ou de sécession.
Elle a plutét été revendiquée pour repenser les structures éta-
tiques et sociales, approfondir la démocratie et re-imaginer la
nation dans une perspective d’ouverture a I’altérité (Boccara
2011, Gros 2000)". Aussi, les demandes autochtones portent-
elles souvent sur l’agrandissement de terres devenues trop
petites pour assurer la subsistance du groupe ou de territoires
trop étriqués pour se projeter comme collectif.

Au cours des derniéres décennies, les Etats d’Amérique
du Sud et du Nord ont répondu a certaines de ces demandes.
Ils ont reconnu des droits culturels et collectifs aux peuples
autochtones (ainsi qu’aux Afro-descendants), venant s’ajouter
aux droits individuels de citoyenneté. Dans les années 1990,
ces Etats ont ainsi remplacé leurs politiques assimilationnistes
par des politiques «multiculturalistes». En Amérique du Sud,
nombreux sont les pays a avoir entrepris des réformes constitu-
tionnelles admettant le caractére «multiculturel» du pays, voir
«plurinational» comme en Bolivie et en Equateur, ainsi que
des réformes agraires ou politico-administratives en faveur de
la reconnaissance de terres et de territoires autochtones. En
Bolivie, ces réformes agraires ont fait suite a celles des années
1950 a 1970, lesquelles n’avaient pas forcément tenu compte
des besoins spécifiques des populations autochtones. D’autres
mesures se sont inspirées des normes internationales conte-
nues dans la Convention n° 169 relative aux peuples indigénes
et tribaux dans les pays indépendants de 'OIT (1989), ratifiée
par de nombreux pays latino-américains (Gros & Dumoulin
Kervran 2011). En Amérique du Nord, les peuples autoch-
tones se sont vus octroyer des formes d’autonomie politique
et administrative au sein des terres de «réserve»', voire pour
une région entiére (le Nunavut, au Canada, notamment). Aux

8 La conception dite «westphalienne» du territoire trouve son origine dans les traités de paix de Westphalie qui ont mis fin a la Guerre de Trente ans en
1648, et assis les principes de souveraineté nationale et de non-ingérence. Cette prise de contréle absolu des Etats sur leur espace, leurs ressources et
leurs populations a donné naissance 4 un nouveau monde d’entités territoriales contigués, aux frontiéres de moins en moins transformables et
négociables et dans lequel les peuples existent en fonction d’une étendue territoriale (Badie 1995).

? Ontologie: distribution des entités (notamment des humains et non humains) dans le monde, et établissement de relations entre celles-ci (Descola

A

2005). Pour simplifier, on dira qu’il s’agit d’une «maniére d’étre-au-monde».

© Nom donné par les peuples andins 4 la plus petite unité socio-politique et territoriale, plusieurs @y//us formant une marka.

" Bien que les auteurs fassent référence a I’Amérique latine, ce constat peut étre étendu a I’Amérique du Nord.

2 En Amérique du Nord, le mot «réserve» demeure en vigueur, en dépit de sa connotation coloniale. Au Canada, il constitue une notion légale,

consacrée par la Loz sur les Indiens.

15 / Tantsa #22 [ 2017



ARTICLE LIBRE

Etats-Unis, ce régime spécifique a encouragé ’essor d’acti-
vités économiques inédites en terres amérindiennes, dont le
développement des casinos. En outre, de nouvelles législations
et pratiques d’aménagement du territoire ont tendu a impli-
quer les autochtones dans des processus de gouvernance ter-
ritoriale et de cogestion des ressources naturelles (Walker et
al. 2013). Le caractere effectif de ces politiques de reconnais-
sance s’avére cependant varié d’un pays a l'autre, ou entre le
sud et le nord du continent. Et en dépit de la transformation
des relations entre peuples autochtones et Etats, les conflits de
terre et de territoire sont loin d’étre réglés.

Faire une lecture transversale des reterritorialisations
autochtones revient donc a dégager, par-dela les découpages
nationaux et les divisions «Nord-Sud», des ressemblances et
divergences relatives a la revendication, reconnaissance et
mise en ceuvre de droits fonciers et territoriaux autochtones:
quelles sont les reconfigurations socio-spatiales entrainées
tant par les mobilisations autochtones que par les réponses
étatiques correspondantes (nouvelles démarcations fonciéres
et/ ou formation d’entités inédites au sein du maillage politi-
co-administratif des Etats)? Quel est le role joué par les acteurs
tiers (entreprises nationales ou multinationales, agences de
coopération au développement, etc.) dans ces reconfigura-
tions? Quelles sont les conséquences matérielles, les effets et
contraintes liés a I’adoption, par les acteurs autochtones, des
répertoires et critéres de légitimation étatiques évoqués pré-
cédemment? Par ailleurs, sachant que la conception westpha-
lienne du territoire ne s'accommode guére des appartenances
multiples, des discontinuités territoriales ou encore des modes
d’organisation réticulaire des sociétés nomades ou semi-no-
mades, dans quelle mesure les nouveaux dispositifs fonciers
ou territoriaux issus de I’ére «multiculturaliste» contribuent-ils
effectivement a la justice et a la paix sociales? Et en quoi, a
’inverse, sont-ils susceptibles de briser d’anciennes solidari-
tés sociales, déja été mises 4 mal, dans bien des cas, par plu-
sieurs siécles de domination coloniale et étatique, et de figer
des identités de groupe en engendrant de nouveaux conflits et
divisions, entre autochtones et non autochtones d’une part, et
entre autochtones eux-mémes, d’autre part?

Espaces de lutte symboliques

Les espaces de lutte symboliques renvoient aux connais-
sances, représentations et imaginaires qui nourrissent, ou sont
engendrés, par les luttes autochtones pour la terre et le terri-
toire. Dans leur quéte de reconnaissance, les acteurs autoch-
tones, tout en adoptant de gré ou de force certaines catégories
et définitions dominantes, n’ont cessé de dénoncer le pouvoir
discriminatoire de celles-ci. Ils ont ainsi mené une véritable

«lutte de classement» (Bourdieu 1980: 65), partant du présup-
posé que l'exercice du droit a I’autodétermination implique
celui de construire des connaissances selon ses propres défini-
tions de ce qui est réel et de ce qui a de la valeur (Brant Cas-
tellano 2004: 102). Comme suggéré dans I'introduction, cette
lutte sémantique inclut le concept de territoire lui-méme. Tel
que mobilisé dans les discours autochtones, ce dernier ren-
voie généralement a un espace d’appartenance dans lequel le
groupe peut exercer des formes d’autonomie et de contréole
territorial. Il se distingue de la notion de terre, limitée a des
fonctions nourriciére et économique. En raison de ses possibles
implications politiques et juridiques, son acceptation par la
société majoritaire est cependant loin d’étre gagnée partout.
Au Chili, par exemple, les mots «territoire» et «peuple» autoch-
tone ne figurent ni dans la Constitution politique ni dans la
loi autochtone no. 19253 de 1993. Cette derniére ne men-
tionne que des «ethnies», des «communautés» et leurs «terres»,
des termes moins menagants pour le caractére «unitaire» de la
nation chilienne aux yeux de I’élite politique conservatrice.

Ces luttes symboliques se sont inscrites dans un mouve-
ment de reprise de contrdle sur I’espace et le temps, autant de
dimensions profondément altérées par I’expérience de la colo-
nisation. La mise en cartes et la mise en histoires du territoire
sont révélatrices de cette double dynamique de réappropria-
tion. Les cartes ont constitué les outils par excellence de la
colonisation européenne dans les deux Amériques. Dans bien
des cas, elles ont précédé la conquéte en suggérant des terri-
toires vides d’habitants figurés par des espaces blancs, et par
’effacement des toponymes autochtones au profit des noms
de lieu européens (Harley 1988). Depuis les années 1960, les
cartes n’en ont pas moins été appropriées par un nombre crois-
sant d’acteurs autochtones, d’abord au Canada puis dans le
reste des Amériques et du monde (Chapin et al. 2005; Hirt
2009, 2012; Hirt & Lerch 2013). Ces cartes ont été mobilisées
par les acteurs autochtones et leurs alliés pour défendre des
droits fonciers, territoriaux ou environnementaux, et contrer
les imaginaires hégémoniques du territoire qui ont ignoré ou
mis sous silence 1’existence des peuples autochtones. C’est le
cas des cartes des ay//us et des markas publiées au début des
années 1990 en Bolivie, ['une des premiéres initiatives car-
tographiques du pays a attester de la présence des territoires
autochtones, jusqu’alors négligés au profit des structures pay-
sannes et syndicales (Hirt & Lerch 2013). De telles cartes
répondent a I’injonction désormais galvaudée «map or be map-
ped» (Stone 1998). Autrement dit, si les peuples autochtones
ne souhaitent pas étre victimes des cartes des autres, et s’ils
veulent figurer sur les mappemondes, ils doivent produire
leurs propres cartes. Ces derniéres sont également qualifiées
de «contre-cartographies», pour désigner I’appropriation par
des groupes sociaux marginalisés des techniques, du langage

116 [ Tsantsa #22 | 2017



FREIER BEITRAG

et des modes de représentations cartographiques de I’Etat afin
d’exercer une influence sur ses politiques publiques, pratiques
et représentations territoriales (Peluso 1995).

Au cours des derniéres décennies, une diversité d’acteurs
autochtones — organisations locales, intellectuels et histo-
riens — a par ailleurs ceuvré pour récupérer et transcrire des
mémoires orales altérées par la colonisation. Les historiens
autochtones ont également proposé des trames narratives
alternatives aux «Grands récits» de I’historiographie domi-
nante, énoncés par I’Etat ou des universitaires non autoch-
tones; récits qui, a I’instar des cartes, ont tendu a exclure les
autochtones, a minimiser leur réle dans I’histoire du pays ou
a les décrire de maniére péjorative. Ce faisant, ces intellec-
tuels ont déconstruit les idées évolutionnistes sur I’histoire,
en particulier celles qui énoncent 'infériorité des sociétés
autochtones et la disparition inéluctable de ces derniéres. Ils
ont en outre procédé a une réinterprétation des faits histo-
riques pour démontrer le réle joué par les peuples autoch-
tones dans la formation de la société plurinationale. Enfin, ils
ont valorisé les sources orales, négligées par les historiogra-
phies occidentales, tout en revendiquant une épistémologie
et une conception du temps propres (Mamani 1992, Mariman
et al. 2006, Rodrigue & Hervé 2009, Sioui 1999). C’est le
cas de I'historien huron-wendat Georges Sioui pour qui la
ré-écriture de I'histoire d’un point de vue autochtone consti-
tue une réflexion morale et spirituelle. Elle doit s’inscrire dans
une «pensée circulaire», abolissant les notions de passé et de
futur au profit d’un présent continu, et tenir compte du carac-
tére sacré du territoire ainsi que du continuum entre étres
humains et non humains (animaux, pierres, plantes, etc.)
(Sioui 2008). Cette vision holistique, qui s'oppose aux dua-
lismes et discontinuités de la pensée occidentale moderne,
s’avére caractéristique de la différence ontologique revendi-
quée par de nombreux acteurs autochtones.

Les réinterprétations historiques et cartographiques
autochtones font donc partie d’'un méme champ symbolique
stratégique a partir duquel les acteurs autochtones tentent
de se ré-affirmer en tant que collectivités historiques au sein
des Etats-nations et d’opérer une «conquéte 4 ’'envers» (Ben-
goa 2000: 11). Aussi, est-il fréquent que la production car-
tographique autochtone s’accompagne d’une réappropriation
de la mémoire, et inversement. Les travaux de I’historien
mapuche Pablo Marimén sur les Parlamentos (traités signés
entre Espagnols et Mapuche entre les 17¢ et 19¢ siécles) I'il-
lustrent bien. Mariman cherche a4 démontrer I’existence his-

torique d’une «nation» mapuche et de ses territoires, accom-
pagnant ses arguments de cartes dessinées 4 la main, qui
suggérent I’extension et |'unité transandines des territoires
mapuche. L'historien questionne ainsi les géographies offi-
cielles des Etats argentin et chilien ayant effacé la présence
mapuche de leurs cartes (Mariman 2002: 54).

Savoirs partagés

Les alliances entre peuples autochtones et chercheurs ont
joué un réle majeur dans les processus de reterritorialisa-
tion autochtone, indépendamment du fait que ces chercheurs
soient autochtones ou non autochtones, affiliés a4 des centres
de recherche, des universités, des organisations non gouver-
nementales, ou engagés par les organisations et communautés
autochtones elles-mémes. Anthropologues, géographes, his-
toriens et juristes ont souvent travaillé de concert pour aider
a documenter, cartographier et argumenter juridiquement les
revendications autochtones de terres et de territoires, ou a
fonder la revitalisation des identités, des langues et des ter-
ritoires sur des antécédents historiques et ethnographiques.
Comme le signale I’anthropologue Les Field, qui a travaillé
dans les années 1990 pour les «unacknowledged tribes»™ de
Californie, ces chercheurs sont touchés par les injustices his-
toriques subies par les peuples autochtones et le role joué par
leur discipline dans la création ou le maintien de ces iniqui-
tés; c’est pourquoi ils sont motivés par la possibilité de recti-
fier celles-ci par des approches visant a la décolonisation de
la recherche (Field 1999: 198). Les géographes, par exemple,
ont effectué une analyse critique et postcoloniale du réle des
géometres, arpenteurs et cartographes dans le contréle et
I’'administration des territoires conquis, et dans le dévelop-
pement de technologies et savoir-faire spatiaux «coloniaux»
(Godlewska & Smith 1994, Walker et al. 2013).

Dans un pays comme le Canada o, dés les années 1970,
les peuples autochtones se sont engagés dans des négociations
territoriales avec les gouvernements provinciaux et fédéral,
I’ensemble de la recherche s’est vue profondément modifié par
ces luttes politiques autochtones, en s’orientant vers la résolu-
tion de problémes concrets, et vers les besoins et priorités fixés
par les groupes autochtones eux-mémes (Charest 1982). Dans
une certaine mesure, on est ainsi passé de la recherche surala
recherche awec les autochtones (Asselin & Basile 2012: 333),
et 4 une co-production relative de savoirs. Cette évolution a
amené certains chercheurs a se tourner vers des pratiques col-

'3 Groupes ou peuples autochtones marginalisés par les processus de reconnaissance et d’attribution de terres et de territoires (reservations et

rancherias) par les gouvernements californien et fédéral aux 19¢ et 20° siécles.

17 | Tsantsa#22 | 2017



ARTICLE LIBRE

laboratives' de recherche, visant a abolir la dichotomie clas-
sique entre «enquéteurs» et «enquétés» par l'inclusion équi-
table de I’ensemble des partenaires sociaux dans le processus
de recherche, et par la prise en compte de la pluralité de leurs
expériences et savoirs (et pas seulement du savoir «scienti-
fique») (Castleden et al. 2012).

Deux de mes projets de recherche mentionnés en intro-
duction ont coincidé avec cette tendance. C’est trés intuiti-
vement que j’ai recouru la premiére fois a des méthodes col-
laboratives, afin de trouver une issue 2 mon malaise face a
des interlocuteurs mapuche pour quil’utilité concréte de mes
intentions de recherche était loin d’étre évidente. J’ai trouvé
dans ce type d’approche un enrichissement tant personnel
que scientifique, coincidant en outre avec mes convictions
politiques et éthiques. En effet, selon moi, les méthodes col-
laboratives, outre le fait de favoriser des logiques de récipro-
cité et de confiance entre partenaires de recherche, encou-
ragent la prise en compte de ce qui fait sens et compte aux
yeux des acteurs autochtones concernés; ce qui a son tour
peut éventuellement permettre de recueillir des données
qui n'auraient pas pu |’étre par le biais de méthodes conven-
tionnelles. Ce sont les raisons pour lesquelles j’ai poursuivi
une démarche similaire au Canada (ayant en revanche dii y
renoncer en Bolivie, en raison des délais trop courts de ce
projet-1a). Au Chili, les familles mapuche avec qui j’ai tra-
vaillé ont vu dans mes compétences de géographe 'oppor-
tunité de reconstituer cartographiquement leur territoire,
désarticulé par la conquéte et la colonisation chiliennes
depuis la fin du 19¢siécle. Si leur objectif initial était la revi-
talisation de I’identité et de la mémoire locales, I’'idée de
mobiliser la carte produite pour soutenir leurs revendica-
tions fonciéres auprés du gouvernement chilien est rapide-
ment survenue. Parallélement, les méthodes collaboratives
ont encouragé les participants mapuche a mobiliser le réve
et les pratiques oniriques's dans le processus de recherche,
pour mettre en évidence les dimensions spirituelles de leur
relation a ’espace, de méme que la co-présence des esprits
des ancétres et du territoire dans cette relation (Hirt 2012).
Au Québec, le projet auquel je me suis associée ne s’inscrit
pas directement dans les négociations territoriales de la Pre-
miére Nation de Mashteuiatsh. Il n’est pas moins adossé a la
politique d’affirmation culturelle et politique de Pekuaka-
miulnuatsh Takuhikan (autorités politiques et administra-

tives de Mashteuiatsh). Le premier volet de cette collabora-
tion, réalisé avec le Comité patrimoine ilnu, avait un double
objectif: d’abord, raconter a partir du point de vue ilnu I’his-
toire de la riviere Péribonka, route de canot majeure vers le
Nord pour les Pekuakamiulnuatsh, désormais impraticable
en raison de la présence de plusieurs barrages hydroélec-
triques; ensuite, socialiser I’information produite au sein de
la communauté par une exposition de panneaux au Musée
Amérindien de Mashteuiatsh (Desbiens et al. 2015). Dans
les deux contextes, les partenaires autochtones ont consi-
déré la recherche comme un moyen de se réapproprier le ter-
ritoire. Au Québec, la démarche s’est en outre inscrite dans
les cadres normatifs des procédures d’éthique encourageant
la recherche collaborative, lesquelles sont en cours d’insti-
tutionnalisation depuis les années 1990 au Canada, tant sur
’initiative des universités que des communautés autoch-
tones (Collignon 2010).

Conclusion

Cet article avait pour ambition de proposer une lecture
transversale des reterritorialisations autochtones dans les
deux Amériques, en mobilisant une approche relationnelle
et contextuelle des territorialités autochtones. Si cette pro-
position demanderait a étre mise a I’épreuve d’un plus grand
nombre de contextes géographiques et de données empiriques,
on ne peut pas moins en tirer des conclusions intermédiaires.

J’ai suggéré que le double mouvement de réappropriation
du territoire et de décolonisation des savoirs entrepris par les
peuples autochtones se traduit par la mise en cartes et la mise
en histoires du territoire, lesquelles font partie d’'un méme
champ symbolique stratégique a partir duquel les acteurs
autochtones tentent de se ré-affirmer en tant que collectivi-
tés historiques au sein des Etats-nations américains. Cette
production discursive s’élabore selon une dialectique d’iden-
tification et d’opposition a la société majoritaire: d’un coté,
en mobilisant le langage, les outils et les présupposés territo-
riaux de I’Etat, comme I’illustre I'usage des outils et modes
de représentation cartographiques étatiques par les acteurs
politiques autochtones; de I’autre, en recourant a des registres
symboliques propres. Les idées sur I’histoire élaborées par
George Sioui, qui mettent en avant le role sacré du terri-

4 Certains auteurs distinguent le participatif du collaboratif: le premier générerait des espaces de participation, sans forcément signifier une rupture

avec des pratiques «extractives» de recherche; le second suppose que I’ensemble des partenaires travaille sur un pied d’égalité a la conception et a la

réalisation de toutes les étapes d’un projet (Castleden et al. 2012).

'5 Chez les Mapuche, comme dans d’autres sociétés autochtones, les pratiques oniriques ont traditionnellement constitué un acte de communication

sociale et une source de connaissances valorisée et ritualisée (Deloria 2006).

18 / Tantsa#22 | 2017



FREIER BEITRAG

toire, une conception circulaire du temps et la continuité
des relations entre humains et non humains, montrent que
ces registres s’inscrivent dans des visions du monde consi-
dérées par les acteurs autochtones comme ontologiquement
distinctes de celles de la société majoritaire. Enfin, j’ai mon-
tré que dans le contexte des luttes de décolonisation qui est
celui des peuples autochtones, les nouvelles alliances entre
acteurs autochtones et chercheurs encouragent I’adoption de
pratiques collaboratives de recherche, orientant les projets
vers les besoins et intéréts des communautés et organisations
autochtones, plutot que vers des intéréts exclusivement aca-
démiques, tout en favorisant la prise en compte des savoirs
et expériences propres aux partenaires de recherche autoch-
tones. L'objectif de cet article était de montrer I’'imbrication
de ces dimensions dans le contexte des reterritorialisations
autochtones. Si chacune d’elle gagnerait a étre développée,
la dimension ontologique de la territorialité autochtone méri-
terait sans doute une attention particuliére, dés lors que I'on
accepte I’hypothése qu’elle soit a I'origine de la nature et de
I’ampleur des conflits entre autochtones et non autochtones.

Pour conclure, il est utile de revenir sur les postulats
constructivistes de cet article, et sur les défis épistémologiques
et éthiques qu’ils entrainent dans le cadre de recherches col-
laboratives réalisées avec des acteurs autochtones aux prises
avec des luttes d’émancipation coloniale. En effet, tout en
reconnaissant le caractére socialement construit, dynamique
et complexe des identités et territorialités, on ne peut perdre
de vue les éventuelles implications politiques et pratiques d’un
tel postulat pour des groupes sociaux subissant des assigna-
tions a identité ou 2 territorialité (Avanza & Laferté 2005,
Field 1999, Sturm 1999). Ainsi, en Amérique du Sud et du
Nord, la plupart des politiques étatiques de reconnaissance des
peuples autochtones, de leurs terres et territoires sont condi-
tionnées par ’apport de preuves, par le groupe demandeur, de
son «authenticité culturelle» et de la continuité historique de
son occupation territoriale. Ce faisant, ces politiques mécon-
naissent les impacts cumulatifs et destructeurs de la colonisa-
tion, lesquels rendent cette administration de la preuve diffi-
cile, voire impossible pour de nombreux peuples autochtones.
Elles reposent en outre sur des critéres objectivistes de I’iden-
tité (langue, pratiques rituelles, etc.) et sur une conception
exclusive du territoire (lien incompressible entre une identité,
un espace et un groupe social). Les acteurs autochtones n’ont
donc souvent guére le choix que de recourir a des stratégies
essentialisantes pour s’assurer le succés de leurs revendica-
tions. Field et Sturm notent que les chercheurs se retrouvent
alors pris entre deux feux, en équilibre fragile entre leurs exi-
gences théoriques et celles liées a la production de récits et de
représentations territoriales susceptibles de soutenir les luttes
de justice spatiale et sociale de leurs interlocuteurs autoch-

tones. Dans ce contexte, en déconstruisant aveuglément les
catégories identitaires et territoriales des acteurs autochtones,
les chercheurs courent le risque de saper la 1égitimité de leurs
revendications, et de reproduire, malgré eux, des rapports de
pouvoir coloniaux. D’un autre c6té, étant donné la diversité
contemporaine des collectifs autochtones, il estindéniable que
le soutien d’un chercheur a un groupe donné est susceptible
d’exclure ou de mettre sous silence la voix d’autres groupes
ou subdivisions de groupe. Les chercheurs se retrouvent
donc inévitablement face a des choix sociaux et politiques,
des dilemmes éthiques et des questionnements auxquels il
n’existe pas de réponse toute faite. Cependant, comme le sug-
gere Circe Sturm, nous avons la responsabilité de continuer
a en débattre (Sturm 1999). Pour ma part, je suis convaincue
que la recherche collaborative, si elle est engagée de maniére
réflexive et critique, peut participer a I'instauration de rela-
tions plus justes et égalitaires entre peuples autochtones et la
société majoritaire. Une interprétation transversale des reter-
ritorialisations autochtones a I’échelle des Amériques, tel que
proposé dans cet article, peut sans doute également y contri-
buer, notamment par une meilleure compréhension du carac-
tére globalisé de ces enjeux de territoires et de savoirs.

19 / Tsantsa #22 | 2017



ARTICLE LIBRE

BIBLIOGRAPHIE

Albert Bruce. 1997. «Territorialité, ethnopolitique et
développement: a propos du mouvement indien en Amazonie
brésilienne». Cahiers des Amériques Latines 23: 177-210.

Anaya James. 2004. Indigenous Peoples in International Law.
Oxford: Oxford University Press.

Asselin Hugo, Basile Suzy. 2012. «Ethique de la recherche avec
les peuples autochtones: qu’en pensent les principaux intéressés?».
Ethique publique 14 (1): 333-345.

Avanza Martina, Laferté Gilles. 2005. «<Dépasser la «construction

des identités»? Identification, image sociale, appartenance». Genéses
61 (4): 134-152.

Badie Bertrand. 1995. La fin des territoires: Essai sur le désordre

international et ['utilité sociale du respect. Paris: Fayard.

Bengoa José. 2000. La emergencia indigena en América Latina.
Santiago de Chile: Fondo de Cultura Econémica.

Boccara Guillaume. 2011. «Le gouvernement des «Autres». Sur le
multiculturalisme néolibéral en Amérique Latine». Actuel/ Marx 50
(2): 191-206.

Bourdieu Pierre. 1980. «L’identité et la représentation. Eléments
pour une réflexion critique sur I’idée de région». Actes de la recherche

en sciences sociales 35: 63-72.

Brant Castellano Marlene. 2004. «Ethics of aboriginal health».
Journal of Aboriginal Health 1 (1): 98-114.

Brennetot Arnaud. 2013. «Géohistoire du méolibéralisme>: retour

sur une étiquette intellectuelle malléable et mouvante». Gybergeo 655.

http://cybergeo.revues.org/26071.

Castleden Heather, Mulrennan Monica, Godlewska Anne.
2012. «Community-based Participatory Research Involving
Indigenous Peoples in Canadian Geography: Progress? An Editorial
Introduction». The Canadian Geographer 56 (2): 155-159.

Charest Paul. 1982. «Recherches anthropologiques et
contexte politique en milieu attikamek et montagnais». Cwlture IT
(3): 11-23

Chapin Mac, Lamb Zachary, Threlkeld Bill. 2005.
«Mapping Indigenous Land». Annual Review of Anthropology
34 (1): 619-638.

Clammer John, Poirier Sylvie, Schwimmer Eric (dir.). 2004.
Figured Worlds: Ontological Obstacles in Intercultural Relations.
Toronto / Buffalo: UTP.

Collignon Béatrice. 2010. «L’éthique et le terrain». L' Information
géographique 74 (1): 63-83.

Collignon Béatrice, Hirt Iréne. A paraitre. «Introduction».
Dossier: «Quand les peuples autochtones mobilisent I’espace pour
réclamer justice / Claiming space to claim for justice: the Indigenous
peoples’ geographical agenda», Justice spatiale/Spatial Justice (11),
WWW.jssj.org.

Daes Erica-Iréne. 2001. Les peuples autochtones et leur relation a
la terre. E/CN.4/Sub.2/2001/21. New York: Nations-Unies.

Del Biaggio Cristina. 2015. «Territory beyond the Anglophone
Tradition», in: Agnew John, Mamadouh Virginie, Joe Sharp, Secor
Anna (dir.), The Wiley Blackwell Companion to Political Geography, p.
35-47. Chicester: Wiley.

Deloria Vine Jr. 2006. The World We Used to Live In: Remembering
the Powers of the Medicine Men. Golden, Colorado: Fulcrum
Publishing.

Desbiens Caroline, Hirt Iréne, Pekuakamiulnuatsh
Takuhikan. 2015. «l ne faut pas avoir peur de voir petit»:
I’acclimatation engagée comme principe de recherche en contexte
autochtone.», in: Gros-Louis Nancy, Gentelet Karine, Basile Suzy
(dir.), Boite a outils des principes de la recherche en contexte autochtone:
éthique, respect, équité, réciprocité, collaboration et culture, p. 69-75.
Québec: CSSSPNQL, CRDP, UQAT. http://www.cssspnql.com/
docs/default-source/centre-de-documentation/enjeux_ethique-
recherche-article_contributions.pdf?sfvrsn=2.

Descola Philippe. 2005. Par-dela nature et culture. Paris:
Gallimard.

Di Giminiani Piergiorgio. 2013. <The Contested Rewe: Sacred
Sites, Misunderstandings, and Ontological Pluralism in Mapuche
Land Negotiations». Journal of the Royal Anthropological Institute 19
(3): 527-44.

Engle Karen. 2010. Thke Elusive Promise of Indigenous Development:
Rights, Culture, Strategy. Durham: Duke University Press.

Escobar Arturo. 2008. Territories of Difference: Place, Movements,
life, redes. Durham: Duke University Press.

120 / Tsantsa #22 | 2017



FREIER BEITRAG

Field Les. 1999. «Complicities and Collaborations: Anthropologists
and the (Unacknowledged Tribes> of California». Current
Anthropology 40 (2): 193-210.

Ghorra-Gobin Cynthia. 1998. Lz démarche comparative en sciences
sociales. Esquisse pour un débat sur la méthode et les objectifs a partir de
trois projets MOST menés au sein d’un réseau international de chercheurs.
Doc. n’ 40, UNESCO. http://www.unesco.org/most/ghorra.
htm#auteur, consulté le 02.01.2015.

Godlewska Anne, Smith Neil (dir.). 1994. Geography and Empire.
Oxford / Cambridge, MA: Blackwell.

Gros Christian. 2000. «<La nation en question: identité ou
métissage?». Hérodote 99: 106-35.

Gros Christian, Dumoulin Kervran David (dir.). 2011. Le
multiculturalisme «au concret»: un modéle latino-américain. Paris:

Sorbonne nouvelle.

Harley Brian. 1988. «Maps, Knowledge, and Power», in: Cosgrove

Dennis, Daniels Stephen (dir.), T%e Iconography of Landscape: Essays

on the Symbolic Representation, Design and Use of Past Environments, p.
277-312. Cambridge: CUP.

Hirt Iréne. 2009. «Cartographies autochtones. Eléments pour une
analyse critique». L'’Espace géographique 38 (2): 171-86.

Hirt Iréne. 2012. «Mapping Dreams/ Dreaming Maps: Bridging
Indigenous and Western Geographical Knowledge». Cartographica:
The International Journal for Geographic Information and
Geovisualization 47 (2): 105-20.

Hirt Iréne, Lerch Louca. 2013. «Cartographier les territorialités
indigénes dans les Andes boliviennes: enjeux politiques, défis
méthodologiques». Cybergeo: European Journal of Geography.
Document 638. http://cybergeo.revues.org/25843.

Mamani Carlos. 1992. Los aymaras frente a la historia: dos ensayos
metodoldgicos. Chukiyawu — La Paz: Aruwiyiri/ THOA.

Marimadn José. 1990. «Cuestién mapuche, descentralizacion del
Estado y autonomia regional». Tdpicos’90 1: 137-150.

Mariman Pablo. 2002. Parlamentoy Territorio Mapuche.
Temuco / Concepcion: IEI, UFRO / Escaparates.

Mariman Pablo, Caniuqueo Sergio, Millalén José, Levil
Rodrigo. 2006. ;... Escucha, winka...! Cuatro ensayos de Historia
Nacional Mapuche y un epilogo sobre el futuro. Santiago de Chile:
LOM.

Martinez Cobo. 1986. Etude du probléme de la discrimination

a l'encontre des populations autochtones, Vol. V, Conclusions, propositions
et recommandations. E/CN.4/Sub.2/1986/7/Add.4. New York:
Nations-Unies.

Morin Francgoise. 2011. «Le malaise des anthropologues face a la
globalisation de I’autochtonie». Inditerra. Revue internationale sur
Lautochtonie 3: 129-40.

Peluso Nancy. 1995. <Whose woods are these? Counter-mapping
forest territories in Kalimantan, Indonesia». Antipode 27 (4): 383-406.

Poutignat Philippe, Streiff-Fenart Jocelyne. 1995. Théories de
Lethnicité. Paris: PUF.

Raffestin Claude. 1986. «<Ecogenése territoriale et territorialité»,
in: Auriac Franck, Brunet Roger (dir.), Espaces, jeux et enjeux, p.
172-185. Paris: Fayard-Fondation Diderot.

Rivera Silvia. 2010. Violencias (re)encubiertas en Bolivia. 1.a Paz: La

Mirada Salvaje.

Rodrigue Julie, Hervé Caroline (dir.). 2009. Dossier: «L’histoire
des nations au Québec et au Canada: un travail en chantier». Les
Cahiers du CIERA 4.

Schulte-Tenckhoff Isabelle. 2009. «Peuples autochtones: penser le
dilemme fondateur de I’Etat néo-européen», in: Gagné Natacha,
Thibault Martin & Salaiin Marie (dir.), Auzochtonies vues de France et
du Québec, p. 111-127. Québec: PUL & DIALOG.

Sioui Georges. 1999. Pour une histoire amérindienne de 'Amérique.
Québec: PUL.

Sioui Georges. 2008. Histoires de Kanatha: vues et contées. Essais et
discours, 1991-2008. Ottawa: PUO.

Stavenhagen Rodolfo. 1997. «Las organisaciones indigenas:
actores emergentes en América Latina». Revista de la CEPAL 62:
61-73.

Stone Michael. 1998. «<Map or Be Mapped». Whole Earth 94:
p. 54.

Sturm Circe. 1999. Invited Commentary on «Complicities and
Collaborations: Anthropologists and the (Unrecognized> Tribes of
California> by Les W. Field». Current Anthropology 40 (2): 205-7.

Walker Ryan, Jojola Ted, Natcher David (dir.). 2013.
Reclaiming Indigenous Planning. Montreal & Kingston: McGill-
Queen’s University Press.

121/ Tsantsa #22 | 2017



ARTICLE LIBRE

AUTEURE

Iréne Hirt est docteure en géographie de I'Université de Genéve, chercheure au CNRS (Laboratoire Passages, UMR 5319,
Université de Bordeaux-Montaigne, France).

irene. hirt@cnrs.fr
Maison des Suds
Esplanade des Antilles 12

Domaine universitaire
F-33607 Pessac-Cédex

122 [ Tsantsa#22 | 2017



	Enjeux de territoires, enjeux de savoirs : jalons théoriques pour une interprétation transversale des reterritorialisation autochtones dans les Amériques

