
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 22 (2017)

Artikel: Enjeux de territoires, enjeux de savoirs : jalons théoriques pour une
interprétation transversale des reterritorialisation autochtones dans les
Amériques

Autor: Hirt, Irène

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007194

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ARTICLE LIBRE

ENJEUX DE TERRITOIRES,
ENJEUX DE SAVOIRS

Jalons théoriques pour une interprétation transversale
des reterritorialisations autochtones dans les Amériques

Texte: IrèneHirt

Abstract

DISPUTED LAND, CONTESTED KNOWLEDGE

Laying Ground for a Global Theory of Indigenous Reterritorializations across the Americas

This paper is a first step towards theorizing indigenous reterritorializations across the Americas through a relational
and contextual approach of indigeneity and territory. I argue that struggles for land, territory and natural resources
come with the decolonization of knowledge and representations. While these processes are expressed through the
mapping of territory and the rewriting of history, they are also inducing an evolving relationship between indigenous

peoples and researchers towards collaborative research practices.

Mots-clé: peuples autochtones, Amérique du Nord, Amérique du Sud, reterritorialisations, histoire, cartographie,
recherche collaborative

Keywords: indigenouspeoples, North America, South America, reterritorializations, history, mapping, collaborative research

Introduction

En Amérique du Nord comme du Sud, le territoire, bien

plus que la reconnaissance d'une différence culturelle, est

au cœur des revendications et mobilisations autochtones

(Schulte-Tenckhoff 2009). Pourtant, avant les années 1980,

on ne parlait guère que de «terre», comme ce fut le cas lors
des réformes agraires latino-américaines des années 1960

et 1970, qui eurent tendance à réduire les peuples autochtones

à de simples paysans. De toute évidence, les mêmes

demandes, formulées et considérées hier en termes agraires

ou fonciers, sont aujourd'hui réinterprétées comme des

revendications d'autonomie et de contrôle territorial. En

témoigne l'adoption croissante de lois, chartes et conventions,

tant nationales qu'internationales, relatives aux

droits autochtones, et faisant référence au territoire. Selon

Arturo Escobar, c'est grâce aux mobilisations autochtones
elles-mêmes que le mot territoire a reçu une acceptation
politique et juridique plus large, depuis quelques décennies

(Escobar 2008).

Ce texte propose d'appréhender les reterritorialisations
autochtones dans les deux Amériques, en identifiant des

tendances transversales, par-delà les contextes nationaux
et les découpages «Nord-Sud». Cette mise en perspective se

veut une contribution à la compréhension de transformations
sociales se déployant à l'échelle continentale, si ce n'est
globalisée (Ghorra-Gobin 1998), tout en systématisant plus de

quinze ans de recherche en contexte autochtone. D'abord,

pour ma thèse de doctorat en géographie1, j'ai réalisé une

1 La thèse de doctorat fait suite à des recherches exploratoires réalisées au Chili en 2001, dans le cadre d'un diplôme d'études approfondies (DEA).
Elle s'appuie en outre sur un séjour de deux mois au Chili en 2003.

112 / Tsantsa #2212017/112-122



FREIER BEITRAG

enquête ethnographique de dix-sept mois dans le sud du Chili
(2004-2006), sur le mode de l'observation participante et de la

tenue d'un journal de terrain, d'entretiens semi-structurés et

de recherches en archives. J'ai ainsi rendu compte d'un projet
de cartographie participative et de réappropriation du territoire

réalisé par les communautés mapuche-williche2 de Cho-

doy Lof Mapu, auquel j'ai moi-même contribué comme
cartographe et chercheure (Hirt 2009, 2012). Avec le géographe
Louca Lerch (Université de Genève), j'ai ensuite effectué

une enquête de trois mois (2008-2009) en Bolivie à partir de

l'analyse de documents cartographiques et d'entretiens avec
des acteurs-clé de la délimitation cartographique des terres

et territoires autochtones, dans le contexte de leur reconnaissance

par l'État bolivien (Hirt & Lerch 2013). Enfin, depuis

2010, je participe à un partenariat de recherche au Québec,

avec la géographe Caroline Desbiens (Université Laval) et
les Pekuakamiulnuatsh3 de Mashteuiatsh (Lac Saint-Jean).
Le premier volet de cette collaboration, fondé principalement
sur des entretiens et des documents d'archives, a porté sur
l'élaboration d'une histoire de la rivière Péribonka, racontée

d'un point de vue autochtone (Desbiens et al. 2015). Des

lectures sur d'autres pays, venues s'ajouter à ces expériences

empiriques, nourrissent également l'analyse transversale

proposée dans ce texte.

La première partie de cet article présente une approche
relationnelle et contextuelle des concepts d'autochtonie, de

territoire et de reterritorialisations autochtones. La seconde

expose les différentes dimensions de ces reterritorialisations.
Je pars de la prémisse que les enjeux de territoire constituent
également des enjeux de savoirs, et par conséquent, que les

recompositions territoriales autochtones gagnent à être

appréhendées à la lumière du mouvement de décolonisation
des savoirs entrepris par les peuples autochtones. Autrement
dit, je montre qu'aux luttes pour des réalités matérielles et
concrètes - la terre, le territoire et les ressources naturelles

- correspondent des luttes dans les sphères symboliques du

discours, des représentations et des imaginaires. Enfin, je

suggère que ces processus de résistance et d'émancipation
ont une incidence sur les relations entre acteurs autochtones

et les chercheurs4 travaillant sur la question du territoire et
de la territorialité autochtones.

Reterritorialisations autochtones

L'autochtonie:
une catégorie politique et juridique

Aux 18e et 19e siècles, de nombreux peuples autochtones se

sont retrouvés divisés par les frontières des États nouvellement

créés. Ils ont en outre subi des processus massifs d'usurpation

foncière et de dépossession territoriale, des politiques
étatiques de mise en réserve, de sédentarisation ou de

déplacements forcés. Plus récemment, ils ont eu à faire face aux

nouveaux fronts de colonisation induits par la «néolibéralisation5»

économique: du sud du Chili aux forêts du Nord
du Canada, en passant par le bassin amazonien, les terres
autochtones, mêmes les plus reculées, sont désormais convoitées

par des entreprises nationales ou multinationales pour
leurs richesses minérales, hydrauliques, forestières et pétrolières,

leurs plantes médicinales ou encore leur potentiel
touristique. C'est dans ce contexte de marginalisation historique

que les acteurs politiques autochtones se sont identifiés avec
les luttes anticoloniales et de libération nationale d'Afrique
et d'Asie, postérieures à la seconde guerre mondiale. Observant

les réussites de ces dernières, ils se sont demandés: «Et

pourquoi pas nous?» (Stavenhagen 1997: 69). Aussi ont-
ils dénoncé les formes de «colonialisme interne» dont ils

se considèrent les victimes, soit les processus d'oppression
politique subis par leurs peuples à l'intérieur des États qui
se sont constitués avec les Indépendances (Marimân 1990,
Rivera 2010). Les demandes de sécession étant rares, ils ont
réclamé la reconnaissance de droits culturels, territoriaux et

politiques, et des formes d'autodétermination interne (Anaya
2004, Engle 2010). Ces mobilisations ont fait d'eux des

acteurs majeurs de la contestation sociale et politique, tant
à l'intérieur des États américains qu'à l'échelle continentale.

Quant au terme de «peuples autochtones», il a vu le jour dans

le sillage des revendications amérindiennes sur la scène

internationale (Morin 2011). Après les conventions n° 107 (1957)

et n°169 (1989) de l'Organisation internationale du travail
(OIT), la Déclaration sur les droits des peuples autochtones,
adoptée en 2007 par l'Assemblée générale de l'Organisation
des Nations Unies (ONU), est venue consacrer cette lutte.
D'après la définition de travail de l'ONU, les peuples autoch-

2 Mapuche-williche: sous-groupe régional du peuple mapuche.

3 Ilnus du Lac Saint-Jean.

4 Dans cet article, les termes génériques d'acteur et de chercheur incluent la forme féminine. Il est évident, par ailleurs, que les relations entre acteurs

autochtones et chercheurs sont influencées par des facteurs de genre. Une telle analyse dépasserait toutefois le propos de ce texte.

5 Pour résumer, on dira que le néolibéralisme réfère à la promotion de l'économie de marché à l'échelle mondiale, caractérisée par une dérégulation des

marchés et la spéculation foncière (Brennetot 2013: 33).

113 /Tsantsa#22 /2017



ARTICLE LIBRE

tones des Amériques se caractérisent par leur antériorité sur
le territoire par rapport aux arrivants européens, l'expérience
de la conquête et de la colonisation, leur marginalisation par
la société dominante ou majoritaire, et la volonté de préserver

leur identité collective (Martinez Cobo 1986: 379). Il est

en outre admis qu'ils se distinguent d'autres minorités culturelles

et politiques par des liens historiques avec leurs terres

et territoires (Daes 2001)6.

La notion d'«autochtonie» est donc à comprendre comme

une catégorie politique et juridique née dans la deuxième moitié

du 20e siècle, en lien avec l'histoire coloniale des

Amériques. La considérer comme le produit des stratégies
d'identification des acteurs concernés dans le cadre de leurs luttes
de décolonisation permet d'éviter le piège de l'essentialisa-

tion des identités et des territorialités autochtones. Ainsi, c'est

moins au nom d'une coïncidence «naturelle» et, partant,
atemporelle, entre peuples autochtones et territoires que les

revendications autochtones doivent être saisies, qu'en regard des

injustices subies pendant plusieurs siècles de domination
coloniale, lesquelles demandent réparation. Ce n'est pas un hasard

si la question d'une justice réparatrice (Collignon & Hirt à

paraître), se retrouve au cœur des relations entre autochtones

et non autochtones dans un pays comme le Canada.

Une définition relationnelle et
multidimensionnelle du territoire et de la

territorialité

Plutôt que de retracer ici les usages et définitions du concept
de territoire en sciences sociales, travail déjà effectué par
d'autres7, mon objectif est de suggérer sa puissance heuristique

pour appréhender les réalités autochtones, cela d'autant

plus qu'il constitue à la fois un concept analytique et une
catégorie faisant sens pour les intéressés eux-mêmes. Dans mes

travaux, je m'appuie sur les approches développées en géographie
à partir des années 1980 qui ont cherché à rendre compte de la

diversité des modes de territorialisation humaine. Ce faisant,
elles ont élargi le sens attribué au concept de territoire dans le

langage commun ou dans les sciences politiques qui ont tendu
à le limiter à ses dimensions politico-juridiques et à l'assimiler
à l'État-nation moderne. La définition de Claude Raffestin

permet d'appréhender le territoire et la territorialité comme

un universel, soit comme l'une des conditions de l'existence

terrestre des individus et des sociétés, par-delà les variations

historiques ou culturelles. Pour le géographe, l'espace n'est

qu'une matière première, devenant territoire par la relation

que les individus et les sociétés entretiennent avec l'extériorité
(le monde physique) et l'altérité (le monde social); la territorialité

étant constituée par le système de relations établi à l'aide
de médiateurs matériels ou symboliques (objets, discours,

pratiques, savoirs, représentations, etc.) (Raffestin 1986).

On remarquera la parenté théorique de cette approche avec
la théorie relationnelle de l'ethnicité de Fredrik Barth, selon

laquelle les groupes sociaux construisent leur identité selon

des logiques d'identification, de différenciation et d'opposition

avec d'autres groupes sociaux (Poutignat & Streiff-Fenart
1995). Afin de restituer le caractère dynamique de la

territorialité, on parlera aussi de «territorialisation», «déterritoria-
lisation» et «reterritorialisation», comme autant de processus
continus de structuration, déstructuration et restructuration
de l'espace, conduisant à la production constante de nouveaux

arrangements territoriaux (Raffestin 1986).

Dans cette perspective, les «reterritorialisations autochtones»

réfèrent à l'ensemble des pratiques, discours et actions

qui sont le fait d'acteurs autochtones (organisations, «communautés»,

etc.), et qui visent à la réappropriation du territoire,
en réaction à la désarticulation socio-politique et territoriale
engendrée par plusieurs siècles de domination et de dépossession

coloniales. Ces reterritorialisations englobent aussi bien
des interactions avec l'État et des acteurs tiers, en vue de la

défense de droits fonciers et territoriaux, que des processus
endogènes, liés à la revitalisation des identités et de formes

d'organisation territoriales propres. Elles se caractérisent en

outre, d'un côté, par des dimensions concrètes et matérielles

(récupérer des terres et des sites sacrés, maintenir ou acquérir

un accès et un contrôle sur des ressources naturelles, etc.);
de l'autre, par des aspects intangibles ou symboliques (reconstruire

la mémoire collective, des représentations et imaginaires
géographiques propres, le lien spirituel à la terre, etc.). Sur le

plan discursif, ces reterritorialisations s'inscrivent dans un
double registre: les acteurs autochtones, s'ils veulent assurer le

succès de leurs revendications, se voient contraints de formuler

celles-ci en fonction des catégories de légitimation imposées

par les États et la société majoritaire (Albert 1997). Aussi, n'ont-
ils guère le choix que de recourir à une «grammaire moderne»

6 A cette définition sont souvent associés les Aborigènes, Maori, Inuit, Saami, Kanak et Ainu. En me centrant sur les Amériques, je n'entrerai pas dans

les controverses liées à l'extension du terme «autochtone» à des minorités d'Afrique et d'Asie. A noter également que selon les pays, le concept
d'autochtonie se décline selon des terminologies propres au contexte national, et s'avère pourvu d'implications juridiques et politiques différenciées.

7 Cf. Del Biaggio 2015 pour une synthèse de ces débats terminologiques.

114/ Tsantsa #22 /2017



FREIER BEITRAG

du territoire (Gros & Dumoulin Kervran 2011: 31) - que d'aucuns

qualifient de «westphalienne»8 - soit à la logique
territoriale des États dominée par la formation d'entités discrètes,

homogènes et exclusives. Par ailleurs, les acteurs autochtones

privilégient également un langage symbolique propre, s'inscri-

vant dans des visions du monde et du territoire qu'ils
considèrent comme radicalement différentes de celles de la société

majoritaire. Pour de nombreux auteurs, ces différences, qu'elles
soient discursives, perçues ou réelles, s'expliqueraient davantage

en termes cosmologiques ou ontologiques9 (desquels
dériverait toute culture) qu'en termes d'ethnicité ou d'identité, et

seraient à l'origine de la nature et de l'intensité des conflits

entre autochtones et non autochtones (Clammer et al. 2004, Di
Giminiani 2013). Notons que par-delà les débats scientifiques,

l'argument ontologique est toujours davantage mobilisé par les

acteurs autochtones eux-mêmes (Escobar 2008).

Enjeux de territoire, enjeux de savoirs

On nepeut réagirà la rupture coloniale quepar la récupération

de notre destin historique tronqué. Et cela, à son tour, ne

peutsefaire qu àpartirdes espaces à l'intérieur desquels se

déroule notre vie collective: les ayllus10 qui, bien quefragmentés,

demeurent l'espace vitalde nospratiques sociales et culturelles,

et notre lien avec la nature et nos ancêtres [traduit par
l'auteure]. Carlos Mamani (historien aymara) 1992: 9-10

Espaces de lutte concrets

Les espaces de lutte concrets correspondent aux terres et
territoires que les peuples autochtones considèrent historiquement

comme les leurs. Dans certains cas, ils les possèdent et
les exploitent encore; dans d'autres, ils en ont été dépossédés

mais luttent pour pouvoir les récupérer. La plupart des

peuples autochtones d'Amérique du Sud et du Nord n'aspirent

pas à une récupération intégrale de ces terres et territoires:
d'une part, en raison du caractère chimérique d'un tel projet,
les populations autochtones étant souvent devenues des minorités

démographiques dans leurs propres territoires; d'autre

part, parce que contrairement à d'autres régions du monde, la

notion d'autochtonie n'a pas, jusqu'à présent, été mobilisée au

service de logiques d'exclusion, de violence ou de sécession.

Elle a plutôt été revendiquée pour repenser les structures
étatiques et sociales, approfondir la démocratie et re-imaginer la

nation dans une perspective d'ouverture à l'altérité (Boccara

2011, Gros 2000)1'. Aussi, les demandes autochtones portent-
elles souvent sur l'agrandissement de terres devenues trop
petites pour assurer la subsistance du groupe ou de territoires

trop étriqués pour se projeter comme collectif.

Au cours des dernières décennies, les États d'Amérique
du Sud et du Nord ont répondu à certaines de ces demandes.

Ils ont reconnu des droits culturels et collectifs aux peuples
autochtones (ainsi qu'aux Afro-descendants), venant s'ajouter

aux droits individuels de citoyenneté. Dans les années 1990,

ces États ont ainsi remplacé leurs politiques assimilationnistes

par des politiques «multiculturalistes». En Amérique du Sud,
nombreux sont les pays à avoir entrepris des réformes
constitutionnelles admettant le caractère «multiculturel» du pays, voir
«plurinational» comme en Bolivie et en Equateur, ainsi que
des réformes agraires ou politico-administratives en faveur de

la reconnaissance de terres et de territoires autochtones. En

Bolivie, ces réformes agraires ont fait suite à celles des années

1950 à 1970, lesquelles n'avaient pas forcément tenu compte
des besoins spécifiques des populations autochtones. D'autres

mesures se sont inspirées des normes internationales contenues

dans la Convention n 169 relative auxpeuples indigènes

et tribaux dans lespays indépendants de l'OIT (1989), ratifiée

par de nombreux pays latino-américains (Gros & Dumoulin
Kervran 2011). En Amérique du Nord, les peuples autochtones

se sont vus octroyer des formes d'autonomie politique
et administrative au sein des terres de «réserve»12, voire pour
une région entière (le Nunavut, au Canada, notamment). Aux

8 La conception dite «westphalienne» du territoire trouve son origine dans les traités de paix de Westphalie qui ont mis fin à la Guerre de Trente ans en

1648, et assis les principes de souveraineté nationale et de non-ingérence. Cette prise de contrôle absolu des États sur leur espace, leurs ressources et
leurs populations a donné naissance à un nouveau monde d'entités territoriales contiguës, aux frontières de moins en moins transformables et

négociables et dans lequel les peuples existent en fonction d'une étendue territoriale (Badie 1995).

' Ontologie: distribution des entités (notamment des humains et non humains) dans le monde, et établissement de relations entre celles-ci (Descola

2005). Pour simplifier, on dira qu'il s'agit d'une «manière d'être-au-monde».

10 Nom donné par les peuples andins à la plus petite unité socio-politique et territoriale, plusieurs ayllus formant une marka.

11 Bien que les auteurs fassent référence à l'Amérique latine, ce constat peut être étendu à l'Amérique du Nord.

12 En Amérique du Nord, le mot «réserve» demeure en vigueur, en dépit de sa connotation coloniale. Au Canada, il constitue une notion légale,

consacrée par la Loi sur les Indiens.

115 / Tsantsa#22 /2017



ARTICLE LIBRE

États-Unis, ce régime spécifique a encouragé l'essor d'activités

économiques inédites en terres amérindiennes, dont le

développement des casinos. En outre, de nouvelles législations
et pratiques d'aménagement du territoire ont tendu à impliquer

les autochtones dans des processus de gouvernance
territoriale et de cogestion des ressources naturelles (Walker et
al. 2013). Le caractère effectif de ces politiques de reconnaissance

s'avère cependant varié d'un pays à l'autre, ou entre le

sud et le nord du continent. Et en dépit de la transformation
des relations entre peuples autochtones et États, les conflits de

terre et de territoire sont loin d'être réglés.

Faire une lecture transversale des reterritorialisations
autochtones revient donc à dégager, par-delà les découpages

nationaux et les divisions «Nord-Sud», des ressemblances et

divergences relatives à la revendication, reconnaissance et
mise en œuvre de droits fonciers et territoriaux autochtones:

quelles sont les reconfigurations socio-spatiales entraînées

tant par les mobilisations autochtones que par les réponses

étatiques correspondantes (nouvelles démarcations foncières

et/ou formation d'entités inédites au sein du maillage
politico-administratif des États) Quel est le rôle joué par les acteurs

tiers (entreprises nationales ou multinationales, agences de

coopération au développement, etc.) dans ces reconfigurations?

Quelles sont les conséquences matérielles, les effets et

contraintes liés à l'adoption, par les acteurs autochtones, des

répertoires et critères de légitimation étatiques évoqués
précédemment? Par ailleurs, sachant que la conception westpha-
lienne du territoire ne s'accommode guère des appartenances
multiples, des discontinuités territoriales ou encore des modes

d'organisation réticulaire des sociétés nomades ou semi-nomades,

dans quelle mesure les nouveaux dispositifs fonciers

ou territoriaux issus de l'ère «multiculturaliste» contribuent-ils
effectivement à la justice et à la paix sociales? Et en quoi, à

l'inverse, sont-ils susceptibles de briser d'anciennes solidarités

sociales, déjà été mises à mal, dans bien des cas, par
plusieurs siècles de domination coloniale et étatique, et de figer
des identités de groupe en engendrant de nouveaux conflits et

divisions, entre autochtones et non autochtones d'une part, et

entre autochtones eux-mêmes, d'autre part?

Espaces de lutte symboliques

Les espaces de lutte symboliques renvoient aux connaissances,

représentations et imaginaires qui nourrissent, ou sont

engendrés, par les luttes autochtones pour la terre et le

territoire. Dans leur quête de reconnaissance, les acteurs autochtones,

tout en adoptant de gré ou de force certaines catégories

et définitions dominantes, n'ont cessé de dénoncer le pouvoir
discriminatoire de celles-ci. Ils ont ainsi mené une véritable

«lutte de classement» (Bourdieu 1980: 65), partant du présupposé

que l'exercice du droit à l'autodétermination implique
celui de construire des connaissances selon ses propres définitions

de ce qui est réel et de ce qui a de la valeur (Brant Cas-

tellano 2004:102). Comme suggéré dans l'introduction, cette
lutte sémantique inclut le concept de territoire lui-même. Tel

que mobilisé dans les discours autochtones, ce dernier
renvoie généralement à un espace d'appartenance dans lequel le

groupe peut exercer des formes d'autonomie et de contrôle
territorial. Il se distingue de la notion de terre, limitée à des

fonctions nourricière et économique. En raison de ses possibles

implications politiques et juridiques, son acceptation par la

société majoritaire est cependant loin d'être gagnée partout.
Au Chili, par exemple, les mots «territoire» et «peuple» autochtone

ne figurent ni dans la Constitution politique ni dans la

loi autochtone no. 19253 de 1993. Cette dernière ne
mentionne que des «ethnies», des «communautés» et leurs «terres»,
des termes moins menaçants pour le caractère «unitaire» de la

nation chilienne aux yeux de l'élite politique conservatrice.

Ces luttes symboliques se sont inscrites dans un mouvement

de reprise de contrôle sur l'espace et le temps, autant de

dimensions profondément altérées par l'expérience de la
colonisation. La mise en cartes et la mise en histoires du territoire
sont révélatrices de cette double dynamique de réappropriation.

Les cartes ont constitué les outils par excellence de la

colonisation européenne dans les deux Amériques. Dans bien

des cas, elles ont précédé la conquête en suggérant des

territoires vides d'habitants figurés par des espaces blancs, et par
l'effacement des toponymes autochtones au profit des noms
de lieu européens (Harley 1988). Depuis les années 1960, les

cartes n'en ont pas moins été appropriées par un nombre croissant

d'acteurs autochtones, d'abord au Canada puis dans le

reste des Amériques et du monde (Chapin et al. 2005; Hirt
2009, 2012; Hirt & Lerch 2013). Ces cartes ont été mobilisées

par les acteurs autochtones et leurs alliés pour défendre des

droits fonciers, territoriaux ou environnementaux, et contrer
les imaginaires hégémoniques du territoire qui ont ignoré ou
mis sous silence l'existence des peuples autochtones. C'est le

cas des cartes des ayllus et des markas publiées au début des

années 1990 en Bolivie, l'une des premières initiatives
cartographiques du pays à attester de la présence des territoires
autochtones, jusqu'alors négligés au profit des structures
paysannes et syndicales (Hirt & Lerch 2013). De telles cartes

répondent à l'injonction désormais galvaudée «map orbe mapped»

(Stone 1998). Autrement dit, si les peuples autochtones

ne souhaitent pas être victimes des cartes des autres, et s'ils

veulent figurer sur les mappemondes, ils doivent produire
leurs propres cartes. Ces dernières sont également qualifiées
de «contre-cartographies», pour désigner l'appropriation par
des groupes sociaux marginalisés des techniques, du langage

116 /Tsantsa#22 /2017



FREIER BEITRAG

et des modes de représentations cartographiques de l'État afin

d'exercer une influence sur ses politiques publiques, pratiques
et représentations territoriales (Peluso 1995).

Au cours des dernières décennies, une diversité d'acteurs
autochtones - organisations locales, intellectuels et historiens

- a par ailleurs œuvré pour récupérer et transcrire des

mémoires orales altérées par la colonisation. Les historiens
autochtones ont également proposé des trames narratives
alternatives aux «Grands récits» de l'historiographie
dominante, énoncés par l'État ou des universitaires non autochtones;

récits qui, à l'instar des cartes, ont tendu à exclure les

autochtones, à minimiser leur rôle dans l'histoire du pays ou
à les décrire de manière péjorative. Ce faisant, ces intellectuels

ont déconstruit les idées évolutionnistes sur l'histoire,
en particulier celles qui énoncent l'infériorité des sociétés

autochtones et la disparition inéluctable de ces dernières. Ils

ont en outre procédé à une réinterprétation des faits
historiques pour démontrer le rôle joué par les peuples autochtones

dans la formation de la société plurinationale. Enfin, ils

ont valorisé les sources orales, négligées par les historiographies

occidentales, tout en revendiquant une épistémologie
et une conception du temps propres (Mamani 1992, Marimân
et al. 2006, Rodrigue & Hervé 2009, Sioui 1999). C'est le

cas de l'historien huron-wendat Georges Sioui pour qui la

ré-écriture de l'histoire d'un point de vue autochtone constitue

une réflexion morale et spirituelle. Elle doit s'inscrire dans

une «pensée circulaire», abolissant les notions de passé et de

futur au profit d'un présent continu, et tenir compte du caractère

sacré du territoire ainsi que du continuum entre êtres

humains et non humains (animaux, pierres, plantes, etc.)

(Sioui 2008). Cette vision holistique, qui s'oppose aux dua-
lismes et discontinuités de la pensée occidentale moderne,
s'avère caractéristique de la différence ontologique revendiquée

par de nombreux acteurs autochtones.

Les réinterprétations historiques et cartographiques
autochtones font donc partie d'un même champ symbolique
stratégique à partir duquel les acteurs autochtones tentent
de se ré-affirmer en tant que collectivités historiques au sein

des États-nations et d'opérer une «conquête à l'envers» (Ben-

goa 2000: 11). Aussi, est-il fréquent que la production
cartographique autochtone s'accompagne d'une réappropriation
de la mémoire, et inversement. Les travaux de l'historien
mapuche Pablo Marimân sur les Parlamentos (traités signés

entre Espagnols et Mapuche entre les 17e et 19e siècles)
l'illustrent bien. Marimân cherche à démontrer l'existence his¬

torique d'une «nation» mapuche et de ses territoires,
accompagnant ses arguments de cartes dessinées à la main, qui
suggèrent l'extension et l'unité transandines des territoires
mapuche. L'historien questionne ainsi les géographies
officielles des États argentin et chilien ayant effacé la présence

mapuche de leurs cartes (Marimân 2002: 54).

Savoirs partagés

Les alliances entre peuples autochtones et chercheurs ont
joué un rôle majeur dans les processus de reterritorialisa-
tion autochtone, indépendamment du fait que ces chercheurs

soient autochtones ou non autochtones, affiliés à des centres
de recherche, des universités, des organisations non
gouvernementales, ou engagés par les organisations et communautés
autochtones elles-mêmes. Anthropologues, géographes,
historiens et juristes ont souvent travaillé de concert pour aider
à documenter, cartographier et argumenter juridiquement les

revendications autochtones de terres et de territoires, ou à

fonder la revitalisation des identités, des langues et des

territoires sur des antécédents historiques et ethnographiques.
Comme le signale l'anthropologue Les Field, qui a travaillé
dans les années 1990 pour les «unacknowledged tribes»13 de

Californie, ces chercheurs sont touchés par les injustices
historiques subies par les peuples autochtones et le rôle joué par
leur discipline dans la création ou le maintien de ces iniquités;

c'est pourquoi ils sont motivés par la possibilité de rectifier

celles-ci par des approches visant à la décolonisation de

la recherche (Field 1999: 198). Les géographes, par exemple,

ont effectué une analyse critique et postcoloniale du rôle des

géomètres, arpenteurs et cartographes dans le contrôle et
l'administration des territoires conquis, et dans le développement

de technologies et savoir-faire spatiaux «coloniaux»

(Godlewska & Smith 1994, Walker et al. 2013).

Dans un pays comme le Canada où, dès les années 1970,
les peuples autochtones se sont engagés dans des négociations
territoriales avec les gouvernements provinciaux et fédéral,
l'ensemble de la recherche s'est vue profondément modifié par
ces luttes politiques autochtones, en s'orientant vers la résolution

de problèmes concrets, et vers les besoins et priorités fixés

par les groupes autochtones eux-mêmes (Charest 1982). Dans

une certaine mesure, on est ainsi passé de la recherche sur à la

recherche avec les autochtones (Asselin & Basile 2012: 333),
et à une co-production relative de savoirs. Cette évolution a

amené certains chercheurs à se tourner vers des pratiques col-

13 Groupes ou peuples autochtones marginalisés par les processus de reconnaissance et d'attribution de terres et de territoires (reservations et

rancherias) par les gouvernements californien et fédéral aux 19e et 20e siècles.

117/ Tsantsa #22 /2017



ARTICLE LIBRE

laboratives14 de recherche, visant à abolir la dichotomie
classique entre «enquêteurs» et «enquêtés» par l'inclusion équitable

de l'ensemble des partenaires sociaux dans le processus
de recherche, et par la prise en compte de la pluralité de leurs

expériences et savoirs (et pas seulement du savoir «scientifique»)

(Castleden et al. 2012).

Deux de mes projets de recherche mentionnés en
introduction ont coïncidé avec cette tendance. C'est très

intuitivement que j'ai recouru la première fois à des méthodes

collaboratives, afin de trouver une issue à mon malaise face à

des interlocuteurs mapuche pour qui l'utilité concrète de mes

intentions de recherche était loin d'être évidente. J'ai trouvé
dans ce type d'approche un enrichissement tant personnel

que scientifique, coïncidant en outre avec mes convictions

politiques et éthiques. En effet, selon moi, les méthodes

collaboratives, outre le fait de favoriser des logiques de réciprocité

et de confiance entre partenaires de recherche, encouragent

la prise en compte de ce qui fait sens et compte aux

yeux des acteurs autochtones concernés; ce qui a son tour
peut éventuellement permettre de recueillir des données

qui n'auraient pas pu l'être par le biais de méthodes
conventionnelles. Ce sont les raisons pour lesquelles j'ai poursuivi
une démarche similaire au Canada (ayant en revanche dû y
renoncer en Bolivie, en raison des délais trop courts de ce

projet-là). Au Chili, les familles mapuche avec qui j'ai
travaillé ont vu dans mes compétences de géographe l'opportunité

de reconstituer cartographiquement leur territoire,
désarticulé par la conquête et la colonisation chiliennes

depuis la fin du 19e siècle. Si leur objectif initial était la

revitalisation de l'identité et de la mémoire locales, l'idée de

mobiliser la carte produite pour soutenir leurs revendications

foncières auprès du gouvernement chilien est rapidement

survenue. Parallèlement, les méthodes collaboratives

ont encouragé les participants mapuche à mobiliser le rêve

et les pratiques oniriques15 dans le processus de recherche,

pour mettre en évidence les dimensions spirituelles de leur
relation à l'espace, de même que la co-présence des esprits
des ancêtres et du territoire dans cette relation (Hirt 2012).

Au Québec, le projet auquel je me suis associée ne s'inscrit

pas directement dans les négociations territoriales de la
Première Nation de Mashteuiatsh. Il n'est pas moins adossé à la

politique d'affirmation culturelle et politique de Pekuaka-
miulnuatsh Takuhikan (autorités politiques et administra¬

tives de Mashteuiatsh). Le premier volet de cette collaboration,

réalisé avec le Comité patrimoine ilnu, avait un double

objectif: d'abord, raconter à partir du point de vue ilnu l'histoire

de la rivière Péribonka, route de canot majeure vers le

Nord pour les Pekuakamiulnuatsh, désormais impraticable
en raison de la présence de plusieurs barrages hydroélectriques;

ensuite, socialiser l'information produite au sein de

la communauté par une exposition de panneaux au Musée

Amérindien de Mashteuiatsh (Desbiens et al. 2015). Dans
les deux contextes, les partenaires autochtones ont considéré

la recherche comme un moyen de se réapproprier le

territoire. Au Québec, la démarche s'est en outre inscrite dans

les cadres normatifs des procédures d'éthique encourageant
la recherche collaborative, lesquelles sont en cours
d'institutionnalisation depuis les années 1990 au Canada, tant sur
l'initiative des universités que des communautés autochtones

(Collignon 2010).

Conclusion

Cet article avait pour ambition de proposer une lecture
transversale des reterritorialisations autochtones dans les

deux Amériques, en mobilisant une approche relationnelle

et contextuelle des territorialités autochtones. Si cette
proposition demanderait à être mise à l'épreuve d'un plus grand
nombre de contextes géographiques et de données empiriques,
on ne peut pas moins en tirer des conclusions intermédiaires.

J'ai suggéré que le double mouvement de réappropriation
du territoire et de décolonisation des savoirs entrepris par les

peuples autochtones se traduit par la mise en cartes et la mise

en histoires du territoire, lesquelles font partie d'un même

champ symbolique stratégique à partir duquel les acteurs
autochtones tentent de se ré-affirmer en tant que collectivités

historiques au sein des États-nations américains. Cette

production discursive s'élabore selon une dialectique
d'identification et d'opposition à la société majoritaire: d'un côté,

en mobilisant le langage, les outils et les présupposés territoriaux

de l'État, comme l'illustre l'usage des outils et modes

de représentation cartographiques étatiques par les acteurs

politiques autochtones; de l'autre, en recourant à des registres

symboliques propres. Les idées sur l'histoire élaborées par
George Sioui, qui mettent en avant le rôle sacré du terri-

,4 Certains auteurs distinguent le participatif du collaboratif: le premier générerait des espaces de participation, sans forcément signifier une rupture
avec des pratiques «extractives» de recherche; le second suppose que l'ensemble des partenaires travaille sur un pied d'égalité à la conception et à la

réalisation de toutes les étapes d'un projet (Castleden et al. 2012).

15 Chez les Mapuche, comme dans d'autres sociétés autochtones, les pratiques oniriques ont traditionnellement constitué un acte de communication

sociale et une source de connaissances valorisée et ritualisée (Deloria 2006).

118/ Tsantsa #22/2017



FREIER BEITRAG

toire, une conception circulaire du temps et la continuité
des relations entre humains et non humains, montrent que
ces registres s'inscrivent dans des visions du monde
considérées par les acteurs autochtones comme ontologiquement
distinctes de celles de la société majoritaire. Enfin, j'ai montré

que dans le contexte des luttes de décolonisation qui est

celui des peuples autochtones, les nouvelles alliances entre

acteurs autochtones et chercheurs encouragent l'adoption de

pratiques collaboratives de recherche, orientant les projets

vers les besoins et intérêts des communautés et organisations
autochtones, plutôt que vers des intérêts exclusivement

académiques, tout en favorisant la prise en compte des savoirs

et expériences propres aux partenaires de recherche autochtones.

L'objectif de cet article était de montrer l'imbrication
de ces dimensions dans le contexte des reterritorialisations
autochtones. Si chacune d'elle gagnerait à être développée,
la dimension ontologique de la territorialité autochtone
mériterait sans doute une attention particulière, dès lors que l'on

accepte l'hypothèse qu'elle soit à l'origine de la nature et de

l'ampleur des conflits entre autochtones et non autochtones.

Pour conclure, il est utile de revenir sur les postulats
constructivistes de cet article, et sur les défis épistémologiques
et éthiques qu'ils entraînent dans le cadre de recherches

collaboratives réalisées avec des acteurs autochtones aux prises

avec des luttes d'émancipation coloniale. En effet, tout en
reconnaissant le caractère socialement construit, dynamique
et complexe des identités et territorialités, on ne peut perdre
de vue les éventuelles implications politiques et pratiques d'un
tel postulat pour des groupes sociaux subissant des assignations

à identité ou à territorialité (Avanza & Laferté 2005,
Field 1999, Sturm 1999). Ainsi, en Amérique du Sud et du

Nord, la plupart des politiques étatiques de reconnaissance des

peuples autochtones, de leurs terres et territoires sont
conditionnées par l'apport de preuves, par le groupe demandeur, de

son «authenticité culturelle» et de la continuité historique de

son occupation territoriale. Ce faisant, ces politiques
méconnaissent les impacts cumulatifs et destructeurs de la colonisation,

lesquels rendent cette administration de la preuve difficile,

voire impossible pour de nombreux peuples autochtones.

Elles reposent en outre sur des critères objectivistes de l'identité

(langue, pratiques rituelles, etc.) et sur une conception
exclusive du territoire (lien incompressible entre une identité,
un espace et un groupe social). Les acteurs autochtones n'ont
donc souvent guère le choix que de recourir à des stratégies
essentialisantes pour s'assurer le succès de leurs revendications.

Field et Sturm notent que les chercheurs se retrouvent
alors pris entre deux feux, en équilibre fragile entre leurs

exigences théoriques et celles liées à la production de récits et de

représentations territoriales susceptibles de soutenir les luttes
de justice spatiale et sociale de leurs interlocuteurs autoch¬

tones. Dans ce contexte, en déconstruisant aveuglément les

catégories identitaires et territoriales des acteurs autochtones,
les chercheurs courent le risque de saper la légitimité de leurs

revendications, et de reproduire, malgré eux, des rapports de

pouvoir coloniaux. D'un autre côté, étant donné la diversité

contemporaine des collectifs autochtones, il est indéniable que
le soutien d'un chercheur à un groupe donné est susceptible
d'exclure ou de mettre sous silence la voix d'autres groupes
ou subdivisions de groupe. Les chercheurs se retrouvent
donc inévitablement face à des choix sociaux et politiques,
des dilemmes éthiques et des questionnements auxquels il
n'existe pas de réponse toute faite. Cependant, comme le

suggère Circe Sturm, nous avons la responsabilité de continuer
à en débattre (Sturm 1999). Pour ma part, je suis convaincue

que la recherche collaborative, si elle est engagée de manière
réflexive et critique, peut participer à l'instauration de

relations plus justes et égalitaires entre peuples autochtones et la

société majoritaire. Une interprétation transversale des

reterritorialisations autochtones à l'échelle des Amériques, tel que
proposé dans cet article, peut sans doute également y contribuer,

notamment par une meilleure compréhension du caractère

globalisé de ces enjeux de territoires et de savoirs.

119 /Tsantsa #22 / 2017



ARTICLE LIBRE

BIBLIOGRAPHIE

Albert Bruce. 1997. «Territorialité, ethnopolitique et

développement: à propos du mouvement indien en Amazonie

brésilienne». Cahiers desAmériques Latines 23: 177-210.

Anaya James. 2004. IndigenousPeoples in InternationalLaw.

Oxford: Oxford University Press.

Asselin Hugo, Basile Suzy. 2012. «Ethique de la recherche avec

les peuples autochtones: qu'en pensent les principaux intéressés?».

Ethiquepublique 14 (1): 333-345.

Avanza Martina, Laferté Cilles. 2005. «Dépasser la «construction

des identités»? Identification, image sociale, appartenance». Genèses

61 (4): 134-152.

Badie Bertrand. 1995. Lafin des territoires: Essai sur le désordre

internationalet l'utilitésociale du respect. Paris: Fayard.

Bengoa José. 2000. La emergencia indtgena en América Latina.

Santiago de Chile: Fondo de Cultura Econômica.

Boccara Guillaume. 2011. «Le gouvernement des «Autres». Sur le

multiculturalisme néolibéral en Amérique Latine». ActuelMarx 50

(2): 191-206.

Bourdieu Pierre. 1980. «L'identité et la représentation. Eléments

pour une réflexion critique sur l'idée de région». Actes de la recherche

en sciencessociales Mr. 63-72.

Brant Castellano Marlene. 2004. «Ethics of aboriginal health».

Journal ofAboriginalHealth 1 (1): 98-114.

Brennetot Arnaud. 2013. «Géohistoire du <néolibéralisme>: retour

sur une étiquette intellectuelle malléable et mouvante». Cybergeo 655.

http://cybergeo.revues.org/26071.

Castleden Heather, Mulrennan Monica, Godlewska Anne.

2012. «Community-based Participatory Research Involving

Indigenous Peoples in Canadian Geography: Progress? An Editorial

Introduction». The Canadian Geographer St, (2): 155-159.

Charest Paul. 1982. «Recherches anthropologiques et

contexte politique en milieu attikamek et montagnais». CultureII
(3): 11-23

Chapin Mac, Lamb Zachary, Threlkeld Bill. 2005.

«Mapping Indigenous Land». AnnualReview ofAnthropology

34(1): 619-638.

Clammer John, Poirier Sylvie, Schwimmer Éric (dir.). 2004.

Figured Worlds: Ontological Obstacles in InterculturalRelations.

Toronto/Buffalo: UTP.

Collignon Béatrice. 2010. «L'éthique et le terrain». L'Information

géographique 74 (1): 63-83.

Collignon Béatrice, Hirt Irène. A paraître. «Introduction».

Dossier: «Quand les peuples autochtones mobilisent l'espace pour
réclamer justice/Claiming space to claim for justice: the Indigenous

peoples' geographical agenda», Justicespatiale/SpatialJustice (11),

www.jssj.org.

Does Erica-lrène. 2001. Lespeuples autochtones et leur relation à

la terre. E/CN.4/Sub.2/2001/21. New York: Nations-Unies.

Del Biaggio Cristina. 2015. «Territory beyond the Anglophone

Tradition», in: Agnew John, Mamadouh Virginie, Joe Sharp, Secor

Anna (dir.), The Wiley Blackwell Companion to Political Geography, p.

35-47. Chicester: Wiley.

Deloria Vine Jr. 2006. The World We Used to Live In: Remembering

the Powers oftheMedicineMen. Golden, Colorado: Fulcrum

Publishing.

Desbiens Caroline, Hirt Irène, Pekuakamiulnuatsh
Takuhikan. 2015. «Il ne faut pas avoir peur de voir petit>:

l'acclimatation engagée comme principe de recherche en contexte

autochtone.», in: Gros-Louis Nancy, Gentelet Karine, Basile Suzy

(dir.), Boîte à outils desprincipes de la recherche en contexte autochtone:

éthique, respect, équité, réciprocité, collaboration et culture, p. 69-75.

Québec: CSSSPNQL, CRDP, UQÂT. http://www.cssspnql.com/

docs/default-source/centre-de-documentation/enjeux_ethique-

recherche-article_contributions.pdf?sfvrsn=2.

Descola Philippe. 2005. Par-delà nature et culture. Paris:

Gallimard.

Di Giminiani Piergiorgio. 2013. «The Contested Rewe: Sacred

Sites, Misunderstandings, and Ontological Pluralism in Mapuche

Land Negotiations». Journalofthe RoyalAnthropologicalInstitute 19

(3): 527-44.

Engle Karen. 2010. The Elusive Promise ofIndigenousDevelopment:

Rights, Culture, Strategy. Durham: Duke University Press.

Escobar Arturo. 2008. Territories ofDifference: Place, Movements,

life, redes. Durham: Duke University Press.

120 / Tsantsa#22 /2017



FREIER BEITRAG

Field Les. 1999. «Complicities and Collaborations: Anthropologists

and the <Unacknowledged Tribes> of California». Current

Anthropology 40 (2): 193-210.

Ghorra-Gobin Cynthia. 1998. La démarche comparative en sciences

sociales. Esquissepour un débatsur la méthode et les objectifs àpartirde

troisprojetsMOSTmenés au sein d'un réseau internationalde chercheurs.

Doc. n" 40, UNESCO, http://www.unesco.org/most/ghorra.

htm#auteur, consulté le 02.01.2015.

Godlewska Anne, Smith Neil (dir.). 1994. Geography andEmpire.

Oxford/Cambridge, MA: Blackwell.

Gros Christian. 2000. «La nation en question: identité ou

métissage?». Hérodote 99: 106-35.

Gros Christian, Dumoulin Kervran David (dir.). 2011. Le

multiculturalisme «au concret»: un modèle latino-américain. Paris:

Sorbonne nouvelle.

Harley Brian. 1988. «Maps, Knowledge, and Power», in: Cosgrove

Dennis, Daniels Stephen (dir.), The Iconography ofLandscape: Essays

on theSymbolicRepresentation,Design and Use ofPastEnvironments, p.

277-312. Cambridge: CUP.

Hirt Irène. 2009. «Cartographies autochtones. Eléments pour une

analyse critique». L'Espacegéographique 38 (2): 171-86.

Hirt Irène. 2012. «Mapping Dreams/Dreaming Maps: Bridging

Indigenous and Western Geographical Knowledge». Cartographica:

The InternationalJournalfor Geographic Information and

Geovisualization 47 (2): 105-20.

Hirt Irène, Lerch Louca. 2013. «Cartographier les territorialités

indigènes dans les Andes boliviennes: enjeux politiques, défis

méthodologiques». Cybergeo: European JournalofGeography.

Document 638. http://cybergeo.revues.org/25843.

Mamani Carlos. 1992. Losaymarasfrentea la historia: dosensayos

metodolôgicos. Chukiyawu - La Paz: Aruwiyiri / THOA.

Marimàn José. 1990. «Cuestiôn mapuche, descentralizaciôn del

Estado y autonomla regional». Tôpicos'90 1: 137-150.

Marimàn Pablo. 2002. Parlamentoy TerritorioMapuche.

Temuco/Concepciôn: IEI, UFRO/Escaparates.

Marimàn Pablo, Caniuqueo Sergio, Millalén José, Levil

Rodrigo. 2006. j...Escucha, winka...! Cuatro ensayos de Historia

NacionalMapuche y un epilogo sobre elfuturo. Santiago de Chile:

LOM.

Martinez Cobo. 1986. Etude duproblème de la discrimination

à l'encontre despopulationsautochtones, Vol. V, Conclusions, propositions

et recommandations. E/CN.4/Sub.2/1986/7/Add.4. New York:

Nations-Unies.

Morin Françoise. 2011. «Le malaise des anthropologues face à la

globalisation de l'autochtonie». Inditerra. Revue internationalesur
l'autochtonieh-, 129-40.

Peluso Nancy. 1995. «Whose woods are these? Counter-mapping
forest territories in Kalimantan, Indonesia». Antipode 27 (4): 383-406.

Poutignat Philippe, Streiff-Fenart Jocelyne. 1995. Théories de

l'ethnicité. Paris: PUF.

Raffestin Claude. 1986. «Ecogenèse territoriale et territorialité»,

in: Auriac Franck, Brunet Roger (dir.), Espaces, jeux etenjeux, p.

172-185. Paris: Fayard-Fondation Diderot.

Rivera Silvia. 2010. Violencias (re)encubiertasen Bolivia. La Paz: La

Mirada Salvaje.

Rodrigue Julie, Hervé Caroline (dir.). 2009. Dossier: «L'histoire

des nations au Québec et au Canada: un travail en chantier». Les

Cahiers du CIÉRA 4.

Schulte-Tenckhoff Isabelle. 2009. «Peuples autochtones: penser le

dilemme fondateur de l'État néo-européen», in: Gagné Natacha,

Thibault Martin & Salaün Marie (dir.), Autochtonies vues de France et

du Québec, p. 111-127. Québec: PUL & DIALOG.

Sioui Georges. 1999. Pour une histoire amérindienne de l'Amérique.

Québec: PUL.

Sioui Georges. 2008. Histoires de Kanatha: vues et contées. Essaiset

discours, 1991-2008. Ottawa: PUO.

Stavenhagen Rodolfo. 1997. «Las organisaciones indlgenas:

actores emergentes en América Latina». Revista de la CEPAL 62:

61-73.

Stone Michael. 1998. «Map or Be Mapped». Whole Earth 94:

p. 54.

Sturm Circe. 1999. «Invited Commentary on (Complicities and

Collaborations: Anthropologists and the <Unrecognized> Tribes of

California) by Les W. Field». CurrentAnthropology 40 (2): 205-7.

Walker Ryan, Jojola Ted, Natcher David (dir.). 2013.

Reclaiming Indigenous Planning. Montreal & Kingston: McGill-
Queen's University Press.

m /Tsantsa#22/2017



ARTICLE LIBRE

AUTEURE

Irène Hirt est docteure en géographie de l'Université de Genève, chercheure au CNRS (Laboratoire Passages, UMR 5319,

Université de Bordeaux-Montaigne, France).

irene.hirt@cnrs.fr

Maison des Suds

Esplanade desAntilles 12

Domaine universitaire
F-33607 Pessac-Cédex

122 / Tsantsa #22 /2017


	Enjeux de territoires, enjeux de savoirs : jalons théoriques pour une interprétation transversale des reterritorialisation autochtones dans les Amériques

