
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 22 (2017)

Artikel: "On est tous des composts" : discours et pratiques écologistes autour
des déchets organiques et des toilettes sèches

Autor: Chamel, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007191

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LAUFENDE FORSCHUNGEN

«ON EST TOUS DES COMPOSTS»
Discours et pratiques écologistes autour des déchets organiques

et des toilettes sèches

Texte: Jean Charnel

Mots clés: compost, toilettessèches, pollution, humus, écologie, Europe
Keywords: compost, dry toilets, pollution, humus, ecology, Europe

Cet article vise à analyser les discours et pratiques d'un réseau

informel d'écologistes autour de la question des déchets

organiques. Ce réseau, objet d'une recherche doctorale en cours,
s'étend en France et en Suisse romande, avec quelques
ramifications en Belgique francophone. Il relie une centaine

d'acteurs, identifiés par échantillonnage en boule de neige, dont la

production de discours (livres, articles, blogs, revues,
conférences, tribunes, etc.) est l'activité centrale. Ces acteurs
appartiennent à des réseaux de plus petite taille qui se révèlent être

interconnectés, parmi lesquels l'Institut Momentum1, les

associations Terr'Eveille2 et Chrétiens Unis pour la Terre3 et un
réseau écospirituel romand plus informel4. Ils se disent le plus

souvent écologistes et se déclarent proches, sans en être
nécessairement membres, des mouvements de la Transition5 (et de sa

composante spirituelle, la «transition intérieure») et des Coli-

1 http://www.institutmomentum.org consulté le 23.11.2016.

2 http://www.terreveille.be consulté le 23.11.2016.

3 https://chretiensunispourlaterre.wordpress.com consulté le 23.11.2016.

bris6, respectivement inspirés par le permaculteur britannique
Rob Hopkins et l'agroécologiste franco-algérien Pierre Rabhi.
Ces acteurs, en majorité (deux tiers) des hommes, ont pour la

plupart entre 30 et 60 ans. Ils7 sont issus des classes moyennes
supérieures, ont un fort capital éducatif et culturel (presque tous

ont un Master ou équivalent, un tiers détient le titre de

docteur), lisent et écrivent beaucoup, s'expriment souvent en public
et se révèlent ainsi être les intellectuels engagés d'une certaine

écologie combinant une perspective apocalyptique, l'attente de

«l'effondrement», et une vision systémique et holiste, «écospiri-
tuelle», du monde, selon laquelle «tout est lié».

Si lire, écrire et partager leurs réflexions - entre eux et à

destination des écologistes se retrouvant dans cette double

approche à la fois catastrophiste et spirituelle - est leur activité

4 Sur cette centaine d'acteurs, une petite trentaine n'a pas été rencontrée mais leurs discours publics ainsi que leurs interactions avec les autres acteurs

ont été analysés. La question des limites de l'étude d'un réseau social est un sujet délicat (Mercklé 2004). Pour la présente recherche, plutôt que de

tracer une frontière arbitraire entre insiders et outsiders, a été préférée une approche plus souple distinguant le «cœur» du réseau, où les liens entre

acteurs sont les plus denses et la congruence des discours et pratiques la plus élevée, de ses «périphéries».

5 https://transitionnetwork.org consulté le 23.11.2016.

6 https://www.colibris-lemouvement.org consulté le 23.11.2016.

7 Afin de mieux garantir l'anonymat des propos recueillis au cours d'entretiens ou d'observation participante, le genre des acteurs est «neutralisé» par
l'emploi exclusif du masculin. Ce choix se justifie par la surreprésentation d'hommes au sein du réseau étudié.

89 / Tsantsa#2Z /2017 /89-94



RECHERCHES EN COURS

principale, les acteurs de ce réseau recherchent également une
certaine «cohérence» dans leurs pratiques, qui doivent «avoir

du sens». Les pages qui suivent visent à analyser les discours

autour de certaines pratiques spécifiques, celles ayant trait à

leurs déchets, organiques en particulier, à leur transformation,

ce qui m'amènera à discuter les représentations entourant ces

pratiques en revenant notamment sur la relativité des notions de

propre et de sale et leur inscription dans un système symbolique

particulier, comme l'a théorisé Mary Douglas.

Cette recherche s'est structurée autour des discours des

acteurs, à travers l'analyse de leurs publications d'une part, et

celle des données recueillies au cours d'une cinquantaine
d'entretiens ethnographiques d'autre part. Ces intellectuels de l'écologie

vivent pour la plupart en milieu urbain, où il leur est difficile
de mettre en pratique compostage et toilettes sèches au quotidien.

Ils sont cependant nombreux à visiter régulièrement, ou à

avoir vécu, dans des «écolieux» ou «écovillages», tels que la

communauté de Findhorn en Écosse, le Schumacher College dans

le Devon, le Hameau des buis en Ardèche ou la ferme du Bec

Hellouin en Normandie, espaces où ces pratiques sont usuelles.

L'enquête a ainsi été complétée par plusieurs séjours dans ces

«laboratoires» de modes de vie écologiques et alternatifs.

«Mettre les choses au bon endroit»

Ces écologistes accordent tout d'abord une grande importance
au tri sélectif des déchets afin de réduire leur «empreinte
écologique». On peut ainsi citer l'exemple de cette personne qui
conserve les opercules des boîtes d'aluminium dans sa poche

pour qu'ils soient correctement recyclés parce que «ça [l]e rend

malade de pas mettre les choses au bon endroit». Cet autre
écologiste exprime un sentiment très certainement partagé dans

l'ensemble du réseau étudié: «je culpabilise quand je jette un

papier par terre, ça me met mal à l'aise, je me sens pas bien, pas

en harmonie avec moi, alors je ne le fais pas». Le compostage

peut donc être vu comme participant de cette même logique
visant à «mettre les choses au bon endroit». La matière
organique n'a alors, au même titre que le verre, le papier, l'aluminium

et certains plastiques, rien à faire au milieu des déchets

incinérables puisqu'elle peut être «valorisée», récupérée pour
être transformée en humus et utilisée pour amender - rendre

plus productifs - des sols peu fertiles. Ces écologistes sont donc

nombreux à avoir une poubelle spécifique pour les déchets

alimentaires dans leur cuisine, sur leur balcon ou dans leur
jardin. Mais alors qu'une telle pratique est courante en Suisse

romande où la collecte des déchets organiques est institutionnalisée

dans de nombreuses villes, ce service est plus rare en

France. Les acteurs qui n'ont pas de jardin doivent alors parfois

marcher quinze minutes pour atteindre un compost
collectif, ou s'initient au lombricompostage. Ils sont en effet
plusieurs acteurs du réseau, tous habitant Paris, à s'essayer à cette
méthode de compostage accélérée grâce à l'introduction de

vers de terre dans le compost. Ces lombrics ont pu faire «hurler»

leurs partenaires, qui ne cachent pas leur «dégoût», même
si cela «intéresse beaucoup les enfants»6.

«Le compost, c'est l'alchimie»

Il y a cependant dans le compostage quelque chose de radicalement

différent des autres formes de recyclage des déchets. Il ne

s'agit en effet pas, ou pas seulement, de réduire son empreinte
écologique, mais d'observer le cycle de la vie avec des

organismes qui meurent et se dégradent pour permettre à d'autres

formes de vie d'éclore et de croître. Comme le dit un acteur, le

tri des déchets reste «abstrait», ils disparaissent une fois emmenés

par le service de ramassage, alors qu'avec le compost, «on est

vraiment dans la vie». Il s'enthousiasme à propos du compostage:

Quand lapremièrefois tupeux étendre cet engrais noir qui est

lefruit de tous tes déchets, quisent bon, et que tupeux mettre

ça dans la terre, [...]pour moi, symboliquement, le compost
c'estgénial. Finalement c'est du déchet qui se transforme en

source de vie. La viespirituelle, c'est un compostagepermanent

puisqu 'ils'agit de rien rejeter. On a en nous des ombres,

le malqu 'on apu causer, toutes cesparties de nous qui ne sont

pas encore complètement lumineuses et tout ce que tu veux,
mais iln'y a rien à rejeter de tout ça, ily atoutqui est à

transformer. [...]c'est unpeu comme uneforme d'alchimie. Pour
moi le compost c'est l'alchimie, c'est leplomb qui devient de

l'or. Mais c'est ce qu 'on a àfaire avec tout notre être. (Cadre
dans une ONG, la cinquantaine, Suisse romande)

La vie sous toutes ses formes est en effet à l'honneur dans

un compost, lequel réhabilite des formes de vie généralement
considérées comme sales, impures, «dégoûtantes» voire
malsaines: bactéries, champignons, vers de terre. C'est donc une
forme d'expérimentation de la «toile de la vie» chère à ces

écologistes, avec en plus un processus de transformation, assimilé

à une «forme d'alchimie», qui permet de faire une analogie

avec la vie spirituelle. Cette pratique revêt donc une forte
dimension symbolique pour ces écologistes:

8 Entretien avec trois acteurs parisiens. L'un d'entre eux, la journaliste environnementale Jade Lindegaard (Médiapart), évoque aussi le sujet dans son

livre Je crise climatique (2014).

90 !Tsantsa#22/2017



LAUFENDE FORSCHUNGEN

lesgens qui expérimentent des composts, c'est très, trèsfort. Ils
expérimentent le mystère d'un trucdégoûtantqui devient un

truc merveilleux, et c'est bluffant, c'estpresque métaphysique

comme expérience. On est tous des composts. (Juriste
environnemental, la cinquantaine, Paris)

«Ça devient quelque chose
qui n'est pas sale»

Il est une autre forme de compostage qui est l'objet d'un vif
intérêt chez les écologistes, celui des excréments. Utiliser de

l'eau potable pour les évacuer leur semble être une aberration,

un gaspillage inutile, alors même qu'ils peuvent être «digérés»

par des bactéries et également utilisés pour amender des

sols. Les toilettes sèches sont alors adoptées comme la solution

idéale pour économiser l'eau et composter les déjections
humaines. L'on y défèque dans un seau ou au-dessus d'une
chambre de compostage, on ajoute un peu de sciure après

chaque usage, et de temps à autres le contenu réceptacle est

évacué vers un tas extérieur pour qu'il s'y composte à son

rythme. Ce système peut sembler «sale» pour l'habitué des

water-closets usuels, ceux qui l'ont adopté s'en émerveillent

au contraire, comme cette écologiste rencontrée par la sociologue

Geneviève Pruvost dans le cadre de son enquête sur
«l'alternative écologique au quotidien»:

J'adore mes toilettessèches. C'est un bonheur d'aller viderson

seau. Ilfautqueje te raconte: lapremièrefois, le compost, quand

je mesuis rendu compte queçasentait bon, que c'était de la terre
saine,j'ai mis les mains dedans. C'était incroyable. (Stéphanie,
36 ans, enseignante, citée par Pruvost 2013: 47)

Elle n'est pas la seule à accorder une importance particulière

à un acte et un processus qui sont généralement escamotés,

passés sous silence. Un des néo-ruraux filmés par Jean-Pierre
Caries dans son documentaire sur les alternatives au travail salarié

parle ainsi de «déposer notre offrande à la terre» (Caries 2007:

16'55"). Plus loin dans le film, les «toilettes en sec» sont présentées

par un autre néo-rural comme «révolutionnaires». En effet:

La merde, çapue [...] c'est un tabou. [...] quand lesgens vont
dans les chiottes, qu 'ils chientdans de l'eau et qu 'ils tirent la
chasse, fffshhh, ças'en vaetons'en occupeplus, fini, le tabou,

on l'entretient comme ça. Àpartirdu moment où tu vas
utiliser un toilette compost [...], tufais du compost, tu régénères

l'humus, tu t'occupes de ta merde [...], çasentpas, tulevois
[...], ça devient quelque chose qui n'estpassale [...]. Çachange

plein de choses, c'est la base [...] d'un truc quipeut changer

plein de choses derrière. Tous les matins après tu t'aperçois

que tu as changé quelque chose de vachementfondamental
dans ta vie. (Caries 2007: 84')9

Au sein du réseau étudié, peu nombreux sont ceux qui
utilisent de telles toilettes au quotidien. Habitant pour la plupart
en ville, dans des appartements, leur environnement est en effet

peu adapté. Un acteur toutefois, qui auto-construit sa maison

écologique en région parisienne et vit entretemps dans le jardin
(cuisine-salon en plein air sous une bâche, petite yourte faisant

office de chambre et de bureau), raconte être «passé» aux toilettes
sèches alors qu'il vivait encore en appartement, ce qui entrainait

un peu de logistique pour évacuer les seaux d'excréments.

Ce type de limitation peut inciter certains écologistes à

«sauter le pas», tel cet acteur qui explique qu'après avoir atteint
la limite de ce qu'il pouvait faire en vivant en appartement, il
s'était mis à la recherche d'un «écolieu» pour y vivre et faire
le «nextstep», lieu qu'il présente fièrement comme ayant les

seules toilettes sèches du Pays de Gex. Ces petits coins
écologiques deviennent ainsi un équipement incontournable de

tous les écolieux, presque un marqueur identitaire de l'habitat
écologique. Le fondateur d'une «recyclerie» ardéchoise
installée non loin de l'écovillage du Hameau des buis et inspirée
des communautés Emmaüs mais aussi des «oasis en tous lieux»
initiées par Pierre Rabhi et son association Terre et humanisme,

ironise ainsi en montrant ses toilettes sèches (décorées

vintage)-, «les toilettes sèches, c'est le seul point commun
à toutes les oasis». Et effectivement, elles sont bien présentes
dans presque tous les écovillages ou écolieux visités.

Un écovillage fait pourtant exception: la communauté
de Findhorn, au Nord de l'Écosse10. Les toilettes y sont en
effet «normales», avec chasse d'eau, mais l'eau est traitée sur

place, dans une station d'épuration écologique appelée Living
Machine. Celle-ci est constituée d'une serre dans laquelle se

trouvent de nombreux bacs. L'eau circule de bac en bac, lesquels

sont peuplés de bactéries, algues et micro-organismes, ainsi que
de plantes d'eau, qui nettoient l'eau en se développant. Ce type

9 Les propos de ces deux néo-ruraux qui s'expriment sous la plume de Pruvost et face à la caméra de Caries méritaient d'être repris parce qu'ils
résument parfaitement des représentations partagées par les acteurs. L'action de prendre la terre entre ses mains, qu'elle soit issue d'un compost ou pas,

est ainsi souvent rapportée par les acteurs comme une expérience particulière.

10 Séjour d'observation participante en septembre 2013 à l'occasion d'une Experience Week, initiation à l'écovillage par laquelle doivent passer tous les

visiteurs qui se succèdent, nombreux, tout au long de l'année.

91 / Tsantsa#22 12017



RECHERCHES EN COURS

de processus de retraitement n'a rien d'exceptionnel, mais beaucoup

plus intéressante est la perception de la LivingMachine au

sein de la communauté. Ce n'est en effet pas un lieu caché ou que
l'on évite, comme c'est en général le cas pour une station d'épuration.

Au contraire, la serre est un lieu de méditation et le

passage obligé de tout nouveau visiteur. Une visite guidée est alors

organisée, au cours de laquelle on insiste sur l'interconnexion du

vivant, et elle se termine par un temps de recueillement dans la

serre, au milieu des bacs de retraitement, au cours duquel chacun

est invité à méditer sur le cycle de la vie, à se connecter à

cette vie qui se recrée à partir de nos déchets.

Discussion

Comment interpréter cet intérêt particulier chez ces écologistes

pour ce qui est considéré par la société en général comme «sale»,

et qui doit donc être caché, «tabou»? Avec son essai sur les notions

de pollution et de tabou, De lasouillure, Mary Douglas offre une
lecture possible de ces discours et pratiques. Selon elle, la définition

du sale est relative, et est considéré comme tel ce «qui n'est

pas à sa place» dans un «système symbolique» particulier:

La saleté n'est donc jamais un phénomène unique, isolé.

Là où il y a saleté, il y a système. La saleté est le sous-

produit d'une organisation et d'une classification de la

matière, dans la mesure où toute mise en ordre entraîne le

rejet d'éléments non appropriés. Cette interprétation de

la saleté nous conduit tout droit au domaine symbolique.
(Douglas 2001: 55)

L'intérêt de ces écologistes pour le «sale» peut être l'expression

d'une volonté affichée de rupture d'avec l'ordre dominant.

Les acteurs, qui disent souvent ne pas trouver leur place dans

la société, pourraient ainsi s'identifier à ce qui est rejeté par le

système symbolique dominant. Plus certainement, en
s'émerveillant de ces excréments transformés en humus, dans lequel

on peut mettre les mains, ou en faisant de la centrale d'épuration

de Findhorn un lieu de méditation, ils semblent chercher

à inverser la polarité propre/sale. Ce qui n'est qu'un amas de

déchets puant et dégoûtant pour le plus grand nombre, devient

pour les écologistes un processus «magique» de transformation

de la matière organique morte en «source de vie». Les bactéries

sont aussi l'enjeu d'un retournement de perspective: de source

de maladies, de mort, dont il faut se débarrasser en désinfectant,

stérilisant, aseptisant, elles deviennent également sources de vie

puisqu'elles sont leurs «ancêtres» et qu'elles font même partie
intégrante du corps humain: «je sais que j'ai cent fois plus de

bactéries de champignons que j'ai de cellules dans mon corps, donc

je suis fait beaucoup plus de non-moi que je suis fait de moi» dit
ainsi un acteur. De tels «renversements de valeurs» sont observés

par Agnès Jeanjean chez les égoutiers, lesquels, selon elle,

«développent des figures inversées, subversives», une «connaissance

sensuelle des égoûts» qui s'apparente à un «savoir secret quasiment

magique» (Jeanjean 2000: 638; voir aussi Jeanjean 1999).

Mais ces inversions du pur et de l'impur, du propre et du

sale, ne résultent cependant pas seulement chez les acteurs

d'une opposition au système symbolique dominant. Elles

correspondent tout autant à la définition d'un nouvel ordonnancement

du réel, à la promotion d'un autre système symbolique.
En effet, les discours et pratiques autour du compostage, de la

transformation des excréments en humus, des vers de terre, des

bactéries renvoient tous à un arrière-plan épistémologique et

ontologique qui définit «l'être au monde» de ces écologistes.
Ceux-ci dénoncent constamment le réductionnisme «cartésien»

et son approche mécaniste, le dualisme, l'anthropocentrisme,

l'individualisme, la compétition, pour mieux défendre

une vision holiste et systémique selon laquelle les êtres vivants,
humains et non-humains, entretiennent des relations

d'interdépendance fondées sur un principe de coopération. «Tout est

lié» et tous les êtres vivants se voient inclus dans une grande et

unique «toile de la vie». Dans cette perspective moniste,
unifiant matériel et spirituel, nature et culture, la vie humaine n'est

qu'une expression particulière du vivant et elle s'insère dans

les cycles de la vie. Il est donc logique de prêter une attention

particulière au redéploiement de ses déchets dans de nouvelles

formes de vie et d'accorder une plus grande considération aux
lombrics et bactéries qui jouent un grand rôle dans ce processus.

Certains poussent cette logique plus loin en prenant au mot
l'acteur cité auparavant quand il affirme qu'«on est tous des

composts». L'ingénieur Philippe Bihouix, acteur du réseau

associé à Momentum, évoque ainsi le sujet de la «mort
écologique» dans son livre L'âge des low tech. L'idéal, selon lui, serait

d'être enterré dans «un simple linceul en chanvre grossier, au

coin d'un bois, pour amender les sols». On pourrait alors «faire

des cimetières des «bois sacrés», d'inspiration chamanique, qui
sentiraient bon l'humus» (Bihouix 2014: 250-251). Un autre

acteur, Pablo Servigne11, est membre du comité scientifique de

la Fondation Métamorphose, dont le slogan est «mourir, puis
donner la vie...»12. L'objectif de cette fondation est de parvenir

11 Pablo Servigne est un entomologiste devenu chercheur indépendant associé à l'Institut Momentum.

12 https://metamorphoseproject.wordpress.com consulté le 18.04.2016.

92 / Tsantsa #22 j2017



LAUFENDE FORSCHUNGEN

au «miracle de l'humusation» par inhumation en pleine terre
dans un linceul biodégradable pour produire un mètre cube de

«super compost» (Floutié 2016: 40).

Le corps humain est alors considéré comme de la matière

organique dont il faut tirer le meilleur parti pour «protéger la

terre coûte que coûte». Cet intérêt pour des «funérailles bio»

n'est pas limité au réseau étudié. Elisabeth Anstett répertorie

ainsi les pratiques visant à «recycler des cadavres» en

soulignant très justement cette dimension de recyclage afin

que «l'être humain [soit] pleinement intégré au cycle naturel

écologique» (Anstett 2015: 154-156). Elle identifie la quête
d'une forme d'immortalité, qui correspond au souhait de la

Fondation Métamorphose de «donner du sens à l'après-vie»,
mais sans évoquer de «dimension spirituelle», contrairement
à Rumble et al. pour qui cet «utilitarisme écologique» a aussi

quelque chose de «sacré», à travers un «réenchantement de la

mort» (Rumble etal. 2014: 253).

Ces références restent toutefois vagues, alors qu'il existe une

véritable «écologie spirituelle» ou «écospiritualité» à l'œuvre à

travers ces discours et pratiques, et qu'elle ne se limite pas à la

«mort écologique». Les acteurs parlent en effet de «métaphysique»

et de «mystère» à propos du compostage, et l'un d'eux

se réfère plus précisément à l'«alchimie». Les notions de

«transmutation» ou de «métamorphose» sont très courantes dans les

discours des acteurs, qu'il s'agisse de «transition intérieure»,
de «mutation des consciences» ou de «transformation civilisa-
tionnelle». Le compostage est ainsi une expérience concrète
de la transmutation où le microcosme bactérien à l'œuvre
constitue les «cellules vivantes d'un corps plus grand»,
entretenant ainsi une relation de correspondance avec la Terre-

Gaïa, «planète vivante», suivant une conception organiciste.
Ceci caractérise une «forme de pensée ésotérique» (Faivre

2007; Bisson 2013) dans laquelle s'inscrit F écospiritualité des

acteurs, notamment à travers leurs références à l'écologie
profonde (Filoramo 1993), à l'écopsychologie et la proximité de

certains avec le courant anthroposophique fondé par Rudolf
Steiner (Choné 2013; Choné 2016).

93 / Tsantsa#Z2 /2017



RECHERCHES EN COURS

RÉFÉRENCES

Anstett Elisabeth. 2015. «Les funérailles <bio». Communications 97:

147-159.

Bihouix Philippe. 2014.L'âge des low-tech. Vers une civilisation

techniquementsoutenable. Paris: Seuil.

Bisson David. 2013. «Esotérisme, nature et spiritualité. Variations

autour de la notion d'<écologie spirituelle», in: Bertina Ludovic,

Carnac Romain, Fauches Aurélien, Gervais Mathieu (dir.), Nature et

religions, p. 163-172. Paris: CNRS Editions.

Caries Pierre (réalisateur). 2007. Volemrienfoutrealpa'is.

Montpellier: C-P Productions (107 minutes)

Choné Aurélie. 2016. «Ecospiritualité», in: Choné Aurélie, Isabelle

Hajek, Philippe Hamman (dir.), Guide des humanités

environnementales, p. 59-71. Villeneuve-d Ascq: Presses

universitaires du Septentrion.

2013. «Les fondements de l'écologie spirituelle chez Rudolf Steiner»,

in: PoliticaHermetica 27, p. 15-35. Lausanne: L'Âge d'homme.

Douglas Mary. 2001 [1971]. De la souillure. Essaisur les notions de

pollution et de tabou. Paris: La Découverte/Poche.

Faivre Antoine. 2007. L'ésotérisme. Paris: PUF.

Filoramo Giovanni. 1993. «Métamorphoses d'Hermès. Le sacré

ésotérique d'Écologie profonde», in: Hervieu-Léger Danièle (dir.),

Religion et écologie, p. 137-150. Paris: Cerf.

Floutié Odile. 2016. «Après la mort, le retour à la terre». Silence,

février 2016, p. 38-40.

Jeanjean Agnès. 2000. «Basses Œuvres. Ethnologie d'un réseau

technique urbain: les égouts de Montpellier». Annuaire des collectivités

locales 20(1): 633-640.

1999. «Les égouts de Montpellier: mots crus et mots propres».

Ethnologie Française 29(4): 607-615.

Lindgaard Jade. 2014. Je crise climatique. Laplanète, ma chaudière et

moi. Paris: La Découverte.

Mercklé Pierre. 2004. La sociologie des réseauxsociaux. Paris: La

Découverte.

Pruvost Geneviève. 2013. «L'alternative écologique au quotidien.

Vivre et travailler autrement». Terrain 60: 36-55.

Rumble Hannah, Troyer John, Walter Tony, Woodthorpe
Kate. 2014. «Disposai or Dispersal? Environmentalism and Final

Treatment of the British Dead». Mortality 19(3): 243-260.

AUTEUR

Jean Charnel est doctorant en sciences des religions à l'Université de Lausanne. 11 est rattaché à l'Institut religions, cultures,
modernité (IRCM) et à la chaire d'Anthropologie des processus politico-religieux, et sa thèse porte sur un réseau informel

d'écologistes vivant en France et en Suisse romande qui mêlent perspective catastrophiste et écospiritualité.

jean. chamel@unil. ch

FTSR/IRCM
Anthropole
Université de Lausanne

CH-1015 Lausanne

94 / Tsantsa #22/2017


	"On est tous des composts" : discours et pratiques écologistes autour des déchets organiques et des toilettes sèches

