Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera

d'etnologia
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 22 (2017)

Artikel: "On est tous des composts” : discours et pratiques écologistes autour
des déchets organiques et des toilettes séches

Autor: Chamel, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007191

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LAUFENDE FORSCHUNGEN

«ON EST TOUS DES COMPOSTS»

Discours et pratiques écologistes autour des déchets organiques
et des toilettes séches

Texte: Jean Chamel

Mots clés: compost, toilettes séches, pollution, humus, écologie, Europe
Keywords: compost, dry toilets, pollution, humus, ecology, Europe

Cet article vise a analyser les discours et pratiques d’un réseau
informel d’écologistes autour de la question des déchets orga-
niques. Ce réseau, objet d’une recherche doctorale en cours,
s’étend en France et en Suisse romande, avec quelques rami-
fications en Belgique francophone. Il relie une centaine d’ac-
teurs, identifiés par échantillonnage en boule de neige, dont la
production de discours (livres, articles, blogs, revues, confé-
rences, tribunes, etc.) est ’activité centrale. Ces acteurs appar-
tiennent a des réseaux de plus petite taille qui se révélent étre
interconnectés, parmi lesquels I'Institut Momentum', les asso-
ciations Terr’Eveille? et Chrétiens Unis pour la Terre® et un
réseau écospirituel romand plus informel®. Ils se disent le plus
souvent écologistes et se déclarent proches, sans en étre néces-
sairement membres, des mouvements de la Transition® (et de sa
composante spirituelle, la «transition intérieure») et des Coli-

! http://www.institutmomentum.org consulté le 23.11.2016.

2 http://www.terreveille.be consulté le 23.11.2016.

3 https://chretiensunispourlaterre.wordpress.com consulté le 23.11.2016.

bris®, respectivement inspirés par le permaculteur britannique
Rob Hopkins et I’agroécologiste franco-algérien Pierre Rabhi.
Ces acteurs, en majorité (deux tiers) des hommes, ont pour la
plupart entre 30 et 60 ans. Ils” sont issus des classes moyennes
supérieures, ont un fort capital éducatif et culturel (presque tous
ont un Master ou équivalent, un tiers détient le titre de doc-
teur), lisent et écrivent beaucoup, s'expriment souvent en public
et se révelent ainsi étre les intellectuels engagés d’une certaine
écologie combinant une perspective apocalyptique, ’attente de
«l’effondrement», et une vision systémique et holiste, «écospiri-
tuelle», du monde, selon laquelle «tout est lié».

Si lire, écrire et partager leurs réflexions — entre eux et a
destination des écologistes se retrouvant dans cette double
approche a la fois catastrophiste et spirituelle — est leur activité

4 Sur cette centaine d’acteurs, une petite trentaine n'a pas été rencontrée mais leurs discours publics ainsi que leurs interactions avec les autres acteurs
ont été analysés. La question des limites de I'étude d’un réseau social est un sujet délicat (Mercklé 2004). Pour la présente recherche, plut6t que de
tracer une frontiére arbitraire entre insiders et outsiders, a été préférée une approche plus souple distinguant le «cceur» du réseau, o les liens entre
acteurs sont les plus denses et la congruence des discours et pratiques la plus élevée, de ses «périphéries».

5 https://transitionnetwork.org consulté le 23.11.2016.

¢ https://www.colibris-lemouvement.org consulté le 23.11.2016.

7 Afin de mieux garantir I'anonymat des propos recueillis au cours d’entretiens ou d’observation participante, le genre des acteurs est «neutralisé» par
I’emploi exclusif du masculin. Ce choix se justifie par la surreprésentation d’hommes au sein du réseau étudié.

89 | Tsantsa #22 [ 2017 | 89-94



RECHERCHES EN COURS

principale, les acteurs de ce réseau recherchent également une
certaine «cohérence» dans leurs pratiques, qui doivent «avoir
du sens». Les pages qui suivent visent a analyser les discours
autour de certaines pratiques spécifiques, celles ayant trait a
leurs déchets, organiques en particulier, a leur transformation,
ce qui m’ameénera a discuter les représentations entourant ces
pratiques en revenant notamment sur la relativité des notions de
propre et de sale et leur inscription dans un systéme symbolique
particulier, comme I’a théorisé Mary Douglas.

Cette recherche s'est structurée autour des discours des
acteurs, a travers ’analyse de leurs publications d’une part, et
celle des données recueillies au cours d’une cinquantaine d’en-
tretiens ethnographiques d’autre part. Cesintellectuels del’éco-
logie vivent pour la plupart en milieu urbain, ot il leur est difficile
de mettre en pratique compostage et toilettes séches au quoti-
dien. IIs sont cependant nombreux a visiter réguliérement, ou a
avoir vécu, dans des «écolieux» ou «écovillages», tels que la com-
munauté de Findhorn en Ecosse, le Schumacher College dans
le Devon, le Hameau des buis en Ardéche ou la ferme du Bec
Hellouin en Normandie, espaces ou ces pratiques sont usuelles.
L'enquéte a ainsi été complétée par plusieurs séjours dans ces
«laboratoires» de modes de vie écologiques et alternatifs.

«Mettre les choses au bon endroit»

Ces écologistes accordent tout d’abord une grande importance
au tri sélectif des déchets afin de réduire leur «empreinte éco-
logique». On peut ainsi citer I’exemple de cette personne qui
conserve les opercules des boites d’aluminium dans sa poche
pour qu'ils soient correctement recyclés parce que «¢a [l]e rend
malade de pas mettre les choses au bon endroit». Cet autre éco-
logiste exprime un sentiment trés certainement partagé dans
I’ensemble du réseau étudié: «je culpabilise quand je jette un
papier par terre, ca me met mal a I’aise, je me sens pas bien, pas
en harmonie avec moi, alors je ne le fais pas». Le compostage
peut donc étre vu comme participant de cette méme logique
visant 4 «mettre les choses au bon endroit». La matiére orga-
nique n’a alors, au méme titre que le verre, le papier, I’alumi-
nium et certains plastiques, rien a faire au milieu des déchets
incinérables puisqu’elle peut étre «valorisée», récupérée pour
étre transformée en humus et utilisée pour amender — rendre
plus productifs — des sols peu fertiles. Ces écologistes sont donc
nombreux a avoir une poubelle spécifique pour les déchets ali-
mentaires dans leur cuisine, sur leur balcon ou dans leur jar-
din. Mais alors qu'une telle pratique est courante en Suisse

romande ou la collecte des déchets organiques est institution-
nalisée dans de nombreuses villes, ce service est plus rare en
France. Les acteurs qui n’ont pas de jardin doivent alors par-
fois marcher quinze minutes pour atteindre un compost col-
lectif, ou s’initient au lombricompostage. Ils sont en effet plu-
sieurs acteurs du réseau, tous habitant Paris, 4 s’essayer a cette
méthode de compostage accélérée grace a I'introduction de
vers de terre dans le compost. Ces lombrics ont pu faire «hur-
ler» leurs partenaires, qui ne cachent pas leur «dégotit», méme
si cela «intéresse beaucoup les enfants»®.

«Le compost, c’est I'alchimie»

Il'y a cependant dans le compostage quelque chose de radicale-
ment différent des autres formes de recyclage des déchets. Il ne
s’agit en effet pas, ou pas seulement, de réduire son empreinte
écologique, mais d’observer le cycle de la vie avec des orga-
nismes qui meurent et se dégradent pour permettre a d’autres
formes de vie d’éclore et de croitre. Comme le dit un acteur, le
tri des déchets reste «abstrait», ils disparaissent une fois emme-
nés par le service de ramassage, alors qu'avec le compost, «on est
vraiment dansla vie». Il s'enthousiasme 4 propos du compostage:

Quand la premiere fois tu peux étendre cet engrais noir qui est
le fruit de tous tes déchets, qui sent bon, et que tu peux mettre
cadans la terre, [...] pour moi, symboliquement, le compost
cest génial. Finalement c'est du déchet qui se transforme en
source de vie. La vie spirituelle, c'est un compostage perma-
nent puisqu'il s'agit de rien rejeter. On a en nous des ombres,
le mal qu'on a pu causer, toutes ces parties de nous qui ne sont
pas encore completement lumineuses et tout ce que tu veux,
mais il n’y arien d rejeter de tout ¢a, 1l y a tout qui est a trans-
Sformer. [...] c'est un peu comme une forme d'alchimie. Pour
mot le compost c'est l'alchimie, c'est le plomb qui devient de
Lor. Mais cest ce qu'on a a faire avec tout notre étre. (Cadre
dans une ONG, la cinquantaine, Suisse romande)

La vie sous toutes ses formes est en effet a I’honneur dans
un compost, lequel réhabilite des formes de vie généralement
considérées comme sales, impures, «dégoutantes» voire mal-
saines: bactéries, champignons, vers de terre. C’est donc une
forme d’expérimentation de la «toile de la vie» chére a ces
écologistes, avec en plus un processus de transformation, assi-
milé 4 une «forme d’alchimie», qui permet de faire une analo-
gie avec la vie spirituelle. Cette pratique revét donc une forte
dimension symbolique pour ces écologistes:

8 Entretien avec trois acteurs parisiens. L'un d’entre eux, la journaliste environnementale Jade Lindegaard (Médiapart), évoque aussi le sujet dans son

livre Je crise climatique (2014).

90 / Tsantsa #22 | 2017



LAUFENDE FORSCHUNGEN

les gens qui expérimentent des composts, c'est tres, tres fort. lls
expérimentent le mystére d’un truc dégoutant qui devient un
truc merveilleux, et c'est bluffant, c'est presque métaphysique
comme expérience. On est tous des composts. (Juriste environ-
nemental, la cinquantaine, Paris)

«Ca devient quelque chose
qui n’est pas sale»

Il est une autre forme de compostage qui est I’objet d’un vif
intérét chez les écologistes, celui des excréments. Utiliser de
I’eau potable pour les évacuer leur semble étre une aberration,
un gaspillage inutile, alors méme qu’ils peuvent étre «digé-
rés» par des bactéries et également utilisés pour amender des
sols. Les toilettes séches sont alors adoptées comme la solu-
tion idéale pour économiser I’eau et composter les déjections
humaines. L'on y déféque dans un seau ou au-dessus d’une
chambre de compostage, on ajoute un peu de sciure aprés
chaque usage, et de temps a autres le contenu réceptacle est
évacué vers un tas extérieur pour qu'il s'y composte a son
rythme. Ce systéme peut sembler «sale» pour I’habitué des
water-closets usuels, ceux qui ’ont adopté s’en émerveillent
au contraire, comme cette écologiste rencontrée par la socio-
logue Geneviéve Pruvost dans le cadre de son enquéte sur
«l’alternative écologique au quotidien»:

Jadore mes toilettes séches. C'est un bonheur d'aller vider son

seauw. Il faut queje te raconte: la premieére fois, le compost, quand
Je me suis rendu compte que ga sentait bon, que cétait de la terre

saine, j'ai mis les mains dedans. C était incroyable. (Stéphanie,
36 ans, enseignante, citée par Pruvost 2013: 47)

Elle n’est pas la seule a accorder une importance particu-
liére 4 un acte et un processus qui sont généralement escamotés,
passés sous silence. Un des néo-ruraux filmés par Jean-Pierre
Carles dans son documentaire sur les alternatives au travail sala-
rié parle ainsi de «déposer notre offrande a la terre» (Carles 2007:
16’55”). Plus loin dans le film, les «toilettes en sec» sont présen-
tées par un autre néo-rural comme «révolutionnaires». En effet:

Lamerde, capuel...] c'est un tabou. [...] quand les gens vont
dans les chiottes, qu'ils chient dans de l'eau et qu'ils tirent la
chasse, fffshhh, ca s'en va et on s'en occupe plus, fini, le tabou,

on lentretient comme ¢a. A partir du moment ois tu vas uti-
liser un toilette compost [...], tu fais du compost, tu régénéres
Lhumus, tu t'occupes de ta merde [...], ¢ca sent pas, tu le vois
[...], ¢a devient quelque chose qui n'est pas sale [...]. Ca change
plein de choses, c'est la base [...] d’un truc qui peut changer
plein de choses derriére. Tous les matins apres tu t apergois
que tu as changé quelque chose de vachement fondamental
dans ta vie. (Carles 2007: 84°)°

Au sein du réseau étudié, peu nombreux sont ceux qui uti-
lisent de telles toilettes au quotidien. Habitant pour la plupart
en ville, dans des appartements, leur environnement est en effet
peu adapté. Un acteur toutefois, qui auto-construit sa maison
écologique en région parisienne et vit entretemps dans le jardin
(cuisine-salon en plein air sous une bache, petite yourte faisant
office de chambre et de bureau), raconte étre «passé» aux toilettes
séches alors qu’il vivait encore en appartement, ce qui entrainait
un peu de logistique pour évacuer les seaux d’excréments.

Ce type de limitation peut inciter certains écologistes a
«sauter le pas», tel cet acteur qui explique qu'aprés avoir atteint
la limite de ce qu’il pouvait faire en vivant en appartement, il
s’était mis 2 la recherche d’un «écolieu» pour y vivre et faire
le «next step», lieu qu’il présente fierement comme ayant les
seules toilettes séches du Pays de Gex. Ces petits coins éco-
logiques deviennent ainsi un équipement incontournable de
tous les écolieux, presque un marqueur identitaire de I’habitat
écologique. Le fondateur d’une «recyclerie» ardéchoise ins-
tallée non loin de I’écovillage du Hameau des buis et inspirée
des communautés Emmaiis mais aussi des «oasis en tous lieux»
initiées par Pierre Rabhi et son association Terre et huma-
nisme, ironise ainsi en montrant ses toilettes séches (déco-
rées vintage): «les toilettes séches, c’est le seul point commun
a toutes les oasis». Et effectivement, elles sont bien présentes
dans presque tous les écovillages ou écolieux visités.

Un écovillage fait pourtant exception: la communauté
de Findhorn, au Nord de I'Ecosse®. Les toilettes y sont en
effet «<normales», avec chasse d’eau, mais I’eau est traitée sur
place, dans une station d’épuration écologique appelée Living
Machine. Celle-ci est constituée d’une serre dans laquelle se
trouvent de nombreux bacs. L'eau circule de bac en bac, lesquels
sont peuplés de bactéries, algues et micro-organismes, ainsi que
de plantes d’eau, qui nettoient |’eau en se développant. Ce type

9 Les propos de ces deux néo-ruraux qui s’expriment sous la plume de Pruvost et face 4 la caméra de Carles méritaient d’étre repris parce qu'ils

résument parfaitement des représentations partagées par les acteurs. L'action de prendre la terre entre ses mains, qu’elle soit issue d’un compost ou pas,

est ainsi souvent rapportée par les acteurs comme une expérience particuliére.

10 Séjour d’observation participante en septembre 2013 a 'occasion d’une Experience Week, initiation a I’écovillage par laquelle doivent passer tous les

visiteurs qui se succédent, nombreux, tout au long de ’année.

9/ Tsantsa#22 [ 2017



RECHERCHES EN COURS

de processus de retraitement n’a rien d’exceptionnel, mais beau-
coup plus intéressante est la perception de la Lzoving Machine au
sein de lacommunauté. Ce n’est en effet pas un lieu caché ou que
’on évite, comme c’est en général le cas pour une station d’épu-
ration. Au contraire, la serre est un lieu de méditation et le pas-
sage obligé de tout nouveau visiteur. Une visite guidée est alors
organisée, au cours de laquelle on insiste sur |’interconnexion du
vivant, et elle se termine par un temps de recueillement dans la
serre, au milieu des bacs de retraitement, au cours duquel cha-
cun est invité a méditer sur le cycle de la vie, a se connecter a
cette vie qui se recrée a partir de nos déchets.

Discussion

Comment interpréter cet intérét particulier chez ces écologistes
pour ce qui est considéré par la société en général comme «sale»,
et qui doit donc étre caché, «tabou»? Avec son essaisur les notions
de pollution et de tabou, De /a souilfure, Mary Douglas offre une
lecture possible de ces discours et pratiques. Selon elle, la défini-
tion du sale est relative, et est considéré comme tel ce «qui n’est
pas a sa place» dans un «systéme symbolique» particulier:

La saleté n’est donc jamais un phénomeéne unique, isolé.
Laouil y asaleté, il y a systéme. La saleté est le sous-
produit d’une organisation et d’une classification de la
matiére, dans la mesure ol toute mise en ordre entraine le
rejet d’éléments non appropriés. Cette interprétation de
la saleté nous conduit tout droit au domaine symbolique.
(Douglas 2001: 55)

L’'intérét de ces écologistes pour le «sale» peut étre I’expres-
sion d’une volonté affichée de rupture d’avec I'ordre dominant.
Les acteurs, qui disent souvent ne pas trouver leur place dans
la société, pourraient ainsi s’identifier 4 ce qui est rejeté par le
systéme symbolique dominant. Plus certainement, en s’émer-
veillant de ces excréments transformés en humus, dans lequel
on peut mettre les mains, ou en faisant de la centrale d’épura-
tion de Findhorn un lieu de méditation, ils semblent chercher
a inverser la polarité propre/sale. Ce qui n'est qu'un amas de
déchets puant et dégoutant pour le plus grand nombre, devient
pour les écologistes un processus «magique» de transformation
de la matiére organique morte en «source de vie». Les bactéries
sont aussi I’enjeu d’un retournement de perspective: de source
de maladies, de mort, dont il faut se débarrasser en désinfectant,
stérilisant, aseptisant, elles deviennent également sources de vie

puisqu’elles sont leurs «ancétres» et qu'elles font méme partie
intégrante du corps humain: «je sais que j’ai cent fois plus de bac-
téries de champignons que j’ai de cellules dans mon corps, donc
je suis fait beaucoup plus de non-moi que je suis fait de moi» dit
ainsi un acteur. De tels «renversements de valeurs» sont observés
par Agnés Jeanjean chez les égoutiers, lesquels, selon elle, «déve-
loppent des figures inversées, subversives», une «connaissance
sensuelle des égolits» qui s’apparente 4 un «savoir secret quasi-
ment magique» (Jeanjean 2000: 638; voir aussi Jeanjean 1999).

Mais ces inversions du pur et de I'impur, du propre et du
sale, ne résultent cependant pas seulement chez les acteurs
d’une opposition au systéme symbolique dominant. Elles cor-
respondent tout autant 4 la définition d’un nouvel ordonnance-
ment du réel, a la promotion d’un autre systéme symbolique.
En effet, les discours et pratiques autour du compostage, de la
transformation des excréments en humus, des vers de terre, des
bactéries renvoient tous a un arriére-plan épistémologique et
ontologique qui définit «I’étre au monde» de ces écologistes.
Ceux-ci dénoncent constamment le réductionnisme «carté-
sien» et son approche mécaniste, le dualisme, I’anthropocen-
trisme, I'individualisme, la compétition, pour mieux défendre
une vision holiste et systémique selon laquelle les étres vivants,
humains et non-humains, entretiennent des relations d’inter-
dépendance fondées sur un principe de coopération. «Tout est
lié» et tous les étres vivants se voient inclus dans une grande et
unique «toile de la vie». Dans cette perspective moniste, uni-
fiant matériel et spirituel, nature et culture, la vie humaine n’est
qu'une expression particuliére du vivant et elle s'insére dans
les cycles de la vie. Il est donc logique de préter une attention
particuliére au redéploiement de ses déchets dans de nouvelles
formes de vie et d’accorder une plus grande considération aux
lombrics et bactéries qui jouent un grand réle dans ce processus.

Certains poussent cette logique plus loin en prenant au mot
’acteur cité auparavant quand il affirme qu'«on est tous des
composts». L'ingénieur Philippe Bihouix, acteur du réseau
associé 3 Momentum, évoque ainsi le sujet de la «<mort écolo-
gique» dans son livre Lige des low tech. 17idéal, selon lui, serait
d’étre enterré dans «un simple linceul en chanvre grossier, au
coin d’un bois, pour amender les sols». On pourrait alors «faire
des cimetiéres des «bois sacrés», d’inspiration chamanique, qui
sentiraient bon I’humus» (Bihouix 2014: 250-251). Un autre
acteur, Pablo Servigne", est membre du comité scientifique de
la Fondation Métamorphose, dont le slogan est «mourir, puis
donner la vie...»". L'objectif de cette fondation est de parvenir

" Pablo Servigne est un entomologiste devenu chercheur indépendant associé a I'Institut Momentum.

"2 https://metamorphoseproject.wordpress.com consulté le 18.04.2016.

92 / Tsantsa#22 | 2017



LAUFENDE FORSCHUNGEN

au «miracle de ’humusation» par inhumation en pleine terre
dans un linceul biodégradable pour produire un métre cube de
«super compost» (Floutié 2016: 40).

Le corps humain est alors considéré comme de la matiére
organique dont il faut tirer le meilleur parti pour «protéger la
terre colite que colite». Cet intérét pour des «funérailles bio»
n'est pas limité au réseau étudié. Elisabeth Anstett réper-
torie ainsi les pratiques visant a «recycler des cadavres» en
soulignant trés justement cette dimension de recyclage afin
que «l’étre humain [soit] pleinement intégré au cycle naturel
écologique» (Anstett 2015: 154-156). Elle identifie la quéte
d’une forme d’immortalité, qui correspond au souhait de la
Fondation Métamorphose de «donner du sens a I’aprés-vie»,
mais sans évoquer de «dimension spirituelle», contrairement
a Rumble ez a/. pour qui cet «utilitarisme écologique» a aussi
quelque chose de «sacré», a travers un «réenchantement de la
mort» (Rumble ezal. 2014: 253).

Cesréférences restent toutefois vagues, alors qu’il existe une
véritable «écologie spirituelle» ou «écospiritualité» a 'ceuvre a
travers ces discours et pratiques, et quelle ne se limite pas 4 la
«mort écologique». Les acteurs parlent en effet de «<métaphy-
sique» et de «mystére» a propos du compostage, et I'un d’eux
se réfere plus précisément a I’«alchimie». Les notions de «trans-
mutation» ou de «métamorphose» sont trés courantes dans les
discours des acteurs, qu’il s’agisse de «transition intérieure»,
de «mutation des consciences» ou de «transformation civilisa-
tionnelle». Le compostage est ainsi une expérience concrete
de la transmutation ou le microcosme bactérien a l'ceuvre
constitue les «cellules vivantes d’un corps plus grand», entre-
tenant ainsi une relation de correspondance avec la Terre-
Gaia, «planéte vivante», suivant une conception organiciste.
Ceci caractérise une «forme de pensée ésotérique» (Faivre
2007; Bisson 2013) dans laquelle s’inscrit I’écospiritualité des
acteurs, notamment a travers leurs références a I’écologie pro-
fonde (Filoramo 1993), 4 I’écopsychologie et la proximité de
certains avec le courant anthroposophique fondé par Rudolf
Steiner (Choné 2013; Choné 2016).

93 [ Tsantsa#22 | 2017



RECHERCHES EN COURS

REFERENCES

Anstett Elisabeth. 2015. «Les funérailles «bio». Communications 97:
147-159.

Bihouix Philippe. 2014. Liige des low-tech. Vers une civilisation
techniquement soutenable. Paris: Seuil.

Bisson David. 2013. «<Esotérisme, nature et spiritualité. Variations
autour de la notion d’«cologie spirituelle», in: Bertina Ludovic,
Carnac Romain, Fauches Aurélien, Gervais Mathieu (dir.), Nature et
religions, p. 163-172. Paris: CNRS Editions.

Carles Pierre (réalisateur). 2007. Volem rien foutre al pais.
Montpellier: C-P Productions (107 minutes)

Choné Aurélie. 2016. «Ecospiritualité», in: Choné Aurélie, Isabelle
Hajek, Philippe Hamman (dir.), Guide des humanités
environnementales, p. 59-71. Villeneuve-d’Ascq: Presses

universitaires du Septentrion.

2013. «Les fondements de I’écologie spirituelle chez Rudolf Steiner»,
in: Politica Hermetica 27, p. 15-35. Lausanne: L’Age d’homme.

Douglas Mary. 2001 [1971]. De /a souillure. Essai sur les notions de
pollution et de tabou. Paris: La Découverte / Poche.

AUTEUR

Faivre Antoine. 2007. L¥ésotérisme. Paris: PUF.

Filoramo Giovanni. 1993. «Métamorphoses d’Hermés. Le sacré
ésotérique d’Ecologie profonde», in: Hervieu-Léger Daniéle (dir.),
Religion et écologie, p. 137-150. Paris: Cerf.

Floutié Odile. 2016. «Aprés la mort, le retour a la terre». S/ence,
février 2016, p. 38-40.

Jeanjean Agnés. 2000. «Basses (Euvres. Ethnologie d’un réseau
technique urbain: les égouts de Montpellier». Annuaire des collectivités
locales 20(1): 633-640.

1999. «Les égouts de Montpellier: mots crus et mots propres».
Ethnologie Frangaise 29(4): 607-615.

Lindgaard Jade. 2014. Je crise climatique. La planéte, ma chaudiére et
moi. Paris: La Découverte.

Mercklé Pierre. 2004. La sociologie des réseaux sociaux. Paris: La

Découverte.

Pruvost Geneviéve. 2013. «L’alternative écologique au quotidien.
Vivre et travailler autrement». Terrain 60: 36-55.

Rumble Hannah, Troyer John, Walter Tony, Woodthorpe
Kate. 2014. «Disposal or Dispersal? Environmentalism and Final
Treatment of the British Dead». Mortality 19(3): 243-260.

Jean Chamel est doctorant en sciences des religions a I'Université de Lausanne. 11 est rattaché a I'Institut religions, cultures,
modernité (IRCM) et a la chaire d’Anthropologie des processus politico-religieux, et sa thése porte sur un réseau informel
d’écologistes vivant en France et en Suisse romande qui mélent perspective catastrophiste et écospiritualité.

Jean.chamel@unil.ch

FTSR/IRCM
Anthropole

Université de Lausanne
CH-1015 Lausanne

94 | Tsantsa#22 [ 2017



	"On est tous des composts" : discours et pratiques écologistes autour des déchets organiques et des toilettes sèches

