Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 20 (2015)

Artikel: Feldtheoretische Aspekte in der Ethnopsychoanalyse von Georges
Devereux

Autor: Bazzi, Danielle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007238

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FREIER BEITRAG

FELDTHEORETISCHE ASPEKTE IN
DER ETHNOPSYCHOANALYSE VON
GEORGES DEVEREUX

Text: Danielle Bazzi

Abstract

FIELDTHEORETICAL ASPECTS IN THE ETHNOPSYCHOANALYSIS OF GEORGES DEVEREUX

This article demonstrates the methodological and epistemological relevance of Georges Devereux’ use of field theory
as a method in the sense of a contribution to the current discussion in social anthropology about the decentering of
the anthropocentric understanding of the subject. Devereux’ complementary approach enables - but is also an

obligation - not just to change the «either/or» of culture and nature into an «as well as», but to accept it as a

perennial construction of boundaries.

Schlagwérter: Feldtheorie; Methode der Komplementaritit; Ethnopsychoanalyse; Georges Devereux; Metapsychologie der Grenzen
Keywords: Field theory; Method of complementarity; Ethnopsychoanalysis; Georges Devereux; Metapsychology of boundaries

«Das beste von dem, wie man sich benehmen soll, habe ich von
den Mohave und von Hunden gelernt»
(Georges Devereux)

«Pour les Mnong, en effet, les buffles sont dotés d'une sensibilité
esthétique comparable a la notre»
(Georges Condominas)

Georges Devereux, von Claude Lévi-Strauss 1963 nach Paris
an die Ecole pratique des Hautes Etudes (spiter EHESS)
geholt, gilt als Begriinder der Ethnopsychoanalyse und
hat die Methode der Komplementaritdt entwickelt. Kaum

bekannt ist, dass er in Berkeley als Doktorand von Kroe-
ber zusitzlich zu seinen Kenntnissen der modernen Physik
und der Durkheimschen Soziologie Aspekte des feldtheore-
tischen Ansatzes von Kurt Lewin in sein Denken einbaut. Im
grundlegenden Werk From Anxiery to Method in the Behavi-
oural Sciences merkt er an, «die Konvergenz zwischen eini-
gen Ansichten Lewins und den meinen (erscheint) beson-
ders bemerkenswert, wenn man beriicksichtigt, dass Lewins
Denken im wesentlichen geometrisch orientiert ist (Topolo-
gie', Hodologie?), wihrend meines im wesentlichen in der
Theorie der Quantenmechanik und der Zahlentheorie griin-
det» (Devereux 1973: 383). Trotz der Unterschiedlichkeit —

! Die Topologie als Wissenschaft von rdumlichen Beziehungen beruht auf der Beziehung zwischen «Teil» und «Ganzem» oder mit anderen Worten auf

den Konzepten des «Eingeschlossenseins». Zwei Regionen A und B werden «fremd» genannt, wenn sie keine gemeinsamen Teile, also keine
Uberschneidung, haben. Die Grenze einer einfach verbundenen begrenzten Region hat den Charakter einer Jordankurve (Lewin 1936).

2 «Das Konzept der Hodologie geht auf Lewin zuriick und rekurriert auf einen hodologischen Raum, dessen Logik die des Weges (gr. 40dos) ist»

(Giinzel 2012: 176).

17 [ Tsantsa#20 /2015 [ 117-126



ARTICLE LIBRE

Lewin wendet seinen Ansatz nicht auf die Erforschung der
intersubjektiven Relationen an, wihrend Devereux’ Inter-
esse gerade ihnen gilt — werde ich im Folgenden versuchen
den ibereinstimmenden Aspekten nachzugehen. Damit
soll gezeigt werden, dass es die produktive Synthese dieser
methodischen Konvergenz ist, die eine Denkbarkeit einer
relationalen Offnung hin zu anderen Lebenswelten ermég-
licht und dass damit notwendigerweise eine Dezentrierung
des anthropozentrischen Subjektverstindnisses — die mit der
Einfiihrung des Unbewussten einsetzt — einhergeht.

1908 im Banat geboren, erlebt Devereux als Kind und
Jugendlicher einschneidende Widerspriiche, familidre Ver-
anderungen und politische Umwilzungen, und beginnt sich
mit Fragen zum psychischen Uberleben und ethnischer
Zugehorigkeit zu beschiftigen. Wihrend seiner Gymna-
sialzeit wechselt die Unterrichtssprache von Ungarisch auf
Ruminisch. Seine deutsch sprechende Mutter verehrt das
zusammenbrechende Habsburgerreich wihrend sich der
sozialistisch eingestellte und nach Frankreich orientierte
Vater in der jidischen Gemeinde einsetzt. Der jiingere Bru-
der nimmt sich vor seinen Augen das L.eben.

Bevor er mit vierundzwanzig Jahren, unterstiitzt von Paul
Rivet mit einem Rockefeller Stipendium in die USA reist,
hat er in Paris Physik studiert, eine Buchhédndlerlehre in
Leipzig gemacht, Malaiisch gelernt, auf eine Pianistenlauf-
bahn verzichtet, und durch Marcel Mauss eine ihn pragende
Einfihrung in die Ethnologie erhalten.

Die ersten Felderfahrungen sammelt er bei den Hopi in
Arizona, dann bei den von ihm sehr geliebten Mohave in
Colorado und nach einem kurzen Aufenthalt in Papua-Neu-
guinea fiihrt er eine achtzehnmonatige Forschung bei den
Sedang in Vietnam durch. In dieser Zeit, anfangs der Dreis-
sigerjahre, tritt er zum Katholizismus iiber und verandert
seinen Namen von Gyo6rgy Dob6 zu Georges Devereux (zur
Biografie vgl. Bazzi 2015a).

Anstatt wie vorgesehen eine Stelleam Musée del"'Homme
in Paris anzutreten, muss er 1934 in die USA zuriickkeh-
ren, wo er, durch Alfred Kroeber angeregt, die Doktorar-
beit iber das Sexualleben der Mohave aufnimmt. Sein Neffe
Michaél Ghil (2007) schreibt, es sei nicht nur die Traum-
Kultur der Mohave, wie er selbst immer betont, sondern
auch Kroeber, der Devereux’ Interesse fiir die Psychoana-
lyse weckt. Devereux selbst wird erst 1948 in Paris eine
Psychoanalyse machen, findet aber schon im Berkeley der
Dreissigerjahre eine intellektuelle Atmosphare vor, in der
sich Anthropologen mit Kernkonzepten von Freud — der
Traumanalyse und der Ubertragung — auseinandersetzen.

Die Traumarbe:t, mit ihren unbewussten Mechanismen Ver-
dichtung und Verschiebung, sowie der manifesten Darstel-
lung von latenten Gedanken und die Ubertragung als unbe-
wusster affektiver Vorgang zwischen Personen, die in einer
kommunikativen Austauschbeziehung stehen, werden zu
seinen zentralen Denkfiguren.

Kroeber macht nach einer depressiven Phase in New
York eine Psychoanalyse, nicht zuletzt weil die Umstdnde
des Todes seines Freundes und Informanten Ishi das iiber-
steigen, was er betrauern kann. Er arbeitet danach wih-
rend fiinf Jahren als erster niedergelassener Psychoana-
lytiker in San Francisco. Seine Frau Theodora erwihnt,
obwohl Kroeber nicht mit allen Interpretationen von Deve-
reux einverstanden sei, werde sein Verstdndnis der Traume
durch Devereux bereichert (Kroeber 1970: 115). Neben der
Auseinandersetzung mit der Psychoanalyse hilt Kroeber in
Berkeley gemeinsame Seminare mit Edward Tolman, dem
Wegbereiter des Kognitivismus, ab. Tolman hat in Berlin
beim Gestaltpsychologen Kurt Koffka studiert und bezieht
sich stark auf Lewin.

Die Feldtheorie, von Ernst Cassirer und Lewin in die
Sozialwissenschaften eingefiihrt, fasst das soziale Feld als
empirischen Raum auf, der genauso «wirklich» wie der
Physikalische ist. In der Feldtheorie wird angenommen,
dass die Wirkung eines 6rtlichen Eingriffs den Gesamt-
zustand dndert. Die Einflusssphére einer Person kann als
Kraftfeld reprisentiert werden.

Lewin selbst ist gegeniiber dem Begriff «Feldtheorie»
kritisch. «Die Feldtheorie ist keine Theorie> in der glei-
chen Bedeutung wie etwa das Gravitationsgesetz oder die
Maxwellschen Gleichungen Theorien sind. [...]. Sie legt die
Voraussetzungen fest, die fiir die <Form> einer begriinde-
ten Theorie, aber nicht fiir ihren Inhalt, erforderlich sind.
[...] sie schliesst auf irgendeine Weise die Aussage liber die
Eigenart> des psychologischen Materials mit ein» (Lewin
1982: 26). «Man definiert sie [Feldtheorie] besser als eine
Methode, namlich eine Methode der Analyse von Kausalbe-
giehungen und der Synthese wissenschaftlicher Konstrukte»
(op. cit.: 133f.). 1939 bezeichnen Lewin und Karl Korsch
die «Feldtheorie» als Annaherungsmethode, was mir nach
wie vor sinnvoll scheint (op. cit.: 24).

Die von Devereux in seiner Bibliografie aufgefiihr-
ten Titel von Lewin sind A Dynamic Theory of Persona-
liry (1935) und Principles of Topological Psychology (1936).
Ein weiteres Werk Psychology and the social order (1936)
eines Schiilers von Lewin, Junius Brown, ist fiir Devereux’
Begriff der Gesellschaft grundlegend. Wie Lewin ist auch

18 / Tsantsa #20 [ 2015



FREIER BEITRAG

Brown mit psychoanalytischen Konzepten von Freud ver-
traut. Bei Lewin, einem sehr guten Kenner der Schriften
von Freud, ergeben sich durch die erzwungene Emigration
von Berlin in die USA terminologische Verdnderungen.
Aus der Affekt- und Handlungspsychologie wird bekavi-
our. Auf diesem Hintergrund ist auch der Begriff «Bekavi-
oural Sciences» im Titel von Devereux’ Werk zu verstehen.

Devereux’ Verbindung von Psychoanalyse und Feldthe-
orie erweist sich im Aprés-coup als brisant. Denn in der
neueren Psychoanalyse bahnt sich ein Paradigmenwechsel
an. Die Vorstellung eines «analytischen Feldes» geht weder
von einer Einpersonenpsychologie noch von einem quasi
biologischen folgekausalen Phasenmodell, d.h. einer uni-
direktionalen Entwicklung im Rahmen eines evolutionédren
Denkens aus, sondern von einem dynamischen Feld. Sub-
jekt und Objekt werden funktional als reversibel betrach-
tetund ihre starre Unterscheidung wird aufgegeben. «Diese
heute generelle Epistemologie griindet auf dem Prinzip der
Unsicherheit. Wahrscheinlich weil wir uns in einer ethi-
schen Evolution befinden, in der sich der Mensch von sei-
ner Hybris, seiner Wissensarroganz, verabschieden will»
(Corrao 1998: 231). Der Begriff «analytisches Feld» ver-
weist auf verschiedene Auslegungen im Sinne der b7icolage
von Claude Lévi-Strauss.

Aus Frankreich nach Argentinien ausgewanderte Schiiler
von Maurice Merleau-Ponty fithren die Feldtheorie in die
Theorie der Technik der Psychoanalyse ein (Baranger und
Baranger 1961). Heute wird vor allem in Italien die Theo-
rie der analytischen Technik des bi-personalen Feldes wei-
terentwickelt (Corrao, Gaburri, Ferro, Neri). Sie basiert auf
der Theorie des Unbewussten von Freud und deren Wei-
terentwicklung durch Wilfred Bion. In diesem Verstdndnis
erhdlt jegliche in der Narration auftauchende Figur — sei sie
menschlicher, animalischer oder nichtorganischer Art — den
gleichen Status, ohne wertende Hierarchie zwischen prasym-
bolischen und symbolischen Positionen im Feld. Das Unbe-
wusste wird nicht ausschliesslich als der Genese des Indi-
viduums geschuldetes Residuum aufgefasst, das es in einer
klar asymmetrisch definierten «Experimentanordnung», hier
das Subjekt «Analytiker-Forscher», dort das Untersuchungs-
objekt «Analysandin» aufzudecken und zu erklaren gilt. Die
Analyse fokussiert die Transformationen und Entwicklun-
gen des Feldes, welches die Analytikerin, den Analysanden
und die Theorie umfassen. Analytiker und Analysand sind
Ko-Autoren der Erzdhlung und ihrer Deutung.

Hier soll Devereux’ Vorarbeit zur Dezentrierung des Sub-
jektverstdndnisses gezeigt werden. Er definiert das «Ich» nicht
wesenhaft sondern als bewegliches Ich, d.h. es steht nicht fiir
eine fixe Identitét. In seiner Auffassung gibt es keinen wesen-
haften Unterschied zwischen Ich und Anderem.

Sowohl in der From Anxiety to Method enthaltenen Episte-
mologie wie in der Theorie des psychoanalytischen Feldes wird
die von der Begegnung ausgeloste relationale Dynamik fokus-
siert, was die Alteritét aus ihrer Erstarrung einer einseitig defi-
nierten Bestimmung herauslost. Diese Forschungshaltung gibt
definitiv abgrenzende und verdinglichende Mensch-Umwelt
Festlegungen zugunsten von dialogischen, in der Empirie ver-
ankerten Ko-Konstruktionen auf. Devereux versteht sich als
Empiriker, er geht vom intersubjektiven Erleben, von der Rela-
tion aus, er tibt dtzende Kritik an «Philosophie», lehnt jegliche
Metaphysik ab und weist unbewussten Vorgéngen eine zentrale
Rolle zu. So wird auch die Frage nach der Représentation zu
einem komplexen interaktiven ko-konstruktiven Prozess.

Simone Valantin-Charasson und Ariane Deluz bezeichnen
das Werk von Devereux sehr treffend als eine «wnétapsychologie
des limites» (1991: 612). Mit diesem Aspekt und der Kulturab-
hingigkeit der Grenze zwischen Unbewusst und Bewusst habe
ich mich in einer anderen Arbeit zur Ethnopsychoanalyse von
Devereux befasst (Bazzi 2014). Im vorliegenden Text gehe ich
der konzeptuellen Arbeit nach, die den Rahmen fiir seine Rede
von Grenzen abgibt. Dass es ihm letztlich um eine holistische
Utopie zu tun ist, zeigt die Diskussion der Komplementaritit,
doch hier soll lediglich seine Hybridisierung von psychoanaly-
tischen und feldtheoretischen Konzepten gezeigt werden. Ich
werde die Komplementaritit® im Folgenden nur soweit darstel-
len um sie auf die Behauptung anzuwenden, dass seine Methode
es erlaubt andere Lebenswelten wahrzunehmen. Durch das
Konzept der beweglichen Grenze, die unabléssig zwischen Ich
und Anderem entsteht — tibertragbar auch auf einen signifikan-
ten Anderen welcher einer anderen Spezies als der des anthropos
angehort — wird dieser anzhropos dekonstruiert, seine subjektive
Entitdt wird nicht vorausgesetzt sondern als im Spiel stehend
angesehen. Fokussiert werden nicht Identitaten, Gemeinsam-
keiten oder Kontinuititen, sondern komplexe dynamische feed-
backs in raumzeitlich rekursivem Voranschreiten des Prozesses,
dessen Geschichte sich in der konkreten Begegnung entfaltet.

Devereux untersucht den Prozess der Verwissenschaftli-
chung und hilt der Verdinglichung durch angstabwehrende
Methoden die Lebendigkeit der Begegnung entgegen. So

3 Komplementaritit ist die Verallgemeinerung der von Heisenberg formulierten Unschirferelation: Es ist unmoglich zur gleichen Zeit und mit

derselben Prézision die Position und das Moment eines Elektrons zu bestimmen (vgl. Bazzi 2014).

19 / Tsantsa #20 | 2015



ARTICLE LIBRE

schafft er eine standige Verbindung des Affektiven, Emotio-
nalen mit dem Prozess des Konzeptualisierens. Vermeintli-
che Erkenntnishindernisse werden zum Ausgangspunkt fir
Erkenntnis. Die beim Forscher festgestellten Gefiihle sind
nicht Verzerrungen sondern Erkenntnisquellen. Und genau
da steckt die Moglichkeit auf die Erweiterung der Annahme
von anderen Lebenswelten.

Devereux geht es nicht um das Bewusstsein von Tieren,
oder sie auf die Couch zu legen. Er legt jedoch nahe, dort
wo Lebendiges erforscht wird, Entdeckungen der Psycho-
analyse und — wie in diesem Text gezeigt werden soll — feld-
theoretisches Denken aufzunehmen. Er untersucht den Ort,
der durch die Trennung von Beobachter und Beobachtetem
entsteht. Diesen Ort kennzeichnet er als Stérung. Der Ort
«Storung» ist Effekt der Trennung, und die Stérung hat als
Effekt den Ort «Irennung». Die Storung ist das, was durch
«die angsterregende Uberschneidung* von Beobachter und
Beobachtetem» entsteht. Die Stérungen sind die signifikan-
testen und charakteristischsten Daten der Verhaltenswis-
senschaft. «In diesem Bezugsrahmen zsz Leben ein Zustand
der Materie, in dem sich selbst erweiternde, Trennung produ-
grerende Storungen auftreten konnen» (Devereux 1973: 356
kursiv i. O.). Kritisch merkt Devereux 1966 an, es sei doch
bemerkenswert, «dass Einsteins Wiedereinfithrung des Phy-
sikers in das physikalische Experiment und Freuds Wieder-
einfiihrung des Therapeuten in die therapeutische Situation
zeitlich mit den Bemiihungen vieler Verhaltenswissen-
schaftler koinzidiert, den Beobachter aus dem Experiment
auszuschliessen» (1973: 379 kursiv i. O.).

Die der Psychoanalyse eigene Erkenntnistheorie zeichnet
sich unter anderem durch den Triebbegriff aus, von Freud als
«Grenzbegriff» charakterisiert. Devereux’ Denken ist dem
im weitesten Sinn verpflichtet. Ein schones Beispiel ist seine
Feststellung, dass die Einsichten, die er in die Sedang Kultur
gewonnen hat, niemals mit anderen Mitteln, als mit seiner
Priasenz und deren «Stérung» hitten zustande kommen kon-
nen. Ein «korperloser, unsichtbarer Anthropologe» ist dazu
niemals im Stande. Fir die Sedang ist der Fremde «tech-
nisch gesehen ein «wilder Eber>, ein menschliches Wesen,
das voriibergehend seinen menschlichen Status aufgibt». Die
Anwesenheit des hungrigen und neugierigen Anthropologen

ruft eine Storung hervor und jede Stufe seiner schrittwei-
sen Anerkennung liefert neue Erkenntnisse iiber die Art der
Sedang mit Fremden umzugehen (Devereux 1973: 305f.).

Devereux beniitzt den feldtheoretischen Ansatz als Ergidn-
zung zur Ubertragung der unbewussten Interaktionen zwi-
schen Beobachter und Objekt. Wir miissen die Vorstellung
aufgeben, «die Grundoperation der Verhaltenswissenschaft sei
die Beobachtung® eines Objekts durch einen Beobachter. An
ihre Stelle muss die Vorstellung treten, dass es um die Analyse
der Interaktion zwischen beiden geht, wie sie in einer Situa-
tion stattfindet, in der beide zugleich fir sich Beobachter und
fiir den anderen Objekt sind» (Devereux 1973: 309). «In jedem
Augenblick (ist) die Person fiir sich «Subjekt> und <Umgebung>
fiir den Anderen; alles, was fiir das Subjekt dnnens ist, ist fiir die
Anderen aussen>. Ausserdem muss der Mensch, um ein soziales
Wesen zu werden, lernen, sich in gewissen Beziehungen und vor
allem in Beziehung zu den Anderen als «draussen> aufzufassen
— als das Milieu des Anderen» (Devereux 1978: 54). Devereux
entkleidet Identitdtsvorstellungen, die wesenhaft abgegrenzte
Personen, die anteilbare> Individuen mit anderen Individuen
sprechen und handeln lassen und zeigt, dass die Konstruktion
einer «Quasi-Beweglichkeit der Grenze zwischen Beobachter
und Objekt ihre Parallele in der vergleichbaren Beweglichkeit
der «Grenzen des Selbst> findet» (1973: 58). Er kombiniert damit
eine psychoanalytische und feldtheoretische Herangehens-
weise. Unhintergehbar ist der relationale Ausgangspunkt, die
Annahme einer grundlegenden Symmetrie der unbewussten
Kommunikation, die es ihm erlaubt, psychische Erlebenswei-
sen welche die Psychoanalyse in der Erforschung wahnhafter
Beeinflussungsvorstellungen entdeckt hat, fiir die nichtpatho-
logische Kommunikation zwischen Menschen, die etwas von-
einander erfahren wollen, fruchtbar zu machen.

Ich meine, ersz wenn dieser Unsicherheitsort affektio wakrge-
nommen werden kann entsteht die Moglichkeit der Annahme von
anderen Lebenswelten, und konnen Interaktionen zwischen
menschlichenund nichtmenschlichen Akteuren sinnvoll repra-
sentiert werden. Das auf Devereux’ komplementaristischer
Methode beruhende Konzept des «Ich» als bewegliche, sich
standig neu schaffende Grenze, ldsst die Konzeptualisierung
des anthroposin ihrer starren und fundamentalen Grenzzie-
hung gegeniiber anderen Spezies nicht mehr aufrechterhalten.

* Devereux definiert «Uberschneidungy nicht ausdriicklich. Ich nehme an, dass er sie in Anlehnung an Lewin als sich in der Person iiberschneidende

Kraftfelder auffasst. Lewin spricht von «fields that overlap» (Lewin 1935: 91f., 146f.) oder von «overlapping regions» mit einer «common intersection»

(Lewin 1936: 137f.)

5 Die Problematisierung des Begriffes «Beobachtung» in der anthropologischen oder psychoanalytischen Situation geschieht mittels einer

Transposition dessen, was in der Physik ein Registrieren des Zustandes eines Objektes mittels eines Apparates darstellt, in eine mentale Kategorie.

Die mentale Kategorie umfasst sowohl das bewusste wie das unbewusste Beobachten.

120 / Tsantsa#20 [ 2015



FREIER BEITRAG

Francesco Corrao, der wesentlich zur Einfiihrung des feld-
theoretischen Konzeptes in Italien beigetragen hat, radikali-
siert den Unsicherheitsort «Analyse», er sagt: «Fiir die spe-
zifischen Aspekte der kognitiven Epistemologie sind im
intersubjektiven Feld der Analyse dzetraditionellen Unterschei-
dungen zwischen Subjekt und Objekt, zwischen Beobachter
und Beobachtetem, zwischen Beobachtungen und Theorie auf-
gehoben» (1998: 187 kursiv DB). Fiir Devereux ist dennoch
klar, «dass Aussagen (Verhalten, Botschaften) von Aussagen
iber Aussagen unterschieden werden» missen (1973: 354).

Devereux interessiert etwas, was Psychoanalytiker, auch
wenn sie mit dem Konzept der Ubertragung und Gegen-
ibertragung arbeiten, in der Regel nicht beachten. Er will
«Natur und Ort der Trennung zwischen beiden logisch kli-
ren, weil experimentelle Versuche, solche Trennungen her-
zustellen, immer fehlschlagen, da sie sich sowohl logisch wie
praktisch selbst aufheben» (Devereux 1973: 309). So wie der
Tintenfisch seinen Leib mit der Tinte vor dem Beobachter
verbirgt und dadurch seine Gegenwart verrit, so ist auch
die psychoanalytische Anonymitét «eine Information tber
das an der Person des Beobachters, was er dem Beobachte-
ten vorenthalten mochte» (ebd.). Es ist somit keine logische
Trennung, wenn die Selbstwahrnehmung des Beobachte-
ten ausgeblendet wird. Wirklich produktiv ist eine operati-
onale Unterscheidung zwischen Beobachter und Beobachte-
tem. Ich halte fir bedeutsam, dass Devereux einen Kontext
annimmt, in dem eine grundsitzliche Reziprozitit stattfin-
det. Damit wird dem «Objekt» sein reaktiver Status genom-
men, was weit mehr und etwas anderes als ein «Mitsprache-
recht» ist. Ist es eine Sache der Definition, was Beobachter
und Objekt auf relevante Weise tun kénnen, so bestimmt
diese Definition auch gleichzeitig ihren jeweiligen Status.
Aus der grundsidtzlichen Reziprozitit folgt, dass sowohl
Beobachter wie Beobachteter ihre gegenseitigen Sinnesein-
driicke bearbeiten und in relevante Informationen transfor-
mieren. So ist es eine kontextuelle und definitorische Ent-
scheidung, welche dieser so gewonnenen Informationen als
Phianomen (Rohdatum) angesehen werden. Als Beobach-
ter wird der definiert, dessen Gewinnung von Informatio-
nen tber ein Objekt innerhalb eines als solchen bestimmten
Bezugsrahmen nicht als Rohdatum behandelt wird.

In From Anxiery to Method nimmt Devereux an, dass «die
wissenschaftliche Erforschung des Menschen durch die
angsterregende Uberschneidung von Objekt und Beobachter
behindert wird», deshalb fordert er «eine Analyse von Art und
Ort der Trennung zwischen beiden». Dabei ldsst es nicht bei

der Analyse der durch Angst ausgelosten Verzerrungen und
deren Nobilitierung als «Methode» bewenden, sondern kenn-
zeichnet den Effekt der Interaktion als «Ort der Stérung», was
ich fiir eine seiner fruchtbarsten Ideen halte. Die Angst, ausge-
16st u.a. durch die Unvollstandigkeit der Kommunikation auf
bewusster wie unbewusster Ebene, kann anstatt als Behinde-
rung zum Erkenntnisgewinn genutzt werden.

Nach einem gingigen Verstindnis wiirde man anneh-
men, dass die Angst dort auftaucht, wo die lebensgeschicht-
lich erfolgten Trennungen, die Losung des Odipuskomple-
xes, die Subjektwerdung, die Individualisierung, welche
die Trennung in ein «Ich» und ein «Anderer» ermoglichen,
partiell aufgehoben werden. Da Devereux von einer Vor-
stellung des Individuums ausgeht, fiir dessen Subjektivie-
rung der Odipus als Kernkomplex zentral ist, und dessen
kulturbesondere L.osung es erst erlaubt von enkulturierten
Personen zu sprechen, finde ich es bemerkenswert, dass er
den Effekt der Uberschneidung nicht als eine Regression
bezeichnet. Das heisst, er denkt hier feldtheoretisch, also
strukturell, und nicht entwicklungspsychologisch. Indem
er die topologische Sprechweise von einem «diesseits oder
jenseits» durch «innen und aussen» ersetzt ermoglicht er
eine neue Sicht auf die Frage der Einwirkung. Dazu eine
Geschichte von Georges Condominas die er in L'exotique
est quotidien erzihlt®. Selbst seine Behausung in der Mnong
Siedlung gewinnt fiir Condominas an Bedeutung, ihm, dem
nie das Herz an Gegenstdnden hing. Der Borkenkéfer hat
das Haus gefressen, ihm eine immer diinnere Haut verpasst,
bis es pulverisiert eingestiirzt ist. Unbewusst weist Condo-
minas durch diesen «Tod» dem Haus nachtréglich eine Seele
zu. Ist es nicht eine seiner /4éeng — seine Grosse-Bambus-
Seele — die mit seinem Haus, seinem ehemaligen Schutz-
ort, ins Nichts gegangen ist? Héengist konkret. Die Spinne
wird im Ritual «Die Blétter schiitteln, um die Spinnenseele
einzusammeln» von allen Mnong als ein lebendiges Wesen,
konkret, sichtbar und stofflich aufgefasst. Sie reprdasentiert
nicht, sondern zst die £éeng des Kranken (Condominas 1977:
388f.). Die Spinne, der Sperber, der Biiffel sind %éeng aber
ebenso sind es eine Piroge, ein Bambus, die auf dieselbe kon-
krete Art existieren wie der menschliche Korper und seine
Biiffel- oder Spinnen-«Seelen». Diese sterbliche «Seele» ist
nicht eine geistige Essenz. Geister sind «les autres formes de
I’étre humain» und Schamanen gehéren beiden Formen an.
Diese Formen sind solidarisch. Macht sich die Spinne davon
oder wird der Biiffel gefangen erleidet der menschliche Kor-
per die Konsequenzen. Gewisse Formen, wie der Kérper,
bleiben immer sichtbar, andere sind es nur im Traum oder

¢ Devereux schitzt dieses Buch, wie auch Tristes Tropiques, sehr, er verzichtet jedoch darauf die Daten seiner Kollegen zu beniitzen.

121/ Tsantsa #20 | 2015



ARTICLE LIBRE

unter dem Einfluss von Fieber. Der Schamane kann die-
sen zweiten Zustand hervorrufen der es ihm erlaubt mit den
anderen Formen des Menschen in Kontakt zu treten, also
die Geister zu sehen und die Zauberer zu erkennen.

Im Sinne von Devereux wire der Mnong Schamane ein
«Storungsspezialist» und Condominas der Beobachter, der
Zeugnis fiir die konstante Neuschaffung des Ich» in der Uber-
schneidung mit dem beobachteten Objekt ablegt.

Devereux definiert das Ich als bewegliche Grenze die stdn-
dig geschaffen wird (1973: 359 kursiv i. O.). Er sagt «die Sto-
rung, ihre Produkte und ihre Grenze konnte man als das Ich
(Ego) (oder sonstwie) etikettieren» (Devereux 1973: 355). Es
wird «der Ort jeder psychischen (Region> (wenn es eine gibt)
in Bezug auf diese Trennung (Jordankurve’) bestimmt. [...]
Setzt man die Tatsache voraus, dass eine bestimmte Funk-
tion zu einer Zeit «<nnen> (diesseits des Schnittes) sein kann,
so wird die Aussage, die Grenze sei beweglichy, in gewisser
Weise zu einer facon de parler. Stricto sensu kann die Grenze
nicht <beweglichs sein, da sie ununterbrochen de novo geschaf-
fen wird; die Trennung befindet sich dort, wo zu irgendeinem
gegebenen Zeitpunkt eine Storung stattfindet. Gibt es keine
Storung, so «gibt es auch keine Trennungy (op. cit.: 356). Das
Einzige, was man auf operationale Weise nicht iiber das Ich
aussagen kann, ist, dass es Grenzen /ar; da es selbst als Grenze
definiert ist, kann es nicht gleichzeitig auch noch eine Grenze
haben, und vor allem nicht eine Grenze, die «durchbrochen>
werden kann» (op. cit.: 355f. kursiv i. O.).

Der einzig wirkliche Unterschied zwischen «ich» (I) und
«nicht ich» (not-I) besteht in ihrer Position auf den entgegen-
gesetzten Seiten der Jordankurve. Die Seite die zu einer Zeit
«hier» war kann zu einer anderen Zeit «dort» sein (Dever-
eux 1973: 361). Devereux will mit diesen Analogien zeigen,
dass die «Trennung» «in Wirklichkeit eine stindig regene-
rierte Uberschneidung ist» (1973: 314). Wenn der Beobachter
an dem Punkt/ Augenblick «beginnt» wo er sagt: «Und dies
nehme ich wahr» leuchtet es ein, dass die Trennung in Beob-
achter und Beobachteter beweglich ist.

Devereux stellt dieses Konzept des Ich (Ego) 1938 einer
Psychologengruppe vor, die von Tolman geleitet wurde. Er
nennt es zundchst «Reibungszone», das er zwischen einer
«Habituszone» und einem «Kern der Personlichkeit» ver-
ortet. «Die meisten [...] der Gedankengidnge wurden, wenn
auch noch etwas ungelenk, schon vor 1940 vollstindig ent-

wickelt, also ehe ich Lewins bedeutendes Werk kennen-
lernte. Deswegen ist, was die hier priasentierten Gedanken-
génge angeht, meine intellektuelle Schuld Lewin gegeniiber
gleich null; moralisch verdanke ich ihm hingegen sehr viel,
da ich durch gewisse Ahnlichkeiten zwischen einigen unse-
rer jeweiligen Konklusionen ermutigt wurde, mich wei-
ter mit diesem Problem auseinanderzusetzen». Er schreibt,
er habe 27 Jahre gebraucht, um es kohdrent zu formulieren
(Devereux 1973: 383).

Zum Verstindnis der Bedeutung des Beobachters in der
Beobachtungsituation fiigt Devereux das psychoanalytische
Konzept der Ubertragung mit dem Hauptgewicht auf der
Gegeniibertragung hinzu — «elementare Phinomene» — und
das des Schnittes, wie in seiner Konzeption des Ich beschrie-
ben. Der Ort des Schnitts ist variabel und wird vom For-
scher in seiner Verantwortung festgelegt, was der Mathe-
matiker Henri Poincaré, den Devereux hédufig zitiert, eine
«ausgewihlte Tatsache» nennt. Es ist unsere Entscheidung,
ob auch Pflanzen und Tiere «Autoren» von Storungen sein
kénnen, ob wir anerkennen wollen, dass sie Affekte auslosen,
die die Forscherin bei sich wahrnimmt. Man kénnte einwen-
den, dass die metaphorische Aquivalenz von Tier- und Men-
schenfiguren in der Psychoanalyse schon immer gegolten hat.
Ja, was den Traum anbelangt. Es ist das Eigentiimliche der
Psychoanalyse, dass sie nicht nur aus diskursiven Theorie-
elementen besteht sondern durch die Triebtheorie Korperli-
ches und Mentales als immer schon verschrankt betrachtet,
weswegen Freud von einem «Grenzbegriff» spricht. Die Feld-
auffassung erlaubt Prasymbolischem und noch Ungedachtem
einen relationalen Ort zu geben, sodass nicht nur in metapho-
rischer Weise argumentiert werden muss, was eine Moglich-
keit, aber nicht zwingend ist. Das analytische Feld ist offen fiir
eine unendliche Reihe von Ebenen und erlaubt es, den Begriff
der «Lebendigkeit» von symbolisierungsfahiger menschli-
cher Subjektivitat bis hin zu einer Art Konkretheit der proto-
somatopsychischen funktionalen Méglichkeiten von metalli-
schen, steinernen, pflanzlichen und tierischen, organischen
und anorganischen «funktionalen Moglichkeiten» zu erwei-
tern. Wie Organismen auf verschiedene Weise «lebendig» sein
konnen zeigen Felder, die autistische, mechanische, lapidare,
vegetabile, herbivore, carnivore usw. protopsychische Funk-
tionalitdten annehmen (Ferro und Civitarese 2013).

Mit dem Konzept des Feldes erweitert sich das Verstand-
nis von «Traum» und seinen Figurationen, die relational auf-
gefasst werden. Es entsteht eine «Demokratie der Figuren»,

7 Die Jordankurve ist eine Linie, die einen bestimmten Bereich des Weltraums umschliesst, sodass jeder Punkt im Universum entweder «innerhalb»

oder «ausserhalb» dieser Kurve liegt (Devereux 1973: 313).

122 / Tsantsa #20 | 2015



FREIER BEITRAG

was im engeren Ubertragungskonzept nicht moglich ist.
Unbewusste Funktionen und die Symbolbildung sind nicht
mehr im Subjekt gefangen. Antonino Ferro dynamisiert in
seiner Auffassung des analytischen Feldes die Gegentiber-
tragung im Tagtraum und nennt es «dreaming ensemble». So
erschaffen Analytikerin und Analysand einen neuen inter-
personalen psychischen «Ort», der Schauplatz fiir eine Neu-
formation oder ein Bollwerk werden kann (Baranger und
Baranger 1961; Bazzi 2012: 61). Eine Traum-Kultur wie die
der Mohave trigt dieser Dynamik in ihren Kulturmodellen
Rechnung. Der Schamane muss die Pathologie des Kranken
der ihn konsultiert trdumen.

In der Beschreibung der psychologischen Umwelt zahlt
Lewin nicht wie ein Soziologe die objektiven sozialen Krifte
und Beziehungen auf, sondern beschreibt die sozialen Fakten
so wie sie sich auf den Einzelnen auswirken. «For the objec-
tive social factors have no more an unambiguous relation to
the psychological individual than objective physical factors
have» (Lewin 1935: 75f.). Neben den quasi physischen und
quasi sozialen Umgebungen ist auch eine mentale Aufgabe
oder eine Phantasie aus einem dynamischen Gesichtspunkt
fir ein Kind Umgebung. In der Umgebung sind viele Objekte
und Ereignisse von quasi physischer und quasi sozialer Art,
wie Riume, Tische, Messer, Hunde und Freunde. Dinge die
herunterfallen konnen, selbst kommen und gehen koénnen,
freundlich oder unangenehm sein kénnen. Alle diese Dinge
und Ereignisse sind fiir das Kind teilweise durch ihre Erschei-
nung, aber vor allem durch ihre funktionalen Miglichkeiten
definiert. Was ein Ding oder ein sozialer Faktor zu einem
bestimmten Zeitpunktist, hingt von der totalen Situation und
der momentanen Verfassung des Kindes ab. Ein Holzwiirfel
kann ein Wurfgeschoss, ein Bauelement oder eine Lokomo-
tive sein. Analoges ldsst sich in einer Psychoanalyse zeigen,
die Sensorisches und Protosensorisches in narrative Deri-
vate transformiert. Ich lasse im folgenden Beispiel den wich-
tigen Aspekt der Transformationsarbeit (vom Mechanischen
zum Animalischen) des Analytikers beiseite und mochte zei-
gen, dass das feldtheoretische Verstdndnis erlaubt, jeglichen
«Figuren» die im Feld auftauchen, einen relational verstande-
nen Status zu geben. Paolo erzihlt in der Analyse, er flicke
seine Vespa. Worauf Ferro bemerkt: «Manchmal sticht eine
vespa (italienisch fir Wespe)». In der ndchsten Analysestunde
teilt ihm Paolo mit, dass sein Computer vom Blitz getroffen
und buchstéblich ausgebrannt ist. Daran ermisst der Ana-
lytiker den Effekt seiner Bemerkung, die daraufhin gezielt
hatte, gewisse Aspekte von Paolo zu de-mechanisieren. Im
weiteren Verlauf spricht Paolo von Hiithnern, Enten, Schafen
und Kiihen auf dem Bauernhof der Grossmutter. Eines Tages
fragt ihn der Analytiker, ob er von all den Pflanzenfressern
nicht genug habe. Paolo reagiert zunéchst mit einer Welle

von Verfolgungsangst. Dann bringt er dem Analytiker kleine
Spielzeugwildtiere als Geschenk. Eines Tages sieht er an
einem Deckenbalken des Analysezimmers den Fiinfstern der
Roten Brigaden eingekerbt. Niemand hatte den in den letzten
dreissig Jahren dort entdeckt und es wird evident, dass Wut
und Revolution in das analytische Feld gekommen sind. Der
Analytiker sagt, er habe Falkenaugen. Auf diese Art ersetzt
der Analytiker einen verlorenen Spatz — von dem Paolo viel
erzahlt und den er in einem Vogelkifig gehalten hatte — mit
dem Falken (Ferro und Civitarese 2013).

Was Devereux «Stdrung» nennt, ist bei Ferro ein zentra-
les Orientierungsgeschehen, die Evaluation dessen was eine
Deutung auslost. Das konsequente Horen auf die Wirkung
seiner Interventionen beim Analysanden bestimmt seine wei-
teren Interventionen. Zwischen Analytiker und Analysand
finden Interaktionen statt, die mehr oder weniger direkt und
von unterschiedlicher Intensitdt sind. Das Feld, gesehen als
dynamisches System welches das analytische Paar und deren
Narrationen umfasst, die Moment fiir Moment Auskunft tiber
sein Funktionieren geben, ist eine Sichtweise, die sich klar
von derjenigen eines Analytikers unterscheidet, der als Lein-
wand fiir die Projektionen des Analysanden dient (Ferro und
Civitarese 2013: 127), und mit Devereux formuliert: eine
starre, irreversible Beobachterposition einnimmt. Das obige
Beispiel zeigt, wie im analytischen Feld die Narrative «Tier-
figuren» auf «<mehr und anders» als diskursiv-metaphorischem
Weg wirken. Es kann hier nur darauf hingewiesen werden,
dass die Verschrinkung der Triebtheorie mit dem feldtheore-
tischen Ansatz den Status der «Figuren» «verlebendigt».

Die minutiése Analyse der verschiedenen Gegentibertra-
gungsreaktionen —der psychischen Antworten auf die angst-
auslésende Uberschneidung mit dem Forschungsgegeniiber
—erweitert Devereux durch Beispiele von Interaktionen mit
Tieren. Ganz selbstverstidndlich wendet er die These bei
fiihlenden Wesen an, mit denen sich der Mensch austauscht.
Lewin verlangt eine Psychologie die fiir Mensch und Tier
gleichermassen gilt, ebenso Devereux wenn er fiir eine
wirklich umfassende Verhaltenswissenschaft die Verwen-
dung von Daten voraussetzt, die «alle lebenden Organismen
betreffen» (Devereux 1973: 154). «Manchmal beraubt man
das Tier seiner Mittel, um Mitleid zu erwecken, wihrend
man ihm in anderen Féllen durch sprachliche Spitzfindig-
keiten den Status eines Wesens nimmt, das Mitleid verdient»
(op. cit.: 269). Grundsitzlich sind es dieselben unbewuss-
ten Faktoren die grausames Verhalten an Menschen wie
an Tieren bestimmen. Die Uberschneidung, deren Konse-
quenz empathisches Interesse sein konnte, wird grundsitz-
lich verleugnet wenn ein Versuchstier so verkriippelt wird,
dass es kaum noch lebt, «Préparat» genannt, also zu einem

123 / Tsantsa#20 | 2015



ARTICLE LIBRE

«Ding» gemacht wird. Denkt man die latente, unbewusste
Seite in der Interaktion von Forscher und Forschungsobjekt
mit, und besteht die komplementére Rolle in vollstandiger
Fiihllosigkeit, kann das beispielsweise dem Aufzeigen einer
«Objektivitit» dienen, die aber von unbewusster Grausam-
keit begleitet ist. Wird in einem Experiment Sdure auf ein
herausgeschnittenes Stiick Fleisch oder auf einen lebenden
Organismus getropft «reagiert das Fleisch (in beiden Fillen)
auf die Sdure chemisch, doch zusatzlich «weiss> der lebende
Organismus — was eine Form des Verhaltens ist —, wiahrend
das herausgeschnittene Fleisch nicht weiss und sich deshalb
auch nicht irgendwie verhilt» (Devereux 1973: 45, kursiv
i. O.). Wird ein Experiment zu weit getrieben kommt es
zum Abtotungseffekt,® und das Forschungsobjekt verliert
den Status der Lebendigkeit. Nur wenn die Tatsache der
affektiven Uberschneidung beriicksichtigt, die Beobach-
tungsmethode entsprechend gewdhlt und die Reziprozitit
anerkannt und reflektiert wird, so seine These, konnen sinn-
volle Aussagen zu anderen lebenden Organismen gemacht
werden. Folglich hdngt von diesen epistemologischen Vor-
aussetzungen ab, welcher ontologische Status einem For-
schungsobjekt eingerdumt wird.

Dazu konnen die folgenden Episoden als kulturelle Gegen-
beispiele stehen, weil dabei Tiere als Akteure im Feld gelten.
Eigentlich wollte Condominas seinen Hund «Tiger» taufen.
Doch Baab Can macht ihn darauf aufmerksam, dass das nicht
geht, denn ruft er den Hund «Tiger» kommt der Tiger und
frisst ihn. Daraufhin nennt er das rabenschwarze Tier «Blan-
chette». Zu spit, wie wir erfahren. Seine geliebte Blanchette
wird wihrend seiner Abwesenheit vom Tiger getotet. Er ist
sehr erleichtert, dass man sie der Sitte nach gleich aufgeges-
sen hat, ohne ihm ein Stiick aufgehoben zu haben.

Der Kiichenboy Y Glée fiirchtet sich sehr vor dem Tiger,
und um ihn zu beruhigen meint der Feldforscher, er habe
tibrigens seiner Frau ein Tigerfell versprochen! Darauf-
hin weist ihn Baab Can zurecht: «On ne parle pas ainsi du
Tigre; il n’est pas sourd et gare au vantard!» (Condomi-
nas 1977: 322). Baap Can bindet den Tiger in die aktuelle
Kommunikation ein, macht darauf aufmerksam, dass die-
ser die Totungsbereitschaft aufnehmen und reagieren kann.
So wird das Tier zum Teil des Feldes. Condominas auf der
anderen Seite bringt seine kulturell geprdgten emotiona-
len Vorstellungen gegeniiber dem jagbaren Tiger ein, den
er ohne weiteres aus dem Feld schiessen kdnnte. Die Sicht
der Hmong auf die Interaktion mit dem Tier zeigt, dass eine

Kultur die «Intersubjektivitdt» derart ausweiten kann, dass
sich der Mensch mit dem Tier in einer Austauschbeziehung
sieht, die einer Reziprozitit sehr nahe kommt.

Devereux nimmt an, dass eine affektive «Uberschnei-
dung» von Beobachterin und Beobachtetem stattfindet, hat
doch derjenige der beobachtet immer einen verdndernden
Einfluss auf das von ihm beobachtete Wesen. Diese erscheint
in der Gegeniibertragung — die «grundlegende Gegeben-
heit der Verhaltenswissenschaften» — (Devereux 1978: 93)
als Angst, und ist nicht eine Verzerrung der «objektiven»
Daten, sondern eine Erkenntnismoéglichkeit. Devereux hilt
die «Storung» fir die lebendigste Quelle der Wissenschaft.
Die auf einer Metaebene erforderte «Trennung» in Beob-
achter und Beobachteter und deren «Ort» stellt er topolo-
gisch-feldtheoretisch als variabel dar. Er fasst Interaktion
als grundlegend dynamisch und relational auf und reduziert
auch Tiere nicht auf ihre symbolische Bedeutung fiir den
Menschen, sondern schildert affektive Begegnungen von der
Angst zur Methode. Sein feldtheoretisches Konzept des «Ich»
als bewegliche, sich stindig neu schaffende Grenze lésst die
Grenzziehung zwischen Mensch und anderen Spezies als
eine Feststehende obsolet werden. In Konvergenz mit der
Feldtheorie, und dies ist einer der bedeutenden Aspekte von
Devereux’ Werk, erlaubt seine «Metapsychologie der Gren-
zen» iiber deren Verschiebbarkeit nachzudenken.

8 Niels Bohr findet die Manifestation der Komplementaritit auch in der Biologie, er nennt sie Abzgrungspringip (i. O. dt.). «Jede zu weir getriebene
experimentelle Untersuchung des Phdnomens Leben> zerstort, was es zu bestimmen versucht: das Leben» (Devereux 1978: 19 kursiv i. O.).

124 [ Tsantsa #20 [ 2015



FREIER BEITRAG

LITERATURVERZEICHNIS

Baranger Willy, Baraner Madeleine. 1961-62. «La situacién
analitica como campo dindmico». Revista Uruguaya de Psicoandlisis 4

(1): 3-54.

Bazzi Danielle. 2015a. «Georges Devereux — Der Begriinder der
komplementéiren Ethnopsychoanalyse». Wer#gblatr. Zeztschrift fiir
Psychoanalyse und Gesellschaftskritik 74(1): 83-95.

2015b. «Metakulturelle Psychoanalyse — Georges Devereux’ Modell
der Komplementaritdt und ein zweiter Blick auf die Psychiatrie von
Fann in Dakar». Curare 38(1+2): 147-158.

2014. «Die kulturelle Grenze zwischen Bewusst und Unbewusst.
Georges Devereux revisited». Werkblatt. Zeitschrift fiir Psychoanalyse
und Gesellschaftskritik 72(1): 15-43.

2012. «Bollwerk». Eintrag im Lexikon der Raumphilosophie. Stephan
Giinzel (Hrsg.) Darmstadt: WBG.

Condominas Georges. 1977 (1965). L'exotique est quotidien. Paris:
Librairie Plon.

Corrao Francesco. 1998. Orme. Contributi alla psicoanalisi. Milano:
Raffaello Cortina Editore.

Brown Junius. 1936. Psychology and the social order. New York.

Devereux Georges. 1978. Ethnopsychoanalyse. Die komplementaristische
Methode in den Wissenschaften vom Menschen. Frankfurt am Main:
Suhrkamp. (Ethnopsychanalyse complémentariste. 1972)

1973. Angst und Methode in den Verhaltenswissenschaften. Miinchen:
Carl Hanser Verlag. (From Anxiety to Method in the Behavioural
Sciences. 1967).

Ferro Antonino, Civitarese Giuseppe. 2013. «<Metaphor in
Analytic Field Theory». In: Katz S. Montana (ed.), Metaphor and
Fields. Common Ground, Common Language, and the Future of
Psychoanalysis, p. 121-142. New York: Routledge.

Ghil Michaél. 2007. «Georges Devereux, de la physique quantique a

I’ethnopsychiatrie complémentariste». Le cog-héron 190: 55-64.

Giinzel Stephan. 2012. <Hodologie». Eintrag im Lexikon der
Raumphilosophie. Stephan Glinzel (Hrsg.) Darmstadt: WBG.

Kroeber Theodora. 1970. Alfred Kroeber. A Personal Configuration.

Berkeley: University of California Press.

Lewin Kurt. 1982. Feldtheorie. C.-F. Graumann (Hg.) Bern: Huber.
Stuttgart: Klett Kotta. (Kurt Lewin Werkausgabe Bd 4)

1936. Principles of Topological Psychology. New York, London:
McGraw-Hill Book Company.

1935. A Dynamic Theory of Personality. New York, London: McGraw-
Hill Book Company.

Neri Claudio. 2009. <The enlarged notion of field in psychoanalisis»,
in: Ferro Antonino, Basile Roberto (eds.). 7ke Analytic Field. A
Clinical Concept, p. 45-80. London: Karnac.

Valantin-Charasson Simone, Deluz Ariane. 1991.
«Contrefiliations et inspirations paradoxales: Georges Devereux
(1908-1985)» Revue internationale d histoire de la psychanalyse 4:
605-617.

125 / Tsantsa #20 | 2015



ARTICLE LIBRE

AUTORIN

Danielle Bazzi Dr. phil., Psychoanalytikerin, Ethnologin. Seit 1978 psychoanalytische Praxis in Ziirich. Koordinatorin fiir
«Operative Gruppen», als solche tdtig in verschiedenen Institutionen. Dozentin und Supervisorin in der Aus- und Weiterbildung
am Psychoanalytischen Seminar Ziirich (PSZ), Supervisorin in der Asylorganisation Ziirich (AOZ). Vortriage und Publikatio-
nen zum Verhiltnis Individuum und Gesellschaft, Analytisches Feld, Migrationsproblematik, Gender und Ritualtheorien.

Psychoanalytische Praxis
Quellenstrasse 27

8005 Ziirich, Schweiz
dbazzi@dplanet.ch

126 / Tsantsa #20 | 2015



	Feldtheoretische Aspekte in der Ethnopsychoanalyse von Georges Devereux

