
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 20 (2015)

Artikel: Feldtheoretische Aspekte in der Ethnopsychoanalyse von Georges
Devereux

Autor: Bazzi, Danielle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007238

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIER BEITRAG

FELDTHEORETISCHE ASPEKTE IN
DER ETHNOPSYCHOANALYSE VON

GEORGES DEVEREUX

Text: DanielleBazzi

Abstract

FIELDTHEORETICAL ASPECTS IN THE ETHNOPSYCHOANALYSIS OF GEORGES DEVEREUX

This article demonstrates the methodological and epistemological relevance of Georges Devereux' use of field theory
as a method in the sense of a contribution to the current discussion in social anthropology about the decentering of
the anthropocentric understanding of the subject. Devereux' complementary approach enables - but is also an
obligation - not just to change the «either/or» of culture and nature into an «as well as», but to accept it as a

perennial construction of boundaries.

Schlagwörter: Feldtheorie; Methode derKomplementarität; Ethnopsychoanalyse; Georges Devereux; Metapsychologie der Grenzen

Keywords: Field theory; Methodofcomplementarity; Ethnopsychoanalysis; Georges Devereux; Metapsychology ofboundaries

«Das beste von dem, wie man sich benehmen soll, habe ich von
den Mohave und von Flunden gelernt»

(Georges Devereux)

«Pour lesMnong, en effet, les buffles sont dotés d'unesensibilité

esthétique comparable à la nôtre»

(Georges Condominas)

Georges Devereux, von Claude Lévi-Strauss 1963 nach Paris

an die Ecole pratique des Hautes Etudes (später EHESS)
geholt, gilt als Begründer der Ethnopsychoanalyse und
hat die Methode der Komplementarität entwickelt. Kaum

bekannt ist, dass er in Berkeley als Doktorand von Kroe-
ber zusätzlich zu seinen Kenntnissen der modernen Physik
und der Durkheimschen Soziologie Aspekte des feldtheoretischen

Ansatzes von Kurt Lewin in sein Denken einbaut. Im
grundlegenden Werk From Anxiety to Method in the Behavioural

Sciences merkt er an, «die Konvergenz zwischen einigen

Ansichten Lewins und den meinen (erscheint) besonders

bemerkenswert, wenn man berücksichtigt, dass Lewins
Denken im wesentlichen geometrisch orientiert ist (Topolo-
gie1, Hodologie2), während meines im wesentlichen in der

Theorie der Quantenmechanik und der Zahlentheorie gründet»

(Devereux 1973: 383). Trotz der Unterschiedlichkeit-

1 Die Topologie als Wissenschaft von räumlichen Beziehungen beruht auf der Beziehung zwischen «Teil» und «Ganzem» oder mit anderen Worten auf

den Konzepten des «Eingeschlossenseins». Zwei Regionen A und B werden «fremd» genannt, wenn sie keine gemeinsamen Teile, also keine

Überschneidung, haben. Die Grenze einer einfach verbundenen begrenzten Region hat den Charakter einer Jordankurve (Lewin 1936).

2 «Das Konzept der Hodologie geht auf Lewin zurück und rekurriert auf einen hodologischen Raum, dessen Logik die des Weges (gr. hodos) ist»

(Günzel 2012: 176).

117/ Tsantsa #20/2015/117-126



ARTICLE LIBRE

Lewin wendet seinen Ansatz nicht auf die Erforschung der

intersubjektiven Relationen an, während Devereux' Interesse

gerade ihnen gilt - werde ich im Folgenden versuchen
den übereinstimmenden Aspekten nachzugehen. Damit
soll gezeigt werden, dass es die produktive Synthese dieser

methodischen Konvergenz ist, die eine Denkbarkeit einer
relationalen Öffnung hin zu anderen Lebenswelten ermöglicht

und dass damit notwendigerweise eine Dezentrierung
des anthropozentrischen Subjektverständnisses - die mit der

Einführung des Unbewussten einsetzt - einhergeht.

1908 im Banat geboren, erlebt Devereux als Kind und

Jugendlicher einschneidende Widersprüche, familiäre
Veränderungen und politische Umwälzungen, und beginnt sich

mit Fragen zum psychischen Überleben und ethnischer

Zugehörigkeit zu beschäftigen. Während seiner Gymnasialzeit

wechselt die Unterrichtssprache von Ungarisch auf

Rumänisch. Seine deutsch sprechende Mutter verehrt das

zusammenbrechende Habsburgerreich während sich der
sozialistisch eingestellte und nach Frankreich orientierte
Vater in der jüdischen Gemeinde einsetzt. Der jüngere Bruder

nimmt sich vor seinen Augen das Leben.

Bevor er mit vierundzwanzigJahren, unterstützt von Paul

Rivet mit einem Rockefeller Stipendium in die USA reist,
hat er in Paris Physik studiert, eine Buchhändlerlehre in

Leipzig gemacht, Malaiisch gelernt, auf eine Pianistenlaufbahn

verzichtet, und durch Marcel Mauss eine ihn prägende

Einführung in die Ethnologie erhalten.

Die ersten Felderfahrungen sammelt er bei den Hopi in

Arizona, dann bei den von ihm sehr geliebten Mohave in
Colorado und nach einem kurzen Aufenthalt in Papua-Neu-
guinea führt er eine achtzehnmonatige Forschung bei den

Sedang in Vietnam durch. In dieser Zeit, anfangs der

Dreissigerjahre, tritt er zum Katholizismus über und verändert
seinen Namen von György Dobô zu Georges Devereux (zur
Biografie vgl. Bazzi 2015a).

Anstatt wie vorgesehen eine Stelle am Musée de l'Homme
in Paris anzutreten, muss er 1934 in die USA zurückkehren,

wo er, durch Alfred Kroeber angeregt, die Doktorarbeit

über das Sexualleben der Mohave aufnimmt. Sein Neffe
Michaël Ghil (2007) schreibt, es sei nicht nur die Traum-
Kultur der Mohave, wie er selbst immer betont, sondern
auch Kroeber, der Devereux' Interesse für die Psychoanalyse

weckt. Devereux selbst wird erst 1948 in Paris eine

Psychoanalyse machen, findet aber schon im Berkeley der

Dreissigerjahre eine intellektuelle Atmosphäre vor, in der
sich Anthropologen mit Kernkonzepten von Freud - der

Traumanalyse und der Übertragung - auseinandersetzen.

Die Traumarbeit, mit ihren unbewussten Mechanismen
Verdichtung und Verschiebung, sowie der manifesten Darstellung

von latenten Gedanken und die Übertragung als unbe-

wusster affektiver Vorgang zwischen Personen, die in einer
kommunikativen Austauschbeziehung stehen, werden zu
seinen zentralen Denkfiguren.

Kroeber macht nach einer depressiven Phase in New
York eine Psychoanalyse, nicht zuletzt weil die Umstände
des Todes seines Freundes und Informanten Ishi das

übersteigen, was er betrauern kann. Er arbeitet danach während

fünf Jahren als erster niedergelassener Psychoanalytiker

in San Francisco. Seine Frau Theodora erwähnt,
obwohl Kroeber nicht mit allen Interpretationen von Devereux

einverstanden sei, werde sein Verständnis der Träume
durch Devereux bereichert (Kroeber 1970: 115). Neben der

Auseinandersetzung mit der Psychoanalyse hält Kroeber in
Berkeley gemeinsame Seminare mit Edward Tolman, dem

Wegbereiter des Kognitivismus, ab. Tolman hat in Berlin
beim Gestaltpsychologen Kurt Koffka studiert und bezieht
sich stark auf Lewin.

Die Feldtheorie, von Ernst Cassirer und Lewin in die
Sozialwissenschaften eingeführt, fasst das soziale Feld als

empirischen Raum auf, der genauso «wirklich» wie der

Physikalische ist. In der Feldtheorie wird angenommen,
dass die Wirkung eines örtlichen Eingriffs den Gesamtzustand

ändert. Die Einflusssphäre einer Person kann als

Kraftfeld repräsentiert werden.

Lewin selbst ist gegenüber dem Begriff «Feldtheorie»
kritisch. «Die Feldtheorie ist keine <Theorie> in der
gleichen Bedeutung wie etwa das Gravitationsgesetz oder die
Maxwellschen Gleichungen Theorien sind. [...]. Sie legt die

Voraussetzungen fest, die für die <Form> einer begründeten

Theorie, aber nicht für ihren Inhalt, erforderlich sind.

[...] sie schliesst auf irgendeine Weise die Aussage über die

<Eigenart> des psychologischen Materials mit ein» (Lewin
1982: 26). «Man definiert sie [Feldtheorie] besser als eine

Methode, nämlich eine Methode der Analyse von
Kausalbeziehungen und der Synthese wissenschaftlicher Konstrukte»

(op. cit.: 133f.). 1939 bezeichnen Lewin und Karl Korsch
die «Feldtheorie» als Annäherungsmethode, was mir nach

wie vor sinnvoll scheint (op. cit.: 24).

Die von Devereux in seiner Bibliografie aufgeführten

Titel von Lewin sind A Dynamic Theory of Personality

(1935) und Principles of Topological Psychology (1936).
Ein weiteres Werk Psychology and the social order (1936)
eines Schülers von Lewin, Junius Brown, ist für Devereux'

Begriff der Gesellschaft grundlegend. Wie Lewin ist auch

118 / Tsantsa#20 /2015



FREIER BEITRAG

Brown mit psychoanalytischen Konzepten von Freud
vertraut. Bei Lewin, einem sehr guten Kenner der Schriften
von Freud, ergeben sich durch die erzwungene Emigration
von Berlin in die USA terminologische Veränderungen.
Aus der Affekt- und Handlungspsychologie wird behaviour.

Auf diesem Hintergrund ist auch der Begriff «Behavioural

Sciences» im Titel von Devereux' Werk zu verstehen.

Devereux' Verbindung von Psychoanalyse und Feldtheorie

erweist sich im Après-coup als brisant. Denn in der

neueren Psychoanalyse bahnt sich ein Paradigmenwechsel
an. Die Vorstellung eines «analytischen Feldes» geht weder

von einer Einpersonenpsychologie noch von einem quasi

biologischen folgekausalen Phasenmodell, d.h. einer uni-
direktionalen Entwicklung im Rahmen eines evolutionären
Denkens aus, sondern von einem dynamischen Feld. Subjekt

und Objekt werden funktional als reversibel betrachtet

und ihre starre Unterscheidung wird aufgegeben. «Diese

heute generelle Epistemologie gründet auf dem Prinzip der

Unsicherheit. Wahrscheinlich weil wir uns in einer
ethischen Evolution befinden, in der sich der Mensch von seiner

Hybris, seiner Wissensarroganz, verabschieden will»
(Corrao 1998: 231). Der Begriff «analytisches Feld»
verweist auf verschiedene Auslegungen im Sinne der bricolage

von Claude Lévi-Strauss.

Aus Frankreich nach Argentinien ausgewanderte Schüler

von Maurice Merleau-Ponty führen die Feldtheorie in die

Theorie der Technik der Psychoanalyse ein (Baranger und

Baranger 1961). Heute wird vor allem in Italien die Theorie

der analytischen Technik des bi-personalen Feldes

weiterentwickelt (Corrao, Gaburri, Ferro, Neri). Sie basiert auf
der Theorie des Unbewussten von Freud und deren

Weiterentwicklung durch Wilfred Bion. In diesem Verständnis
erhält jegliche in der Narration auftauchende Figur - sei sie

menschlicher, animalischer oder nichtorganischer Art - den

gleichen Status, ohne wertende Hierarchie zwischen
präsymbolischen und symbolischen Positionen im Feld. Das Unbe-

wusste wird nicht ausschliesslich als der Genese des

Individuums geschuldetes Residuum aufgefasst, das es in einer
klar asymmetrisch definierten «Experimentanordnung», hier
das Subjekt «Analytiker-Forscher», dort das Untersuchungsobjekt

«Analysandin» aufzudecken und zu erklären gilt. Die

Analyse fokussiert die Transformationen und Entwicklungen

des Feldes, welches die Analytikerin, den Analysanden
und die Theorie umfassen. Analytiker und Analysand sind

Ko-Autoren der Erzählung und ihrer Deutung.

Hier soll Devereux' Vorarbeit zur Dezentrierung des

Subjektverständnisses gezeigt werden. Er definiert das «Ich» nicht
wesenhaft sondern als bewegliches Ich, d.h. es steht nicht für
eine fixe Identität. In seiner Auffassung gibt es keinen wesenhaften

Unterschied zwischen Ich und Anderem.

Sowohl in der From Anxiety to Method enthaltenen
Epistemologie wie in der Theorie des psychoanalytischen Feldes wird
die von der Begegnung ausgelöste relationale Dynamik fokussiert,

was die Alterität aus ihrer Erstarrung einer einseitig
definierten Bestimmung herauslöst. Diese Forschungshaltung gibt
definitiv abgrenzende und verdinglichende Mensch-Umwelt

Festlegungen zugunsten von dialogischen, in der Empirie
verankerten Ko-Konstruktionen auf. Devereux versteht sich als

Empiriker, er geht vom intersubjektiven Erleben, von der Relation

aus, er übt ätzende Kritik an «Philosophie», lehnt jegliche
Metaphysik ab und weist unbewussten Vorgängen eine zentrale

Rolle zu. So wird auch die Frage nach der Repräsentation zu
einem komplexen interaktiven ko-konstruktiven Prozess.

Simone Valantin-Charasson und Ariane Deluz bezeichnen
das Werk von Devereux sehr treffend als eine «métapsychologie

des limites» (1991: 612). Mit diesem Aspekt und der

Kulturabhängigkeit der Grenze zwischen Unbewusst und Bewusst habe

ich mich in einer anderen Arbeit zur Ethnopsychoanalyse von
Devereux befasst (Bazzi 2014). Im vorliegenden Text gehe ich
der konzeptuellen Arbeit nach, die den Rahmen für seine Rede

von Grenzen abgibt. Dass es ihm letztlich um eine holistische

Utopie zu tun ist, zeigt die Diskussion der Komplementarität,
doch hier soll lediglich seine Hybridisierung von psychoanalytischen

und feldtheoretischen Konzepten gezeigt werden. Ich
werde die Komplementarität3 im Folgenden nur soweit darstellen

um sie auf die Behauptung anzuwenden, dass seine Methode
es erlaubt andere Lebenswelten wahrzunehmen. Durch das

Konzept der beweglichen Grenze, die unablässig zwischen Ich
und Anderem entsteht - übertragbar auch auf einen signifikanten

Anderen welcher einer anderen Spezies als der des anthropos

angehört - wird dieser anthropos dekonstruiert, seine subjektive
Entität wird nicht vorausgesetzt sondern als im Spiel stehend

angesehen. Fokussiert werden nicht Identitäten, Gemeinsamkeiten

oder Kontinuitäten, sondern komplexe dynamische
feedbacks in raumzeitlich rekursivem Voranschreiten des Prozesses,

dessen Geschichte sich in der konkreten Begegnung entfaltet.

Devereux untersucht den Prozess der Verwissenschaftlichung

und hält der Verdinglichung durch angstabwehrende
Methoden die Lebendigkeit der Begegnung entgegen. So

3 Komplementarität ist die Verallgemeinerung der von Heisenberg formulierten Unschärferelation: Es ist unmöglich zur gleichen Zeit und mit
derselben Präzision die Position und das Moment eines Elektrons zu bestimmen (vgl. Bazzi 2014).

119 / Tsantsa #20 j 2015



ARTICLE LIBRE

schafft er eine ständige Verbindung des Affektiven, Emotionalen

mit dem Prozess des Konzeptualisierens. Vermeintliche

Erkenntnishindernisse werden zum Ausgangspunkt für
Erkenntnis. Die beim Forscher festgestellten Gefühle sind

nicht Verzerrungen sondern Erkenntnisquellen. Und genau
da steckt die Möglichkeit auf die Erweiterung der Annahme

von anderen Lebenswelten.

Devereux geht es nicht um das Bewusstsein von Tieren,
oder sie auf die Couch zu legen. Er legt jedoch nahe, dort

wo Lebendiges erforscht wird, Entdeckungen der Psychoanalyse

und - wie in diesem Text gezeigt werden soll -
feldtheoretisches Denken aufzunehmen. Er untersucht den Ort,
der durch die Trennung von Beobachter und Beobachtetem
entsteht. Diesen Ort kennzeichnet er als Störung. Der Ort
«Störung» ist Effekt der Trennung, und die Störung hat als

Effekt den Ort «Trennung». Die Störung ist das, was durch
«die angsterregende Uberschneidung4 von Beobachter und
Beobachtetem» entsteht. Die Störungen sind die signifikantesten

und charakteristischsten Daten der Verhaltenswissenschaft.

«In diesem Bezugsrahmen ist Leben ein Zustand
der Materie, in dem sich selbst erweiternde, Trennung
produzierende Störungen auftreten könnem (Devereux 1973: 356

kursiv i. O.). Kritisch merkt Devereux 1966 an, es sei doch

bemerkenswert, «dass Einsteins Wiedereinführung des

Physikers in das physikalische Experiment und Freuds
Wiedereinführung des Therapeuten in die therapeutische Situation
zeitlich mit den Bemühungen vieler Verhaltenswissenschaftler

koinzidiert, den Beobachter aus dem Experiment
auszuschliessem (1973: 379 kursiv i. O.).

Die der Psychoanalyse eigene Erkenntnistheorie zeichnet
sich unter anderem durch den Triebbegriff aus, von Freud als

«Grenzbegriff» charakterisiert. Devereux' Denken ist dem

im weitesten Sinn verpflichtet. Ein schönes Beispiel ist seine

Feststellung, dass die Einsichten, die er in die Sedang Kultur
gewonnen hat, niemals mit anderen Mitteln, als mit seiner

Präsenz und deren «Störung» hätten zustande kommen können.

Ein «körperloser, unsichtbarer Anthropologe» ist dazu
niemals im Stande. Für die Sedang ist der Fremde «technisch

gesehen ein <wilder Eber», ein menschliches Wesen,
das vorübergehend seinen menschlichen Status aufgibt». Die
Anwesenheit des hungrigen und neugierigen Anthropologen

ruft eine Störung hervor und jede Stufe seiner schrittweisen

Anerkennung liefert neue Erkenntnisse über die Art der

Sedang mit Fremden umzugehen (Devereux 1973: 305f.).

Devereux benützt den feldtheoretischen Ansatz als Ergänzung

zur Übertragung der unbewussten Interaktionen
zwischen Beobachter und Objekt. Wir müssen die Vorstellung
aufgeben, «die Grundoperation der Verhaltenswissenschaft sei

die Beobachtung5 eines Objekts durch einen Beobachter. An
ihre Stelle muss die Vorstellung treten, dass es um die Analyse
der Interaktion zwischen beiden geht, wie sie in einer Situation

stattfindet, in der beide zugleich für sich Beobachter und

für den anderen Objekt sind» (Devereux 1973: 309). «In jedem

Augenblick (ist) die Person für sich »Subjekt» und »Umgebung»

für den Anderen; alles, was für das Subjekt »innen» ist, ist für die

Anderen »aussen». Ausserdem muss der Mensch, um ein soziales

Wesen zu werden, lernen, sich in gewissen Beziehungen und vor
allem in Beziehung zu den Anderen als »draussen» aufzufassen

- als das Milieu des Anderen» (Devereux 1978: 54). Devereux
entkleidet Identitätsvorstellungen, die wesenhaft abgegrenzte

Personen, die »unteilbare» Individuen mit anderen Individuen

sprechen und handeln lassen und zeigt, dass die Konstruktion
einer «Quasi-Beweglichkeit der Grenze zwischen Beobachter

und Objekt ihre Parallele in der vergleichbaren Beweglichkeit
der »Grenzen des Selbst» findet» (1973:58). Er kombiniert damit
eine psychoanalytische und feldtheoretische Herangehensweise.

Unhintergehbar ist der relationale Ausgangspunkt, die

Annahme einer grundlegenden Symmetrie der unbewussten

Kommunikation, die es ihm erlaubt, psychische Erlebenswei-

sen welche die Psychoanalyse in der Erforschung wahnhafter

Beeinflussungsvorstellungen entdeckt hat, für die nichtpathologische

Kommunikation zwischen Menschen, die etwas
voneinander erfahren wollen, fruchtbar zu machen.

Ich meine, erst wenn dieser Unsicherheitsortaffektiv
wahrgenommen werden kann entsteht dieMöglichkeit derAnnahme von
anderen Lebenswelten, und können Interaktionen zwischen
menschlichen und nichtmenschlichen Akteuren sinnvoll
repräsentiert werden. Das auf Devereux' komplementaristischer
Methode beruhende Konzept des «Ich» als bewegliche, sich

ständig neu schaffende Grenze, lässt die Konzeptualisierung
des anthropos in ihrer starren und fundamentalen Grenzziehung

gegenüber anderen Spezies nicht mehr aufrechterhalten.

4 Devereux definiert «Überschneidung» nicht ausdrücklich. Ich nehme an, dass er sie in Anlehnung an Lewin als sich in der Person überschneidende

Kraftfelder auffasst. Lewin spricht von «fields that overlap» (Lewin 1935: 91f., 146f.) oder von «overlapping regions» mit einer «common intersection»

(Lewin 1936: 137f.)

5 Die Problematisierung des Begriffes «Beobachtung» in der anthropologischen oder psychoanalytischen Situation geschieht mittels einer

Transposition dessen, was in der Physik ein Registrieren des Zustandes eines Objektes mittels eines Apparates darstellt, in eine mentale Kategorie.

Die mentale Kategorie umfasst sowohl das bewusste wie das unbewusste Beobachten.

120/Tsantsa#Z0 /2015



FREIER BEITRAG

Francesco Corrao, der wesentlich zur Einführung des

feldtheoretischen Konzeptes in Italien beigetragen hat, radikali-
siert den Unsicherheitsort «Analyse», er sagt: «Für die
spezifischen Aspekte der kognitiven Epistemologie sind im

intersubjektiven Feld der Analyse die traditionellen Unterscheidungen

zwischen Subjekt und Objekt, zwischen Beobachter

und Beobachtetem, zwischen Beobachtungen und Theorie

aufgehoben» (1998: 187 kursiv DB). Für Devereux ist dennoch

klar, «dass Aussagen (Verhalten, Botschaften) von Aussagen
über Aussagen unterschieden werden» müssen (1973: 354).

Devereux interessiert etwas, was Psychoanalytiker, auch

wenn sie mit dem Konzept der Übertragung und
Gegenübertragung arbeiten, in der Regel nicht beachten. Er will
«Natur und Ort der Trennung zwischen beiden logisch klären,

weil experimentelle Versuche, solche Trennungen
herzustellen, immer fehlschlagen, da sie sich sowohl logisch wie

praktisch selbst aufheben» (Devereux 1973: 309). So wie der

Tintenfisch seinen Leib mit der Tinte vor dem Beobachter

verbirgt und dadurch seine Gegenwart verrät, so ist auch

die psychoanalytische Anonymität «eine Information über
das an der Person des Beobachters, was er dem Beobachteten

vorenthalten möchte» (ebd.). Es ist somit keine logische
Trennung, wenn die Selbstwahrnehmung des Beobachteten

ausgeblendet wird. Wirklich produktiv ist eine operati-
onale Unterscheidung zwischen Beobachter und Beobachtetem.

Ich halte für bedeutsam, dass Devereux einen Kontext
annimmt, in dem eine grundsätzliche Reziprozität stattfindet.

Damit wird dem «Objekt» sein reaktiver Status genommen,

was weit mehr und etwas anderes als ein «Mitspracherecht»

ist. Ist es eine Sache der Definition, was Beobachter
und Objekt auf relevante Weise tun können, so bestimmt
diese Definition auch gleichzeitig ihren jeweiligen Status.

Aus der grundsätzlichen Reziprozität folgt, dass sowohl
Beobachter wie Beobachteter ihre gegenseitigen Sinneseindrücke

bearbeiten und in relevante Informationen transformieren.

So ist es eine kontextuelle und definitorische
Entscheidung, welche dieser so gewonnenen Informationen als

Phänomen (Rohdatum) angesehen werden. Als Beobachter

wird der definiert, dessen Gewinnung von Informationen

über ein Objekt innerhalb eines als solchen bestimmten

Bezugsrahmen nicht als Rohdatum behandelt wird.

In From Anxiety to Method nimmt Devereux an, dass «die

wissenschaftliche Erforschung des Menschen durch die

angsterregende Überschneidung von Objekt und Beobachter
behindert wird», deshalb fordert er «eine Analyse von Art und
Ort der Trennung zwischen beiden». Dabei lässt es nicht bei

der Analyse der durch Angst ausgelösten Verzerrungen und
deren Nobilitierung als «Methode» bewenden, sondern
kennzeichnet den Effekt der Interaktion als «Ort der Störung», was
ich für eine seiner fruchtbarsten Ideen halte. Die Angst, ausgelöst

u.a. durch die Unvollständigkeit der Kommunikation auf
bewusster wie unbewusster Ebene, kann anstatt als Behinderung

zum Erkenntnisgewinn genutzt werden.

Nach einem gängigen Verständnis würde man annehmen,

dass die Angst dort auftaucht, wo die lebensgeschichtlich

erfolgten Trennungen, die Lösung des Ödipuskomplexes,

die Subjektwerdung, die Individualisierung, welche
die Trennung in ein «Ich» und ein «Anderer» ermöglichen,
partiell aufgehoben werden. Da Devereux von einer
Vorstellung des Individuums ausgeht, für dessen Subjektivie-
rung der Ödipus als Kernkomplex zentral ist, und dessen

kulturbesondere Lösung es erst erlaubt von enkulturierten
Personen zu sprechen, finde ich es bemerkenswert, dass er
den Effekt der Überschneidung nicht als eine Regression
bezeichnet. Das heisst, er denkt hier feldtheoretisch, also

strukturell, und nicht entwicklungspsychologisch. Indem
er die topologische Sprechweise von einem «diesseits oder

jenseits» durch «innen und aussen» ersetzt ermöglicht er
eine neue Sicht auf die Frage der Einwirkung. Dazu eine
Geschichte von Georges Condominas die er in L'exotique
est quotidien erzählt6. Selbst seine Behausung in der Mnong
Siedlung gewinnt für Condominas an Bedeutung, ihm, dem

nie das Herz an Gegenständen hing. Der Borkenkäfer hat
das Haus gefressen, ihm eine immer dünnere Haut verpasst,
bis es pulverisiert eingestürzt ist. Unbewusst weist Condominas

durch diesen «Tod» dem Haus nachträglich eine Seele

zu. Ist es nicht eine seiner hêeng- seine Grosse-Bambus-
Seele - die mit seinem Haus, seinem ehemaligen Schutzort,

ins Nichts gegangen ist? Hêeng ist konkret. Die Spinne
wird im Ritual «Die Blätter schütteln, um die Spinnenseele
einzusammeln» von allen Mnong als ein lebendiges Wesen,
konkret, sichtbar und stofflich aufgefasst. Sie repräsentiert
nicht, sondern ist à ie hêeng des Kranken (Condominas 1977:

388f.). Die Spinne, der Sperber, der Büffel sind hêeng aber
ebenso sind es eine Piroge, ein Bambus, die auf dieselbe
konkrete Art existieren wie der menschliche Körper und seine

Büffel- oder Spinnen-«Seelen». Diese sterbliche «Seele» ist
nicht eine geistige Essenz. Geister sind «les autres formes de

l'être humain» und Schamanen gehören beiden Formen an.
Diese Formen sind solidarisch. Macht sich die Spinne davon
oder wird der Büffel gefangen erleidet der menschliche Körper

die Konsequenzen. Gewisse Formen, wie der Körper,
bleiben immer sichtbar, andere sind es nur im Traum oder

6 Devereux schätzt dieses Buch, wie auch Tristes Tropiques, sehr, er verzichtet jedoch darauf die Daten seiner Kollegen zu benützen.

121 / Tsantsa #20 / 2015



ARTICLE LIBRE

unter dem Einfluss von Fieber. Der Schamane kann diesen

zweiten Zustand hervorrufen der es ihm erlaubt mit den

anderen Formen des Menschen in Kontakt zu treten, also

die Geister zu sehen und die Zauberer zu erkennen.

Im Sinne von Devereux wäre der Mnong Schamane ein

«Störungsspezialist» und Condominas der Beobachter, der

Zeugnis für die konstanteNeuschaffung des «Ich» in der

Überschneidung mit dem beobachteten Objekt ablegt.

Devereux definiert das Ich als bewegliche Grenze die ständig

geschaffen wird (1973: 359 kursiv i. O.). Er sagt «die

Störung, ihre Produkte und ihre Grenze könnte man als das Ich

(Ego) (oder sonstwie) etikettieren» (Devereux 1973: 355). Es

wird «der Ort jeder psychischen <Region> (wenn es eine gibt)
in Bezug auf diese Trennung (Jordankurve7) bestimmt. [...]

Setzt man die Tatsache voraus, dass eine bestimmte Funktion

zu einer Zeit <innen> (diesseits des Schnittes) sein kann,
so wird die Aussage, die Grenze sei <beweglich>, in gewisser
Weise zu einer façon de parier. Stricto sensu kann die Grenze

nicht <beweglich> sein, da sie ununterbrochen de novo geschaffen

wird; die Trennung befindet sich dort, wo zu irgendeinem
gegebenen Zeitpunkt eine Störung stattfindet. Gibt es keine

Störung, so <gibt> es auch keine Trennung» (op. cit.: 356). Das

Einzige, was man auf operationale Weise nicht über das Ich

aussagen kann, ist, dass es Grenzen hat\ da es selbst als Grenze

definiert ist, kann es nicht gleichzeitig auch noch eine Grenze

haben, und vor allem nicht eine Grenze, die <durchbrochen>

werden kann» (op. cit.: 355f. kursiv i. O.).

Der einzig wirkliche Unterschied zwischen «ich» (I) und

«nicht ich» (not-I) besteht in ihrer Position auf den entgegengesetzten

Seiten der Jordankurve. Die Seite die zu einer Zeit
«hier» war kann zu einer anderen Zeit «dort» sein (Devereux

1973: 361). Devereux will mit diesen Analogien zeigen,
dass die «Trennung» «in Wirklichkeit eine ständig regenerierte

Überschneidung ist» (1973: 314). Wenn der Beobachter

an dem Punkt/ Augenblick «beginnt» wo er sagt: «Und dies

nehme ich wahr» leuchtet es ein, dass die Trennung in
Beobachter und Beobachteter beweglich ist.

Devereux stellt dieses Konzept des Ich (Ego) 1938 einer

Psychologengruppe vor, die von Tolman geleitet wurde. Er

nennt es zunächst «Reibungszone», das er zwischen einer
«Habituszone» und einem «Kern der Persönlichkeit»
verortet. «Die meisten [...] der Gedankengänge wurden, wenn
auch noch etwas ungelenk, schon vor 1940 vollständig ent¬

wickelt, also ehe ich Lewins bedeutendes Werk kennenlernte.

Deswegen ist, was die hier präsentierten Gedankengänge

angeht, meine intellektuelle Schuld Lewin gegenüber

gleich null; moralisch verdanke ich ihm hingegen sehr viel,
da ich durch gewisse Ähnlichkeiten zwischen einigen unserer

jeweiligen Konklusionen ermutigt wurde, mich weiter

mit diesem Problem auseinanderzusetzen». Er schreibt,
er habe 27 Jahre gebraucht, um es kohärent zu formulieren
(Devereux 1973: 383).

Zum Verständnis der Bedeutung des Beobachters in der

Beobachtungsituation fügt Devereux das psychoanalytische

Konzept der Übertragung mit dem Hauptgewicht auf der

Gegenübertragung hinzu - «elementare Phänomene» - und
das des Schnittes, wie in seiner Konzeption des Ich beschrieben.

Der Ort des Schnitts ist variabel und wird vom
Forscher in seiner Verantwortung festgelegt, was der
Mathematiker Henri Poincaré, den Devereux häufig zitiert, eine

«ausgewählte Tatsache» nennt. Es ist unsere Entscheidung,
ob auch Pflanzen und Tiere «Autoren» von Störungen sein

können, ob wir anerkennen wollen, dass sie Affekte auslösen,

die die Forscherin bei sich wahrnimmt. Man könnte einwenden,

dass die metaphorische Äquivalenz von Tier- und
Menschenfiguren in der Psychoanalyse schon immer gegolten hat.

Ja, was den Traum anbelangt. Es ist das Eigentümliche der

Psychoanalyse, dass sie nicht nur aus diskursiven
Theorieelementen besteht sondern durch die Triebtheorie Körperliches

und Mentales als immer schon verschränkt betrachtet,

weswegen Freud von einem «Grenzbegriff» spricht. Die
Feldauffassung erlaubt Präsymbolischem und noch Ungedachtem
einen relationalen Ort zu geben, sodass nicht nur in metaphorischer

Weise argumentiert werden muss, was eine Möglichkeit,

aber nicht zwingend ist. Das analytische Feld ist offen für
eine unendliche Reihe von Ebenen und erlaubt es, den Begriff
der «Lebendigkeit» von symbolisierungsfähiger menschlicher

Subjektivität bis hin zu einer Art Konkretheit der proto-
somatopsychischen funktionalen Möglichkeiten von metallischen,

steinernen, pflanzlichen und tierischen, organischen
und anorganischen «funktionalen Möglichkeiten» zu erweitern.

Wie Organismen auf verschiedene Weise «lebendig» sein

können zeigen Felder, die autistische, mechanische, lapidare,

vegetabile, herbivore, carnivore usw. protopsychische
Funktionalitäten annehmen (Ferro und Civitarese 2013).

Mit dem Konzept des Feldes erweitert sich das Verständnis

von «Traum» und seinen Figurationen, die relational auf-

gefasst werden. Es entsteht eine «Demokratie der Figuren»,

7 Die Jordankurve ist eine Linie, die einen bestimmten Bereich des Weltraums umschliesst, sodass jeder Punkt im Universum entweder «innerhalb»

oder «ausserhalb» dieser Kurve liegt (Devereux 1973: 313).

122 / Tsantsa#20 /2015



FREIER BEITRAG

was im engeren Übertragungskonzept nicht möglich ist.

Unbewusste Funktionen und die Symbolbildung sind nicht
mehr im Subjekt gefangen. Antonino Ferro dynamisiert in
seiner Auffassung des analytischen Feldes die Gegenübertragung

im Tagtraum und nennt es «dreaming ensemble». So

erschaffen Analytikerin und Analysand einen neuen
interpersonalen psychischen «Ort», der Schauplatz für eine

Neuformation oder ein Bollwerk werden kann (Baranger und

Baranger 1961; Bazzi 2012: 61). Eine Traum-Kultur wie die
der Mohave trägt dieser Dynamik in ihren Kulturmodellen
Rechnung. Der Schamane muss die Pathologie des Kranken
der ihn konsultiert träumen.

In der Beschreibung der psychologischen Umwelt zählt
Lewin nicht wie ein Soziologe die objektiven sozialen Kräfte
und Beziehungen auf, sondern beschreibt die sozialen Fakten

so wie sie sich auf den Einzelnen auswirken. «For the objective

social factors have no more an unambiguous relation to
the psychological individual than objective physical factors
have» (Lewin 1935: 75f.). Neben den quasi physischen und

quasi sozialen Umgebungen ist auch eine mentale Aufgabe
oder eine Phantasie aus einem dynamischen Gesichtspunkt
für ein Kind Umgebung. In der Umgebung sind viele Objekte
und Ereignisse von quasi physischer und quasi sozialer Art,
wie Räume, Tische, Messer, Flunde und Freunde. Dinge die

herunterfallen können, selbst kommen und gehen können,
freundlich oder unangenehm sein können. Alle diese Dinge
und Ereignisse sind für das Kind teilweise durch ihre Erscheinung,

aber vor allem durch ihre funktionalen Möglichkeiten
definiert. Was ein Ding oder ein sozialer Faktor zu einem

bestimmten Zeitpunkt ist, hängt von der totalen Situation und
der momentanen Verfassung des Kindes ab. Ein Holzwürfel
kann ein Wurfgeschoss, ein Bauelement oder eine Lokomotive

sein. Analoges lässt sich in einer Psychoanalyse zeigen,
die Sensorisches und Protosensorisches in narrative Derivate

transformiert. Ich lasse im folgenden Beispiel den wichtigen

Aspekt der Transformationsarbeit (vom Mechanischen

zum Animalischen) des Analytikers beiseite und möchte

zeigen, dass das feldtheoretische Verständnis erlaubt, jeglichen
«Figuren» die im Feld auftauchen, einen relational verstandenen

Status zu geben. Paolo erzählt in der Analyse, er flicke
seine Vespa. Worauf Ferro bemerkt: «Manchmal sticht eine

vespa (italienisch für Wespe)». In der nächsten Analysestunde
teilt ihm Paolo mit, dass sein Computer vom Blitz getroffen
und buchstäblich ausgebrannt ist. Daran ermisst der

Analytiker den Effekt seiner Bemerkung, die daraufhin gezielt
hatte, gewisse Aspekte von Paolo zu de-mechanisieren. Im
weiteren Verlauf spricht Paolo von Hühnern, Enten, Schafen

und Kühen auf dem Bauernhof der Grossmutter. Eines Tages

frägt ihn der Analytiker, ob er von all den Pflanzenfressern
nicht genug habe. Paolo reagiert zunächst mit einer Welle

von Verfolgungsangst. Dann bringt er dem Analytiker kleine

Spielzeugwildtiere als Geschenk. Eines Tages sieht er an
einem Deckenbalken des Analysezimmers den Fünfstern der

Roten Brigaden eingekerbt. Niemand hatte den in den letzten

dreissig Jahren dort entdeckt und es wird evident, dass Wut
und Revolution in das analytische Feld gekommen sind. Der

Analytiker sagt, er habe Falkenaugen. Auf diese Art ersetzt
der Analytiker einen verlorenen Spatz - von dem Paolo viel
erzählt und den er in einem Vogelkäfig gehalten hatte - mit
dem Falken (Ferro und Civitarese 2013).

Was Devereux «Störung» nennt, ist bei Ferro ein zentrales

Orientierungsgeschehen, die Evaluation dessen was eine

Deutung auslöst. Das konsequente Hören auf die Wirkung
seiner Interventionen beim Analysanden bestimmt seine

weiteren Interventionen. Zwischen Analytiker und Analysand
finden Interaktionen statt, die mehr oder weniger direkt und

von unterschiedlicher Intensität sind. Das Feld, gesehen als

dynamisches System welches das analytische Paar und deren

Narrationen umfasst, die Moment für Moment Auskunft über

sein Funktionieren geben, ist eine Sichtweise, die sich klar

von derjenigen eines Analytikers unterscheidet, der als

Leinwand für die Projektionen des Analysanden dient (Ferro und
Civitarese 2013: 127), und mit Devereux formuliert: eine

starre, irreversible Beobachterposition einnimmt. Das obige

Beispiel zeigt, wie im analytischen Feld die Narrative
«Tierfiguren» auf «mehr und anders» als diskursiv-metaphorischem
Weg wirken. Es kann hier nur darauf hingewiesen werden,
dass die Verschränkung der Triebtheorie mit dem feldtheoretischen

Ansatz den Status der «Figuren» «verlebendigt».

Die minutiöse Analyse der verschiedenen
Gegenübertragungsreaktionen - der psychischen Antworten auf die
angstauslösende Überschneidung mit dem Forschungsgegenüber

- erweitert Devereux durch Beispiele von Interaktionen mit
Tieren. Ganz selbstverständlich wendet er die These bei

fühlenden Wesen an, mit denen sich der Mensch austauscht.

Lewin verlangt eine Psychologie die für Mensch und Tier
gleichermassen gilt, ebenso Devereux wenn er für eine

wirklich umfassende Verhaltenswissenschaft die Verwendung

von Daten voraussetzt, die «alle lebenden Organismen
betreffen» (Devereux 1973: 154). «Manchmal beraubt man
das Tier seiner Mittel, um Mitleid zu erwecken, während
man ihm in anderen Fällen durch sprachliche Spitzfindigkeiten

den Status eines Wesens nimmt, das Mitleid verdient»
(op. cit.: 269). Grundsätzlich sind es dieselben unbewuss-
ten Faktoren die grausames Verhalten an Menschen wie
an Tieren bestimmen. Die Überschneidung, deren Konsequenz

empathisches Interesse sein könnte, wird grundsätzlich

verleugnet wenn ein Versuchstier so verkrüppelt wird,
dass es kaum noch lebt, «Präparat» genannt, also zu einem

123 / Tsantsa#2012015



ARTICLE LIBRE

«Ding» gemacht wird. Denkt man die latente, unbewusste

Seite in der Interaktion von Forscher und Forschungsobjekt
mit, und besteht die komplementäre Rolle in vollständiger
Fühllosigkeit, kann das beispielsweise dem Aufzeigen einer

«Objektivität» dienen, die aber von unbewusster Grausamkeit

begleitet ist. Wird in einem Experiment Säure auf ein

herausgeschnittenes Stück Fleisch oder auf einen lebenden

Organismus getropft «reagiert das Fleisch (in beiden Fällen)
auf die Säure chemisch, doch zusätzlich <weiss> der lebende

Organismus - was eine Form, des Verhaltens ist -, während
das herausgeschnittene Fleisch nicht weiss und sich deshalb

auch nicht irgendwie verhält» (Devereux 1973: 45, kursiv
i. O.). Wird ein Experiment zu weit getrieben kommt es

zum Abtötungseffekt,8 und das Forschungsobjekt verliert
den Status der Lebendigkeit. Nur wenn die Tatsache der

affektiven Überschneidung berücksichtigt, die
Beobachtungsmethode entsprechend gewählt und die Reziprozität
anerkannt und reflektiert wird, so seine These, können sinnvolle

Aussagen zu anderen lebenden Organismen gemacht
werden. Folglich hängt von diesen epistemologischen

Voraussetzungen ab, welcher ontologische Status einem

Forschungsobjekt eingeräumt wird.

Dazu können die folgenden Episoden als kulturelle
Gegenbeispiele stehen, weil dabei Tiere als Akteure im Feld gelten.

Eigentlich wollte Condominas seinen Hund «Tiger» taufen.
Doch Baab Can macht ihn darauf aufmerksam, dass das nicht
geht, denn ruft er den Hund «Tiger» kommt der Tiger und

frisst ihn. Daraufhin nennt er das rabenschwarze Tier «Blan-

chette». Zu spät, wie wir erfahren. Seine geliebte Blanchette
wird während seiner Abwesenheit vom Tiger getötet. Er ist

sehr erleichtert, dass man sie der Sitte nach gleich aufgegessen

hat, ohne ihm ein Stück aufgehoben zu haben.

Der Küchenboy Y Glêe fürchtet sich sehr vor dem Tiger,
und um ihn zu beruhigen meint der Feldforscher, er habe

übrigens seiner Frau ein Tigerfell versprochen! Daraufhin

weist ihn Baab Can zurecht: «On ne parle pas ainsi du

Tigre; il n'est pas sourd et gare au vantard!» (Condominas

1977: 322). Baap Can bindet den Tiger in die aktuelle
Kommunikation ein, macht darauf aufmerksam, dass dieser

die Tötungsbereitschaft aufnehmen und reagieren kann.
So wird das Tier zum Teil des Feldes. Condominas auf der

anderen Seite bringt seine kulturell geprägten emotionalen

Vorstellungen gegenüber dem jagbaren Tiger ein, den

er ohne weiteres aus dem Feld schiessen könnte. Die Sicht
der Hmong auf die Interaktion mit dem Tier zeigt, dass eine

Kultur die «Intersubjektivität» derart ausweiten kann, dass

sich der Mensch mit dem Tier in einer Austauschbeziehung
sieht, die einer Reziprozität sehr nahe kommt.

Devereux nimmt an, dass eine affektive «Überschneidung»

von Beobachterin und Beobachtetem stattfindet, hat

doch derjenige der beobachtet immer einen verändernden
Einfluss auf das von ihm beobachtete Wesen. Diese erscheint

in der Gegenübertragung - die «grundlegende Gegebenheit

der Verhaltenswissenschaften» - (Devereux 1978: 93)
als Angst, und ist nicht eine Verzerrung der «objektiven»
Daten, sondern eine Erkenntnismöglichkeit. Devereux hält
die «Störung» für die lebendigste Quelle der Wissenschaft.
Die auf einer Metaebene erforderte «Trennung» in
Beobachter und Beobachteter und deren «Ort» stellt er topolo-
gisch-feldtheoretisch als variabel dar. Er fasst Interaktion
als grundlegend dynamisch und relational auf und reduziert
auch Tiere nicht auf ihre symbolische Bedeutung für den

Menschen, sondern schildert affektive Begegnungen von der

AngstzurMethode. Sein feldtheoretisches Konzept des «Ich»

als bewegliche, sich ständig neu schaffende Grenze lässt die

Grenzziehung zwischen Mensch und anderen Spezies als

eine Feststehende obsolet werden. In Konvergenz mit der

Feldtheorie, und dies ist einer der bedeutenden Aspekte von
Devereux' Werk, erlaubt seine «Metapsychologie der Grenzen»

über deren Verschiebbarkeit nachzudenken.

8 Niels Bohr findet die Manifestation der Komplementarität auch in der Biologie, er nennt sie Abtötungsprinzip (i. O. dt.). «Jede zu weit getriebene

experimentelle Untersuchung des Phänomens <Leben> zerstört, was es zu bestimmen versucht: das Leben» (Devereux 1978: 19 kursiv i. O.).

124 iTsantsa#2012015



FREIER BEITRAG

LITERATURVERZEICHNIS

Baranger Willy, Baraner Madeleine. 1961-62. «La situaciön

analltica como campo dinâmico». Revista Uruguaya de Psicoanâlisis 4

(1): 3-54.

Bazzi Danielle. 2015a. «Georges Devereux - Der Begründer der

komplementären Ethnopsychoanalyse». Werkblatt. Zeitschriftfür
Psychoanalyse und Gesellschaftskritik 74(1): 83-95.

2015b. «Metakulturelle Psychoanalyse - Georges Devereux' Modell

der Komplementarität und ein zweiter Blick auf die Psychiatrie von

Fann in Dakar». Curare 38(1+2): 147-158.

2014. «Die kulturelle Grenze zwischen Bewusst und Unbewusst.

Georges Devereux revisited». Werkblatt. ZeitschriftfürPsychoanalyse

und Gesellschaftskritik 72(1): 15-43.

2012. «Bollwerk». Eintrag im Lexikon der Raumphilosophie. Stephan

Günzel (Hrsg.) Darmstadt: WBG.

Condominas Georges. 1977 (1965). L'exotique est quotidien. Paris:

Librairie Pion.

Corrao Francesco. 1998. Orme. Contributiallapsicoanalisi. Milano:

Raffaello Cortina Editore.

Brown Junius. 1936. Psychology and the socialorder. New York.

Devereux Georges. 1978. Ethnopsychoanalyse. Diekomplementaristische

Methode in den Wissenschaften vom Menschen. Frankfurt am Main:

Suhrkamp. {Ethnopsychanalysecomplémentanste. 1972)

1973. Angst undMethode in den Verhaltenswissenschaften. München:

Carl Hanser Verlag. (From Anxiety toMethod in the Behavioural

Sciences. 1967).

Ferro Antonino, Civitarese Giuseppe. 2013. «Metaphor in

Analytic Field Theory». In: Katz S. Montana (ed.), Metaphor and

Fields. Common Ground, Common Language, andthe Future of
Psychoanalysis, p. 121-142. New York: Routledge.

Ghil Michaël. 2007. «Georges Devereux, de la physique quantique à

l'ethnopsychiatrie complémentariste». Le coq-héron 190: 55-64.

Günzel StepFian. 2012. «Hodologie». Eintrag im Lexikon der

Raumphilosophie. Stephan Günzel (Hrsg.) Darmstadt: WBG.

Kroeber Theodora. 1970. AlfredKroeber. A Personal Configuration.

Berkeley: University of California Press.

125 /Tsantsa#2012015

Lewin Kurt. 1982. Feldtheorie. C.-F. Graumann (Hg.) Bern: Huber.

Stuttgart: Klett Kotta. (Kurt Lewin Werkausgabe Bd 4)

1936. Principles ofTopological Psychology. New York, London:

McGraw-Hill Book Company.

1935. A Dynamic Theory ofPersonality. New York, London: McGraw-

Hill Book Company.

Neri Claudio. 2009. «The enlarged notion of field in psychoanalisis»,

in: Ferro Antonino, Basile Roberto (eds.). TheAnalyticField. A

Clinical Concept, p. 45-80. London: Karnac.

Valantin-Charasson Simone, Deluz Ariane. 1991.

«Contrefiliations et inspirations paradoxales: Georges Devereux

(1908-1985)» Revue internationale d'histoire de lapsychanalyse 4:

605-617.



ARTICLE LIBRE

AUTORIN

Danielle Bazzi Dr. phil., Psychoanalytikerin, Ethnologin. Seit 1978 psychoanalytische Praxis in Zürich. Koordinatorin für

«Operative Gruppen», als solche tätig in verschiedenen Institutionen. Dozentin und Supervisorin in der Aus- und Weiterbildung
am Psychoanalytischen Seminar Zürich (PSZ), Supervisorin in der Asylorganisation Zürich (AOZ). Vorträge und Publikationen

zum Verhältnis Individuum und Gesellschaft, Analytisches Feld, Migrationsproblematik, Gender und Ritualtheorien.

Psychoanalytische Praxis
Quellenstrasse 27
8005 Zürich, Schweiz

dbazzi@dplanet. ch

126 / TsantsatfZO j2015


	Feldtheoretische Aspekte in der Ethnopsychoanalyse von Georges Devereux

