Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera

d'etnologia
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft
Band: 20 (2015)

Artikel: Du chasseur au loup, du loup a I"objet" : gérer de maniere analogique
la porosité des frontieres entre le corps de I'homme, le corps du loup et

un artéfact en Mongolie de I'Ouest
Autor: Charlier, Bernard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007231

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOSSIER

DU CHASSEUR AU LOUP, DU LOUP A
L'«OBJET»

Gérer de maniére analogique la porosité des frontiéres entre le corps de I’'homme,
le corps du loup et un artéfact en Mongolie de I'Ouest

Texte: Bernard Charlier

Abstract

FROM THE HUNTER TO THE WOLF, FROM THE WOLF TO THE «OBJECT»
Managing in an analogical way the boundaries’ porosity between the man'’s body,
the wolf’s body and an artefact in West Mongolia

This article aims at studying the relationships Mongolian herders who practice hunting entertain with a particular

material object, that is a wolf’s ankle bone. | try to show through an ethnographic analysis of the cosmological status

of the wolf and the hunting activity that the use of the wolf’s ankle bone by men accounts for an analogical perception
of the human and non-human bodies, as well as objects.

Mots-clés: Mongolie; loups; matérialité; analogisme
Keywords: Mongolia; Wolves; Materiality; Analogism

Introduction

Dans cet article, j'analyse I’importance matérielle et sym-
bolique que peut avoir un osselet de loup pour des éleveurs
nomades vivant dans I'ouest de la Mongolie. Les éleveurs
pratiquent occasionnellement la chasse comme «hobby»
(sonirhol) et pour protéger leurs troupeaux. Aprés la mise
a mort d’un loup, un osselet peut étre prélevé sur I'une des
pattes arrieres. Il est alors accroché a la ceinture du chasseur.
Que la chasse soit pratiquée comme hobby ou comme mesure
de protection des troupeaux, elle constitue une relation tech-
nique avec l’environnement dotée de caractéristiques cos-
mologiques qui permettent d’expliquer I'importance que
revét cet objet pour les éleveurs. Le loup est détesté car il est
le prédateur principal des troupeaux de caprins et de bovins
et il est admiré pour son intelligence et sa résistance phy-
sique. Il est aussi considéré comme le chien d’un maitre sur-
naturel du territoire et des animaux sauvages. Placer un osse-
let de loup a sa ceinture n’a donc rien d’anodin.

Apres avoir décrit les liens de domestication qui lient le loup
a son maitre surnaturel, je développerai I'idée selon laquelle le
caractere hiérarchique de la relation de protection et de dépen-
dance propre a I’élevage détermine également la relation de
prédation propre a la chasse. A travers I’accomplissement d’ac-
tions rituelles telles que la fumigation de genévrier et la récita-
tion de priéres, le chasseur implore le maitre du territoire afin
d’obtenir du gibier. La mise a mort de la proie est alors consi-
dérée comme un don de I'entité surnaturelle au chasseur. Le
don de la proie est interprété, selon les fragments d’une idéo-
logie bouddhiste, comme le résultat d’un comportement méri-
toire (buyantai). Ce comportement se traduit par des actions et
intentions éthiquement valorisées (générosité, altruisme, ainsi
que la capacité de donner sans rien attendre en retour).

Apres l'abattage d’un loup, le chasseur affirme que son
potentiel vital (4zzmor’) augmente car il a incorporé celui du
loup. Cette idée d’incorporation me permettra de réfléchir sur
la maniére dont la frontiére homme-animal est gérée.

41/ Tsantsa #20 | 2015 | 41-49



DOSSIER

Le placement de l'osselet a la ceinture ouvre une réflexion
sur le statut du corps de '’homme puisque les femmes et les
enfants ne peuvent ni chasser ni porter un osselet a la ceinture.
L'usage de cet objet est abordé en relation avec le traitement des
peaux de gibiers et la consommation de sang de loup. L'inten-
tionnalité déléguée a I'osselet de loup entrainant une séquence
d’effets, c’est-a-dire son «agence» (Gell 1998), me permet de
montrer comment en Mongolie, dans le contexte particulier
de la chasse au loup, 'absence d’une division stricte entre les
corps humains, non-humains, et certains objets, est négociée.
Il s’agit de comprendre de maniére ethnographique comment
I'usage d’un osselet de loup véhicule une perception de 'envi-
ronnement qui est de type analogique. Lasingularité de I’ «<ana-
logisme» ne réside pas tant dans le processus d’inférence — le
tissage d’analogies est partagé par tous les humains — que dans
les prémisses qui déclenchent cette inférence. En effet, comme
nous le verrons dans le contexte de la chasse au loup, I'inférence
d’analogies est une maniére de se connecter a des existants dont
les identités se définissent selon des degrés de différence entre
qualités morales et physiques, plutét que des essences spéci-
fiques. L'inférence d’analogies est donc une maniére de tisser
des affinités entre des étres ne partageant ni qualités morales,
ni qualités physiques absolument identiques (Descola 2005).

Dorved

Les Dorvod occupent différentes sphéres de la société
contemporaine mongole, comme l’enseignement, la poli-
tique, le commerce ou encore I’'armée. Nombreux d’entre eux
sont des éleveurs mobiles vivant essentiellement des produits
de leur bétail constitué de moutons, de chévres, de vaches,
de chevaux et de chameaux. Dans la province de Uvs, a
1500kms a l’ouest de la capitale, Ulaanbaatar, ils vivent dans
des yourtes qu’ils montent et démontent lorsqu’ils changent
de pature tout au long de ’année. Ils mangent de la viande
de mouton, de boeuf, de cheval et de chevre a différents
moments de I’année et les animaux ainsi que leur laine et
leur viande peuvent étre vendus pour de I’argent. Ils achetent
de la farine, et d’autres produits tels que des piles pour une
lampe de poche ou encore de I’essence pour la voiture quand
ils sont assez riches pour en avoir une. Le bétail est donc la
source principale de revenus d’une famille d’éleveurs.

Ils se définissent comme bouddhistes méme si I’'on trouve
dans leurs multiples perceptions de la personne et de I’envi-
ronnement des idées de types communistes inspirées par 70
ans de domination soviétique et parfois des idées de type
vaguement chrétiennes inspirées par les nouveaux mouve-
ments d’évangélisation. Bien que les pratiques bouddhiques
aient entretenu des liens complexes avec le chamanisme au

cours de I'histoire, le dernier chamane de la région est mort
dans les années 80 et son costume se trouve de maniére assez
significative au musée du centre provincial (Delaplace 2008:
41). Les idées s'épousent et se séparent, se juxtaposent et se
composent selon différents contextes d’actualisation et défi-
nissent ainsi de nouvelles échelles de complexité. Il ne s'agit
donc pas de nier ici I'importance de I’influence chamanique
et les traits «<animiques» qu’il véhicule dans les fagcons dont les
Mongols pergoivent leur environnement mais plutot d’analy-
ser comment la circulation du /7imor’— une notion empruntée
au bouddhisme tibétain —actualise une perception analogique
des corps et d’un «artéfact» dans le contexte de la chasse.

Un maitre des animaux sauvages

A Sagil, un district provincial de Uvs, pour de nombreux éle-
veurs Dorvod, les animaux sauvages appartiennent a un esprit
maitre du territoire appelé «T'sagaan Aav», le «Pére Blanco. Il
est parfois individualisé mais pas toujours, pour certaines per-
sonnes il reste une entité abstraite impossible a représenter.
Lors desrituels saisonniers c’est a lui que ’on fait des offrandes
de nourriture et de lait pour favoriser les bonnes conditions
climatiques, la fertilité des patures et la bonne santé du bétail.

C’est également le Pere Blanc que 1’éleveur partant a la
chasse implore pour obtenir du gibier. Il demande a Tsagaan
Aav en brlant de la poudre de genévrier:

Mon vieux Tsagaan Aaw
Me donneras-tu du hishig de chasse?
Me donneras-tu un vieux bélier?

Hishig se traduit comme «fortune» ou «grace». Cette notion
n’est pas d’origine bouddhique et a eu une destinée complexe
dans!’histoire politique et religieuse de la Mongolie. Elle prend
sa source bien au-dela de la Mongolie. Dans un contexte sibé-
rien, le terme Azs/ig a été analysé par Hamayon (1990: 630):

(...) il est proposé de voir dans la «grice» [ou fortune] deman-
dée par [éleveur a ses ancétres ['héritiere et I'homologue de

la «chance» soutirée par le chasseur a l'esprit de la forét (...).
Le mode d’obtention differe: séduction de la part du chasseur
(accompagnée de diversion et éventuellement appuyée de ruse),
sollicitation de l'éleveur (accompagnée d'offrande et éventuel-
lement accompagnée de flatterie). Differe aussi l'orientation
en termes de valeur. La chance est gagnée par son bénéficiaire
(qui peut méme la forcer), la grice lui est concédée. Néanmoins
la grice (...) nest pas un dii spontanément recu mais dott étre
implorée; elle implique un certain degré de subordination de
lhomme a légard de la surnature (...).

42 | Tsantsa #20 | 2015



DOSSIER

Parmi les D6rvod, la division entre la «chance» obtenue par
la séduction ou par la ruse et la «fortune» ou «grice» obtenue
par la supplication ne s’applique pas. L'obtention du gibier est
conditionnée par I'imploration. La demande du chasseur a Tsa-
gaan Aav se référe a une relation hiérarchique de dépendance.
Le modele de relation hiérarchique propre a I’élevage est ainsi
reproduit dans le domaine de la chasse. Cette reproduction est
visible a travers 'attribution du statut de «propriétaire» (ezgen) a
Tsagaan Aav et de «bétail» (7a/) aux animaux sauvages.

La mise & mort du gibier est donc le résultat d’un choix en
partie désincarné puisqu’elle dépend toujours en derniére ins-
tance de la volonté de Tsagaan Aav. Seule une personne «méri-
tante» (buyantar) peut se voir octroyer une proie d’un tel pres-
tige. Le terme duyan renvoie alanotion bouddhique de «mérite».
Il'y a bien des fagons d’étre «méritant». De maniére générale,
une personne méritante est animée de bonnes intentions (saz4an
sanaatai), elle est généreuse, elle «a bon coeur» (saihan setgelter)
et peut donner sans contrepartie. Abattre un loup constitue ainsi
une marque identitaire de la personne car la proie est donnée
(6goh) par le Pére Blanc au chasseur «méritant».

Abattre un loup et incorporer
son potentiel vital

Parmi les animaux sauvages, le loup est considéré comme
le chien du Pére Blanc. Le terme «loup» se traduit par ckono
mais dans un usage quotidien il est appelé 7#okoz qui veut dire
«chien». L'usage du terme #okoz est intéressant car il fait a
la fois référence a sa domesticité surnaturelle mais aussi a la
crainte qu'ont les éleveurs de son appétit vorace pour la viande
crue. Le terme 7040 a en effet une valeur apotropaique car il
est utilisé pour éviter d’attirer I’attention des loups et de pro-
voquer ainsi leurs attaques dévastatrices.

Tuer un loup est toujours un événement. Le loup est décrit
par le chasseur comme un animal plein de ressources, cou-
rageux, résistant, capable de trouver sa nourriture tout seul.
Ses qualités se résument dans ['usage d’un terme qui désigne
son potentiel vital, zzzmor™. Son autonomie est une source de
prestige auquel le chasseur s’identifie lorsqu’il arrive a abattre
un loup. Quand un chasseur tue un loup il incorpore par la

seule action de la mise a mort son /4zzmor’. Le potentiel vital du
loup vient ainsi s’ajouter a celui du chasseur qui s’enorgueilli
de son acte. Le chasseur peut alors espérer avoir du succes
danslaréalisation de projets futurs. Les qualités que le concept
de Aiimor’ recouvre, dans ce contexte, se référent a un aspect
idéal de la personne male, celui de la virilité, liée a la force, la
débrouillardise et I'autonomie. Les femmes ne chassent pas?.

Le chasseur puise ainsi dans le Azzzmor’ du loup les quali-
tés qu’il juge nécessaires au développement de sa personne
mais n'autorise pas le loup a entrer de plein pied dans ’espéce
humaine. Lorsque je demandai 4 un ami chasseur: «<Y-a-t-il des
animaux qui ont plus de /zzmor’ que d’autres?» il me répon-
dit: «le loup a le plus de Azzmor’, son esprit [whaan] est presque
comme celui d’une personne [/£##]. Il y a juste une idée man-
quante pour qu’il soit comme une personne, c’est pour cela que
le loup a beaucoup de Azzmor’>. Quand je lui demandai quelle
idée manquait au loup, il me répondit: «cela a été prédestiné
comme cela par le monde naturel [baigalaas zayasan)». Le cri-
tére de ’humanité ne se trouve pas dans un attribut corporel
ou physique, il n’est pas non plus dans un attribut interne mais
plutét dans un degré ou un écart. Cet écart n’implique pas
I’absence d’une frontiére stricte entre humanité et animalité.

Avec les hommes, les plantes et les autres animaux, le loup
est inclut dans le concept de nature (bazgal’). Le préfixe de ce
mot est dérivé du verbe «étre» (paif). Le terme bazgal’ englobe
donc «ce qui est». Comme les hommes, le loup fait partie des
animaux (amtan). Laracine de ce mot est am’, ce qui veut dire
«vie». Le terme am’tan voudrait donc dire «en vie» ou plutdt
«animé de vie». Il se référe aux hommes ainsi qu'aux animaux
non-humains. De cet ensemble sont exclus les plantes, les
minéraux et les esprits. La catégorie amtan désigne un genre
plutdt qu'une espéce. Les animaux humains sont désignés par
le nom /iin, qui signifie «personne». Ce nom ne peut s’appli-
quer aux animaux non-humains qui sont repoussés dans la
catégorie am’tan. On trouve donc comme chez nous une divi-
sion nette entre une espéce humaine et une espéce animale.
Contrairement aux sociétés dites «<animiques» ou la référence
partagée par la majorité des étres est: «... ’humanité comme
condition et non pas I’homme comme espéce» (Descola 2001:
97), nous nous trouvons dans une situation semblable 4 la notre
ou le concept d’ «<humain» est fonciérement ambigu. Comme

' Ce concept bouddhique est la traduction littérale mongole des «chevaux de vent» tibétains, 7/ung-rta. Le hiimor’ d'une personne fluctue dans le

corps selon le caractére éthique de ses actions et les prédictions du calendrier lunaire astrologique (Charlier 2012: 121-141). Parmi les composants de

la personne on trouve d’autres notions telles que sz/d qui se référe aussi a la force vitale, sins, «|’ame», et am’, «la vie» qui ne sont pas d’origine

bouddhique (Lacaze 2012: 325-327). Pour mes informateurs, ces termes présents dans le calendrier astrologique générent des explications

tautologiques qui ne peuvent étre comprises que dans des contextes particuliers.

2 Pour certaines ainées, une femme qui chasse commet un péché (nzge/) car elle donne naissance.

43 | Tsantsa #20 | 2015



DOSSIER

le souligne Ingold (2004: 14-32), on trouve d’un c6té I’hu-
manité (en anglais <humankind») qui est une espéce animale
parmi d’autres et le domaine animal incluant les humains et de
I'autre I’humanité (en anglais <humanity») qui est une condi-
tion morale excluant les animaux. Dans la tradition occiden-
tale ces deux statuts cohabitent difficilement de maniére dis-
jonctive dans le concept de «nature humaine».

L'enjeu de la chasse au loup est donc la gestion d’un écart
entre ce que le Azzmor’ de ’'animal peut avoir d’identique a celui
I’homme pour étre incorporé et ce qu’il peut avoir de différent
pour que le chasseur puisse en tirer profit. Il n'y a pas de gain a
incorporer quelque chose absolument identique a soi, et incor-
porer quelque chose de trop différent serait trop dangereux, le
risque encouru est de se transformer en quelque chose de com-
pletement différent de ce qu'on s’estime étre, un humain. La
prédation n’est pas seulement une appropriation, c’est aussi cou-
rir le risque de «devenir autre»®. Il s’agit de gérer efficacement
une «valence», d’évaluer une possibilité d’association entre une
qualité constitutive de la personne méle et du loup. Cette qua-
lité existant a un degré différent dans ’'un et dans I’autre*.

La question que pose I’incorporation du Zzzmor’ et les usages
des restes de chasse, comme la peau de loup, son sang et ses
osselets, est celle de ’'absence d’une frontiére nette entre une
intériorité et une extériorité des corps humains et non-humains.

Sang, peau et osselet de loup

Lorsque je demandai & la mére d’un bébé 4gé de deux mois
s’il était bien pour une femme enceinte de boire du sang de
loup, elle me répondit: «non, si elle boit du sang de loup, elle
ne pourra donner naissance. Le bébé ne pourra quitter le corps
[garah] et elle mourra». La raison pour laquelle le sang de loup
ne peut étre consommeé est sa température, il est trop «chaud»
(haluun). 1l est plus chaud que le sang de chevre ou de mou-
ton qui est considéré comme frais (seréin). Le sang de loup

est méme plus chaud que le sang de cheval. Selon Nadmid,
un éleveur pratiquant la chasse: «il est interdit 4 une femme
enceinte de boire du sang de loup ou méme de consommer sa
viande car ils sont tous deux trop chauds. Lorsqu’une femme
est enceinte son corps devient plus chaud que d’habitude car
elle doit porter une personne en elle». Durant la période de ges-
tation, la consommation de nourriture doit garantir I’apport
en chaleur, mais pas de maniére excessive. Consommer de la
viande de loup ou son sang causerait une augmentation trop
forte de la chaleur. Durant la gestation le sang ne quitte plus le
corps de la femme comme si son accumulation était nécessaire
pour «cuire» le bébé. Le sang de la femme semble étre associé
a la fécondité alors que le sang de loup, dans ce contexte, est
associé a la mort et a une fermeture du corps. L'ouverture du
corps durant la période menstruelle se réfere a une perte de
fécondité et une dispersion du corps.

Mais le sang de loup n’est pas toujours associé a la mort car
seuls les hommes 4gés et les vielles personnes malades peuvent
boire dusangdeloup comme remeéde en cas de maladie. Comme
silavieillesse etla maladie étaient associées au froid. Pour Nad-
mid: «Les femmes enceintes et les jeunes personnes ne peuvent
boire du sang de loup car il est trop dur [4aruu] pour eux. Siune
jeune personne boit du sang de loup, son corps deviendra exces-
sivement chaud». Il en va de méme pour les vétements confec-
tionnés avec dela peau d’animaux chassés. Les femmes cousent
des deel’ doublées en peau de gibier comme la peau de loup, de
bélier, de bouquetin, de marmotte ou de renard mais elles ne
peuvent pas les porter. Les femmes et les enfants ne portent pas
ces vétements car les fourrures sont trop fortes (/4itchrer), trop
dures, et trop chaudes pour eux. Ces prohibitions véhiculent
I’idée que les vétements en peau de gibier ont un pouvoir de
contention trop fort pour les femmes et les enfants, comme si,
corrélativement, ils étaient des étres «ouverts».

Le caracteére «ouvert» de la femme se réfere a I’idée d’une
limite corporelle perméable a la pénétration mais aussi au
passage du sang menstruel et du nouveau né®. Aprés la nais-

3 Nous verrons plus loin que certaines parties du loup ne peuvent étre consommées comme nourriture sous peine d’anthropophagie.

4 Le caractére hiérarchique de la chasse et les différences ontologiques (tant sur le plan de I'intériorité que de la physicalité) entre le chasseur, le loup

et Tsagaan Aav sont telles que toute forme de «perspectivisme» (Viveiros de Castro 1998: 469-488), c’est-a-dire une commutation de points de vue

entre des étres (chasseur et proie) partageant une méme condition morale, est absente dans la pratique cynégétique en Mongolie. Ce qu'il faut gérer

est une «co-jonction» entre des qualités plutdt qu'une «co-identification» entre des étres partageant une meéme intériorité.

® Manteau traditionnel mongol.

6 Les menstruations sont considérées comme sales (bo/zr) et polluantes (buzartaz). Avoir des relations sexuelles pendant les menstruations ferait

baisser le 4zzmor’ de ’homme. Aprés le mariage, lorsqu’elles vont vivre dans le foyer de leur mari, les jeunes épouses doivent étre capables, a travers

I'accomplissement d’actes rituels, de contenir la fortune (/4ishzg) de leur belle-famille, qui garantira prospérité et bien-étre (Empson 2011). La femme

occupe donc une place liminaire entre conservation et dispersion, dedans et dehors.

44 | Tsantsa#20 | 2015



DOSSIER

sance, le nouveau né est emballé les bras le long du corps
dans une couverture épaisse qui est maintenue fermée par
trois cordelettes. Il s’agit d’éviter au bébé de prendre froid.
Il ne bouge pas et s’endort facilement. Une ainée ajoute a ces
explications que: «si le bébé n’est pas maintenu dans cette
position, il bougera. Ce n’est pas bon, il deviendra bossu et
déformé. Le bébé doit rester dans cette position jusqu’a six
a sept mois». L’ame (sézs) peut quitter facilement sont corps
s'il est effrayé par des mauvais esprits, ce qui le rend vulné-
rable aux maladies. Les pleurs répétés et la transpiration sont
des symptémes d’un tel état.

Une maniére parmi d’autres de protéger le bébé contre les
maladies est de leurs faire porter a la ceinture un osselet de
loup. Les tendons (shdrmds) de 'animal peuvent étre aussi
utilisés. Selon Tsetsegbal, I’épouse d’un éleveur: «LLorsquune
femme a donné plusieurs fois naissance et que ses enfants sont
morts en bas 4ge, nous utilisons des tendons de loup pour nouer
le nombril du prochain bébé afin qu’il vive». Cette mesure de
protection fait écho a une pratique qui consiste a casser les
pattes du loup apres que le chasseur I'ait abattu, comme si,
méme mort, 'animal pouvait toujours s’échapper.

D’autres organes du loup sont utilisés en d’autres circons-
tances pour remplir des fonctions liées a la protection et la
conservation. Un éleveur rencontré au cours de mon enquéte
avaitnoué la premiére vertébre cervicale d’unloup ala clé des-
tinée a ouvrir le coffre contenant tous les objets précieux de la
famille situé dansle fond dela yourte. La vertébre est supposée
tenir les voleurs éloignés. De la méme maniére, a ['extérieur
de la yourte, cette vertébre peut étre nouée a l'extrémité de la
corde ou sont attachés chaque soir les veaux aprés la pature.
La vertebre les protége contre les maladies.

Les éleveurs vont ainsi puiser dans certains organes du
loup les qualités dont ils ont besoin pour effectuer leur tache
premiére, la protection et la conservation du troupeau. Cette
attitude a priori paradoxale — puisque le loup est le prédateur
principal du troupeau — est un détournement des qualités de
I’animal au profit des éleveurs. Afin de protéger leurs trou-
peaux, ils s’approprient a travers certaines parties de son corps
les qualités qui font de lui un prédateur rusé, intelligent et une
proie difficile a abattre. Mais toutes les potentialités du loup
ne sont pas bonnes a prendre. Un chasseur ne peut manger les

entrailles d’un loup, car selon Nadmid: «le loup peut toujours
avoir mangé des humains». Manger des entrailles de loup, c’est
courir le risque de 'anthropophagie. Nous retrouvons ici la
méme attitude consistant a gérer a son profit des écarts entre
des similarités et des différences entre des étres ne partageant
pas la méme condition morale.

Les osselets de loup portés par les enfants, les tendons de
loup servant a nouer le cordon ombilical du nouveau né, la
consommation de sang et de viande de loup par les ainés et
les personnes malades semblent avoir une méme fonction qui
est de maintenir le corps’.

Le corps de 'homme idéalement «contenu»

L'idée d’un corps contenu est particulierement applicable au
corps des hommes. Lorsque je demandai a Yanjmaa, I’épouse
d’un éleveur, pourquoi les femmes ne peuvent porter un osse-
let de loup a la ceinture (ni ailleurs), elle répondit: «nous ne
portons pas un osselet de loup car les femmes donnent nais-
sance, je n'en sais pas plus». Deux interprétations, non exclu-
sives 'une de l'autre, sont possibles. La premiére est que le
port de l'osselet de loup, comme objet de chasse, est anti-
thétique a I’action de donner naissance. Les petites filles ne
peuvent porter le fusil de leur pére et ne peuvent voir la mise
a mort d’'un mouton. La deuxiéme possibilité d’interpréta-
tion est de supposer que 1'osselet de loup enserre le corps de
lafemme, mais ’enserre trop fort. 'aimerais développer cette
interprétation en relation avec le port de l'osselet de loup et
celui de la ceinture chez I’homme.

L'osselet de loup est porté par les hommes au niveau de la
ceinture®. Il ne peut jamais étre porté au cou attaché a un col-
lier. «Cela voudrait dire que le Azimor’ du loup est supérieur au
hiimor’de ’homme», affirme un chasseur. La place de I'osselet
au méme niveau que la ceinture est intéressante. Humphrey
(1999: 80) mentionne au sujet de la ceinture du dee/:

The sash is not the equivalent of a man’s character, but rather
what is essential to being @ man in society. A man mus be buried
with a sash, I was told. The sash as a girdle encircles the man,
holds him together, and sustains his autonomy. Women do not
hawe this autonomy. To wear a sash is to say  am my own per-

7 Un état physiologique qui s’achéve a la mort avec le départ de 1'dme du corps. Celui-ci est posé idéalement sur le flanc d’une colline ensoleillée et

verdoyante. Il est ensuite dispersé par ’action des animaux.

;

8 Il peut aussi étre attaché a un porte clé afin d’

éviter les accidents de voiture. A la capitale, en hiver, il n’est pas rare de voir une peau de loup étendue

et attachée sur le capot d’une jeep. Il s’agit pour le chauffeur de manifester de maniére ostentatoire sa réussite. Certains passants admiratifs touchent la

peau afin de s’imprégner un peu du /4zzmor’ de I’animal.

45 [ Tsantsa #20 [ 2015



DOSSIER

son and worthy for respect. For this reason the sash was taken off
when addressing shamanistic prayers to the Sky (...). Not wea-
ring a sash is to open oneself to penetration, not just for women,
but also in the case of the shaman who calls down spirits into his
body, and whose professional costume must not have a sash. The
sash is consciously given respect, always put in high place, never
laid down all unwound and anyhow, bur always neatly coiled
up. This is like giving respect to an aspect of onself.?

De laméme maniére que la ceinture et ’'osselet de loup, les
peaux d’animaux chassés sont dotées d’un potentiel social.
Dans la yourte de Chuluunbat, un éleveur s’adonnant a la
chasse, la peau d’un sanglier est disposée sur le sol, du c6té
male'™. Son épouse explique: «Quand je me déplace dans la
yourte, je marche toujours autour de la peau. Si je marche
dessus, le 4zimor’ de Chuluunbat diminuera». Lorsque je
demandai pourquoi les femmes ne peuvent porter un osselet
de loup, elle répondit: «si je porte un osselet de loup, le /-
mor’ de mon mari diminuera également. Les femmes adultes
ne portent pas un osselet de loup car c’est un animal qui a
beaucoup de /zimor’. C’est ’homme qui doit porter un osse-
let». Ainsi, de la méme maniére que les fourrures d’animaux
chassés et la ceinture, 'osselet de loup est percu comme une
extension de la personne méle. On voit dans les précautions
liées & la gestion du /4zimor’ et des qualités tant psycholo-
giques que physiques que ce potentiel véhicule une caracté-
ristique d’une attitude «analogique» ot les différences entre
des étres singuliers se distribuent tant sur le plan de la mora-
lité que de la physicalité, jusqu’a brouiller toute frontiere
nette entre intériorité et extériorité des individus humains et
non-humains, ainsi que certains objets. Dans I’analogisme:

L'intentionnalité et la corporéité y affleurent rarement comme
des entités autonomes, distribuées qu'elles sont dans des chatnes
de couplage mariant le matériel et ['immatériel a tous les
niveaux déchelles du microcosme et du macrocosme. Aussi ma
définition de l'analogisme comme une combinaison de diffé-
rence des intériorités et des physicalités n'est-elle pas a prendre
au pied de la lettre, tant les contours de ces deux ensemblesy
paraissent indécis; il faut plutdry voir une maniére appro-
chée de qualifier ce foisonnement de singularités plus ou moins
accordées qui émiette [ évidence du physique et du moral pour
mieux assurer leur jonction. (Descola 2005: 288)

Une forme d’autonomie

Les animaux sauvages en général sont considérés comme
ayant plus de Aéimor’ que les animaux domestiques car il
n’ont pas besoin d’un éleveur pour trouver leur nourriture.

Lorsqu’ils parlent du /#zmor’ du loup, de nombreux chas-
seurs racontent souvent la méme légende:

11y a longtemps, Bouddha divisa de la nourriture entre tous les
animaux. Il dit au loup: «iln’y a plus assez de nourriture pour
tot. Hors de cent animaux, tu peux en manger uns. Le loup
comprit mal le message et pensa qu'il pouvait manger nonante-
neuf animaux hors de cent. Le loup attaqua alors un petit cam-
pement et bien qu’il n'avait pas faim il blessa de nombreux
moutons et chévres. Il dit a Bouddha: «une nuit, je traverserai
cent rivieres, franchirai un millier de vallées et trouverai ma
nourriture tout en courant».

Cette petite légende illustre le caractére autonome du
loup, sa capacité a trouver seul sa nourriture. Le port d’un
osselet de loup par leshommes se référe al’expression visuelle
d’un potentiel social, une capacité d’autonomie. Porté a la
ceinture, il «enserre» le corps de I’homme et donne a voir
son haut degré d’autonomie. En d’autres termes, ’homme
s’identifie au caractére autonome du loup en montrant qu’il
est capable de trouver seul sa nourriture. Le port de 'osselet
donne a voir un aspect idéal de la personne méle. Il témoigne
également visuellement du statut éthique de la personne
puisque seule une personne méritante peut se voire octroyer
une proie d’un tel prestige par Tsagaan Aav.

La dimensions relationnelle de I’abattage d’un loup sou-
leve la question suivante: que veut dire étre «un individu
autonome»? Chezles Dorvod, comme chezles Urad de Mon-
golie Intérieure étudiés par Humphrey (2008: 357-380), il
y a au moins sept ou huit fagcons pour une personne de se
considérer comme un individu. L'éventail des possibilités
incluant hommes et femmes comprend "héritage de qualités
physiques de générations en générations, la notion boudd-
hique d’ame unique persistant a travers de multiples réin-
carnations, la position de la personne au sein d’un réseau
de parenté et de liens généalogiques, la combinaison singu-

? Hommes et femmes portent une ceinture mais ces derniéres sont appelées «biisgiii hiin», «personnes sans ceinture». Avant la période révolutionnaire

instaurant un régime communiste (1921) les femmes mariées ne portaient pas de ceinture. Il se peut que le port de la ceinture ait été introduit avec la

«modernité» et la révolution, donnant ainsi une forme d’autonomie aux femmes au méme titre que les hommes (communication avec C. Humphrey).

La ceinture a aussi une connotation politique dans I’expression: «Les Mongols parlent de la «ceinture de I’état fondateun. Elle symbolise ce qui fonde,

unifie, consolide ce qui est cassé, dispersé et ouvert». (Tserenhand et al. 1982: 47).

10 Le coté gauche de la yourte en entrant.

46 | Tsantsa #20 | 2015



DOSSIER

liere de multiples forces vitales vulnérables aux attaques des
esprits et des fantémes, ainsi que les caractéristiques astro-
logiques propres a une personne. Certaines de ses possibili-
tés sont essentialistes et d’autres sont relationnelles. En ce
qui concerne la chasse au loup, I’individualité du chasseur
passe par l'affirmation d'une autonomie. Mais I'autonomie
du chasseur est bien loin de la notion occidentale d’ «auto-
nomie», auto-nomos, qui se réfere a la capacité d’obéir a ses
propres lois. Bien que le loup soit valorisé pour sa capacité
a trouver sa nourriture seul, le chasseur n’est jamais auto-
nome d’une maniére aussi anti sociale que celle du loup qui
blesse des dizaines de moutons sans les manger. Traiter une
personne de loups est d’ailleurs une fagon de stigmatiser son
individualité excessive (High 2008: 158).

Porter un osselet de loup a la ceinture est une maniere
d’affirmer son autonomie mais toujours dans une certaine
mesure. On retrouve ’idée selon laquelle I’affirmation de
soi passe par une gestion des écarts entre des similarités et
des différences. Il est bien vu d’étre autonome comme un
loup, mais pas trop. La forme d’autonomie que le port de
I’osselet de loup donne a voir ne provient pas d'une capa-
cité du chasseur a suivre ses propres lois mais de sa capacité
a implorer efficacement Tsagaan Aav a travers des actions
rituelles (la fumigation et les priéres) et ’Taccomplissement
d’actions éthiquement valorisées (buyantai). L'autonomie
affichée a travers le port de 'osselet de loup ne provient
pas tant d’une volonté individuelle et indépendante que
d’une capacité a se connecter efficacement avec l’esprit
maftre du territoire et des animaux sauvages. Etre unique,
dans ce contexte précis, ne reléve pas d’une essence, d’'une
substance, mais plutét d’une configuration singuliére d’un
potentiel vital augmenté par incorporation.

Prédation et «agence»

L'osselet de loup enserre le corps de 'homme et en méme
temps le «dé-compose» visuellement en donnant a voir son
statut éthique et cosmologique. Porté a la ceinture, 'osselet
actualise dans le point de vue de celui qui le voit une pers-
pective sur un aspect idéal de I’homme qui le porte. Il actua-
lise la relation causale entre un état éthique de la personne (le
mérite), qui ne se voit pas, et le succeés del’abattage visible pour
tous. L'osselet rend visible ce qui ne I'était pas avant I’abat-
tage et acquiert une dimension indiciaire. Il réplique sous une
autre forme deux types de relations hiérarchiquement englo-

bées: la prédation entre le chasseur et le loup, et la protection
de Tsagaan Aav manifestée au chasseur méritant par le don
de la proie. La prédation est ici englobée par la protection.
L'osselet ne rend pas seulement ces relations visibles autrement
que par elles-mémes, sa présence témoigne de la conjonction
réussie entre protection et prédation dont l’effet pour le chas-
seur est une augmentation de Azimor’. Il génére ce que Stra-
thern appelle un «effet substitué». Un effet substitué «... is often
staged as the transformed outcome of relations magnified
through replication. These latter are thus doubbly revealed,
as themselves and as themselves in another form» (1988: 182).

Comment 'osselet de loup peut-il agir comme un effet
substitué? La réponse envisagée ici est qu’il est doté d’une
«agence», c’est-a-dire une intentionnalité déléguée entrainant
une séquence d’effets: «Agency is attributable to those per-
sons (and things, ...) who/which are seen as initiating causal
sequences of a particular type, that is events caused by acts of
mind or will or intention, rather than the mere concatenation of
physical events» (Gell 1998: 16)™. L'osselet n’étant pas fagonné
par I'action humaine, la prédation est la condition premiére
déterminant la fagon dont I’agence d’un osselet est actualisée.
Le loup doit étre abattu pour que son /4zimor’ soit approprié et
son osselet placé a la ceinture. Il devient un élément, parmi
d’autres, d’une «biographie visuelle» partielle, un «artefactual
index» (0p. czt.: 15). Bien que l'osselet ne soit pas fabriqué par
I’homme, on peut le considérer comme un artéfact car si:

La «nature» des artéfacts est intimement liée a 'intentionna-
1ité de leurs utilisateurs; c'est elle qui les «construit», fussent-

ils «construits» par la nature. (...). Un artéfact est ce qu’il est en
vertu de ce qu'tl sert d faire; il est, par conséquent, autre chose
que la chose physique qu’il est naturellement. (Lencliud 2007: 67)

L’agence de 'osselet est ici la «connectivité» car c’est par
lui que se conserve le 477mor’du loup donné par Tsagaan Aav.
Ainsi, s’approprier un osselet de loup et le porter a sa ceinture
n’est pas seulement une fagcon de s’ «<hybridiser» (le chasseur
aun peu de loup en lui, mais pas trop), c’est aussi démontrer
le caractére hybride, dans ce contexte, de la propriété: «As at
once the thing that has become the object of a right, and the
right of a person in it, property is so to speak, a network in
manipulable form» (Strathern 1996: 525). Ce qui est donné a
voir de maniére métonymique par le propriétaire d’un osse-
let n’est pas tant un objet considéré dans sa singularité mais
plutét un effet résultant d’'une méta-relation d’englobement
entre prédation et protection'.

" L’agence est socialement définie et résulte d’une action de fagonnage, d’aménagement, de mise en situation ou d’ornementation (Descola 2010a: 26).

12 Ce développement est inspiré par Descola (2010b: 165).

47 | Tsantsa#20 | 2015



DOSSIER

Conclusions

Ce que j'ai essayé de montrer dans cet article est ’'importance
symbolique et matérielle d’un objet apparemment banal, un
osselet de loup porté a la ceinture d’'un homme. Méme si la
réduction de I’animal a ['un de ses composants a une dimen-
sioniconique —elle renvoie de maniére métonymique a un pro-
totype qui est le loup — sa fonction premiére n’est pas tant de
figurer mais de conserver et de canaliser vers la personne por-
teuse de I'objet une qualité prototypique du loup, son Azzmor’.

L’appropriation de cette qualité est néanmoins visible. Por-
ter a la ceinture, I’'osselet rend visible un aspect idéal de la per-
sonne méile, son autonomie, ou plutét une dimension sociale-
ment acceptable de I’autonomie du loup, sa capacité a trouver
seul sa nourriture. La manifestation visuelle de cette autono-
mie ne renvoie pas a une capacité d’obéir a ses propres lois
(auto nomos) mais a une possibilité d’induire efficacement, par
des actions rituelles et des actions éthiquement valorisées, un
englobement de la relation de prédation (proie-chasseur) dans
celle de protection (chasseur-Tsagaan Aav).

REFERENCES

Charlier Bernard. 2012. <T'wo temporalities of the Mongolian wolf
hunter», in: Filipovic Luna, Jaszczolt Kasia M. (dir.), Space and Time
in Languages and Cultures. Language, culture, and cognition, p.
121-141. Amsterdam, Philadelphia: John Benjamins.

Delaplace Grégory. 2008. Linvention des morts. Sépultures, fantomes
et photographie en Mongolie contemporaine. Paris: CEMS /EPHE.

Descola Philippe. 2010a. «L'envers du visible: ontologie et
iconologie», in: Dufréne Thierry, Taylor Anne-Christine (dir.),
Cannibalismes disciplinaires. Quand 'histoire de l'art et l'anthropologie

serencontrent, p. 25-36. Paris: Musée du quai Branly / INHA.

2010b. La fabrique des images. Visions du monde et formes de la

représentation. Paris: Somogy / Musée du quai Branly
2005. Par-dela nature et culture. Paris: Gallimard.
2001. «Par-dela la nature et la culture». Le débar 114: 86-101.

Empson Rebecca. 2011. Harnessing Fortune. Personhood, Memory
and Place in Mongolia. Oxford: Oxford University Press.

Le résultat de la chasse, 'incorporation du 4#imor’ du
loup, ne témoigne pas de la porosité de la frontiére entre I’es-
pece humaine et ’espéce animale, elle témoigne plutét de la
porosité des frontieres matérielles entre le corps de ’homme,
le corps du loup et l'osselet de loup. La porosité doit étre
gérée précautionneusement afin de garder intact sa condi-
tion morale d’humain. Le contexte particulier de la chasse au
loup actualise une relation a I’environnement (parmi d’autres
présentes en Mongolie) ou la division stricte entre macro-
cosme et microcosme, intériorité et extériorité est neutra-
lisée. Elle révéle un environnement qui ne consiste pas en
une somme de choses et d’individus, chacun soumis a leurs
propres déterminations et ayant chacun une identité stric-
tement distincte dans un temps et un espace partes extra
partes. La perception de I’environnement actualisée par la
relation entre un homme et son osselet de loup n’est pas le
produit d’une «<synthése» dont ’opérateur serait /’ego, /e sujet
ou /a conscience. L'environnement est ici congu comme un
ensemble d’étres dont certains fragments, certaines parties
peuvent s’associer ou se rejeter et constituer ainsi des confi-
gurations identitaires singuliéres.

Gell Alfred. 1998. Artand Agency. An Anthropological Theory.
Oxford: Clarendon Press.

Hamayon Roberte. 1990. La chasse a [ime. Esquisse d'une théorie du

chamanisme sibérien. Nanterre: Société d’ethnologie.

High Mette. 2008. «Wealth and Envy in the Mongolian Gold
Mines». Cambridge Anthropology 27(3): 1-19.

Humphrey Caroline. 1999. «Rituals of Death in Mongolia:
Their Implications for Understanding the Mutual Constitution of
Persons and Objects and Certain Concepts of Property». Inner
Asza 1(1): 59-86.

2008. «Reassembling Individual Subjects. Events and Decisions in
Troubled Times». Anthropological Theory 8(4): 357-380.

Ingold Tim. 2004. Companion Encyclopaedia of Anthropology:
Humanity, Culture and Social Life. London: Routledge.

Lacaze Gaélle. 2012. Le corps Mongol. Techniques et conceptions
nomades du corps. Paris: L' Harmattan.

48 [ Tsantsa 220 [ 2015



DOSSIER

Lenclud Gérard. 2007. «Etre un artefact», in : Debary Octave,
Turgeon Laurier (dir.), Objets er mémoires, p. 59-90. Paris, Québec:
Editons de la Maison des Sciences de I'Homme / Presses de

I’Université Laval.
Strathern Marilyn. 1988. The Gender of the Gift. Problems with
Women and Problems with Society in Melanesia. California: University

of California Press.

1996. «Cutting the Network». Journal of the Royal Anthropological
Institute 2(3): 517-535.

AUTEUR

Tserenhand Margad et al.1982. Zokion biiteeh hidoimor.

Ulaanbaatar: Admon.

Viveiros de Castro Eduardo. 1998. «Cosmological Deixis and
Amerindian Perspectivism». The Journal of the Royal Anthropological
Institute 4(3): 469-488.

Bernard Charlier est anthropologue, titulaire d’une thése de doctorat réalisée a I’'Université de Cambridge sous la direction
de Caroline Humphrey. Ses recherches doctorales ont fournit la base d’une monographie intitulée Faces of the Wolf. Managing
the Human, Non-human Boundary in Mongolia (Brill 2015). Gréce a la fondation Fyssen, il a réalisé une recherche sur le statut
des animaux consacrés en Mongolie et leur mise en figuration sous la direction de Philippe Descola. Il est actuellement Rédac-

teur en Chef de la revue Socia/ Compass.

Université catholique de Louvain-la-Neuve
IACS - Place Montesquiew 1 bte L2.08.01
1348 Louvain-la-Neuve, Belgique
bernardcharlier@hotmail.com

49 | Tsantsa #20 ] 2015



	Du chasseur au loup, du loup à l'"objet" : gérer de manière analogique la porosité des frontières entre le corps de l'homme, le corps du loup et un artéfact en Mongolie de l'Ouest

