
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 20 (2015)

Artikel: Du chasseur au loup, du loup à l'"objet" : gérer de manière analogique
la porosité des frontières entre le corps de l'homme, le corps du loup et
un artéfact en Mongolie de l'Ouest

Autor: Charlier, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007231

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

DU CHASSEUR AU LOUP, DU LOUP A
L'«OBJET»

Gérer de manière analogique la porosité des frontières entre le corps de l'homme,
le corps du loup et un artéfact en Mongolie de l'Ouest

Texte: BernardCharlier

Abstract

FROM THE HUNTER TO THE WOLF, FROM THE WOLF TO THE «OBJECT»

Managing in an analogical way the boundaries' porosity between the man's body,
the wolf's body and an artefact in West Mongolia

This article aims at studying the relationships Mongolian herders who practice hunting entertain with a particular
material object, that is a wolf's ankle bone. I try to show through an ethnographic analysis of the cosmological status
of the wolf and the hunting activity that the use of the wolf's ankle bone by men accounts for an analogical perception

of the human and non-human bodies, as well as objects.

Mots-clés: Mongolie; loups; matérialité; analogisme

Keywords: Mongolia; Wolves;Materiality;Analogism

Introduction

Dans cet article, j'analyse l'importance matérielle et

symbolique que peut avoir un osselet de loup pour des éleveurs

nomades vivant dans l'ouest de la Mongolie. Les éleveurs

pratiquent occasionnellement la chasse comme «hobby»
(.sonirhol) et pour protéger leurs troupeaux. Après la mise
à mort d'un loup, un osselet peut être prélevé sur l'une des

pattes arrières. Il est alors accroché à la ceinture du chasseur.

Que la chasse soit pratiquée comme hobby ou comme mesure
de protection des troupeaux, elle constitue une relation
technique avec l'environnement dotée de caractéristiques
cosmologiques qui permettent d'expliquer l'importance que
revêt cet objet pour les éleveurs. Le loup est détesté car il est

le prédateur principal des troupeaux de caprins et de bovins
et il est admiré pour son intelligence et sa résistance

physique. Il est aussi considéré comme le chien d'un maître
surnaturel du territoire et des animaux sauvages. Placer un osselet

de loup à sa ceinture n'a donc rien d'anodin.

Après avoir décrit les liens de domestication qui lient le loup
à son maître surnaturel, je développerai l'idée selon laquelle le

caractère hiérarchique de la relation de protection et de dépendance

propre à l'élevage détermine également la relation de

prédation propre à la chasse. A travers l'accomplissement d'actions

rituelles telles que la fumigation de genévrier et la récitation

de prières, le chasseur implore le maître du territoire afin
d'obtenir du gibier. La mise à mort de la proie est alors considérée

comme un don de l'entité surnaturelle au chasseur. Le
don de la proie est interprété, selon les fragments d'une idéologie

bouddhiste, comme le résultat d'un comportement méritoire

(buyantai). Ce comportement se traduit par des actions et

intentions éthiquement valorisées (générosité, altruisme, ainsi

que la capacité de donner sans rien attendre en retour).

Après l'abattage d'un loup, le chasseur affirme que son

potentiel vital (hiimor') augmente car il a incorporé celui du

loup. Cette idée d'incorporation me permettra de réfléchir sur
la manière dont la frontière homme-animal est gérée.

41 / Tsantsa #20 j201S141-49



DOSSIER

Le placement de l'osselet à la ceinture ouvre une réflexion

sur le statut du corps de l'homme puisque les femmes et les

enfants ne peuvent ni chasser ni porter un osselet à la ceinture.

L'usage de cet objet est abordé en relation avec le traitement des

peaux de gibiers et la consommation de sang de loup. L'inten-
tionnalité déléguée à l'osselet de loup entrainant une séquence

d'effets, c'est-à-dire son «agence» (Gell 1998), me permet de

montrer comment en Mongolie, dans le contexte particulier
de la chasse au loup, l'absence d'une division stricte entre les

corps humains, non-humains, et certains objets, est négociée.

Il s'agit de comprendre de manière ethnographique comment
l'usage d'un osselet de loup véhicule une perception de

l'environnement qui est de type analogique. La singularité de 1' «ana-

logisme» ne réside pas tant dans le processus d'inférence - le

tissage d'analogies est partagé par tous les humains - que dans

les prémisses qui déclenchent cette inférence. En effet, comme
nous le verrons dans le contexte de la chasse au loup, l'inférence

d'analogies est une manière de se connecter à des existants dont
les identités se définissent selon des degrés de différence entre

qualités morales et physiques, plutôt que des essences

spécifiques. L'inférence d'analogies est donc une manière de tisser

des affinités entre des êtres ne partageant ni qualités morales,

ni qualités physiques absolument identiques (Descola 2005).

Dörvöd

Les Dörvöd occupent différentes sphères de la société

contemporaine mongole, comme l'enseignement, la

politique, le commerce ou encore l'armée. Nombreux d'entre eux
sont des éleveurs mobiles vivant essentiellement des produits
de leur bétail constitué de moutons, de chèvres, de vaches,
de chevaux et de chameaux. Dans la province de Uvs, à

1500kms à l'ouest de la capitale, Ulaanbaatar, ils vivent dans

des yourtes qu'ils montent et démontent lorsqu'ils changent
de pâture tout au long de l'année. Ils mangent de la viande
de mouton, de boeuf, de cheval et de chèvre à différents
moments de l'année et les animaux ainsi que leur laine et
leur viande peuvent être vendus pour de l'argent. Ils achètent
de la farine, et d'autres produits tels que des piles pour une

lampe de poche ou encore de l'essence pour la voiture quand
ils sont assez riches pour en avoir une. Le bétail est donc la

source principale de revenus d'une famille d'éleveurs.

Ils se définissent comme bouddhistes même si l'on trouve
dans leurs multiples perceptions de la personne et de

l'environnement des idées de types communistes inspirées par 70

ans de domination soviétique et parfois des idées de type
vaguement chrétiennes inspirées par les nouveaux mouvements

d'évangélisation. Bien que les pratiques bouddhiques
aient entretenu des liens complexes avec le chamanisme au

cours de l'histoire, le dernier chamane de la région est mort
dans les années 80 et son costume se trouve de manière assez

significative au musée du centre provincial (Delaplace 2008:
41). Les idées s'épousent et se séparent, se juxtaposent et se

composent selon différents contextes d'actualisation et
définissent ainsi de nouvelles échelles de complexité. Il ne s'agit
donc pas de nier ici l'importance de l'influence chamanique
et les traits «animiques» qu'il véhicule dans les façons dont les

Mongols perçoivent leur environnement mais plutôt d'analyser

comment la circulation du hiimor'-\ine notion empruntée
au bouddhisme tibétain - actualise une perception analogique
des corps et d'un «artéfact» dans le contexte de la chasse.

Un maître des animaux sauvages

À Sagil, un district provincial de Uvs, pour de nombreux
éleveurs Dörvöd, les animaux sauvages appartiennent à un esprit
maître du territoire appelé «Tsagaan Aav», le «Père Blanc». Il
est parfois individualisé mais pas toujours, pour certaines
personnes il reste une entité abstraite impossible à représenter.
Lors des rituels saisonniers c'est à lui que l'on fait des offrandes
de nourriture et de lait pour favoriser les bonnes conditions

climatiques, la fertilité des pâtures et la bonne santé du bétail.

C'est également le Père Blanc que l'éleveur partant à la

chasse implore pour obtenir du gibier. Il demande à Tsagaan
Aav en brûlant de la poudre de genévrier:

Mon vieux Tsagaan Aav
Me donneras-tu du hishigde chasse?

Me donneras-tu un vieux bélier?

Hishigse traduit comme «fortune» ou «grâce». Cette notion
n'est pas d'origine bouddhique et a eu une destinée complexe
dans l'histoire politique et religieuse de la Mongolie. Elle prend
sa source bien au-delà de la Mongolie. Dans un contexte sibérien,

le terme hishigz été analysé par Hamayon (1990: 630):

ilestproposé de voir dans la «grâce» [oufortune] demandée

par l'éleveur à ses ancêtres l'héritière et l'homologue de

la «chance» soutiréepar le chasseur à l'esprit de laforêt
Le mode d'obtention diffère: séduction de lapart du chasseur

(accompagnée de diversion et éventuellement appuyée de ruse),

sollicitation de l'éleveur (accompagnée d'offrande et éventuellement

accompagnée deflatterie). Diffère aussi l'orientation

en termes de valeur. La chance estgagnéepar son bénéficiaire

(quipeut même laforcer), la grâce lui est concédée. Néanmoins

la grâce n 'estpas un dû spontanément reçu mais doit être

implorée; elle implique un certain degré de subordination de

l'homme à l'égard de la surnature

42 / Tsantsa #20 2015



DOSSIER

Parmi les Dörvöd, la division entre la «chance» obtenue par
la séduction ou par la ruse et la «fortune» ou «grâce» obtenue

par la supplication ne s'applique pas. L'obtention du gibier est

conditionnée par l'imploration. La demande du chasseur à Tsa-

gaan Aav se réfère à une relation hiérarchique de dépendance.

Le modèle de relation hiérarchique propre à l'élevage est ainsi

reproduit dans le domaine de la chasse. Cette reproduction est

visible à travers l'attribution du statut de «propriétaire» (ezen) à

Tsagaan Aav et de «bétail» {mal) aux animaux sauvages.

La mise à mort du gibier est donc le résultat d'un choix en

partie désincarné puisqu'elle dépend toujours en dernière

instance de la volonté de Tsagaan Aav. Seule une personne «méritante»

{buyantaï) peut se voir octroyer une proie d'un tel prestige.

Le terme buyan renvoie à la notion bouddhique de «mérite».

Il y a bien des façons d'être «méritant». De manière générale,

une personne méritante est animée de bonnes intentions {saihan

sanaataï), elle est généreuse, elle «a bon cœur» {saihan setgelteï)

et peut donner sans contrepartie. Abattre un loup constitue ainsi

une marque identitaire de la personne car la proie est donnée

(ögöh) par le Père Blanc au chasseur «méritant».

Abattre un loup et incorporer
son potentiel vital

Parmi les animaux sauvages, le loup est considéré comme
le chien du Père Blanc. Le terme «loup» se traduit par chono

mais dans un usage quotidien il est appelé nohoi qui veut dire
«chien». L'usage du terme nohoi est intéressant car il fait à

la fois référence à sa domesticité surnaturelle mais aussi à la

crainte qu'ont les éleveurs de son appétit vorace pour la viande

crue. Le terme nohoi a en effet une valeur apotropaïque car il
est utilisé pour éviter d'attirer l'attention des loups et de

provoquer ainsi leurs attaques dévastatrices.

Tuer un loup est toujours un événement. Le loup est décrit

par le chasseur comme un animal plein de ressources,

courageux, résistant, capable de trouver sa nourriture tout seul.

Ses qualités se résument dans l'usage d'un terme qui désigne

son potentiel vital, hiimorA. Son autonomie est une source de

prestige auquel le chasseur s'identifie lorsqu'il arrive à abattre

un loup. Quand un chasseur tue un loup il incorpore par la

seule action de la mise à mort son hiimor'. Le potentiel vital du

loup vient ainsi s'ajouter à celui du chasseur qui s'enorgueilli
de son acte. Le chasseur peut alors espérer avoir du succès

dans la réalisation de projets futurs. Les qualités que le concept
de hiimor' recouvre, dans ce contexte, se réfèrent à un aspect
idéal de la personne mâle, celui de la virilité, liée à la force, la

débrouillardise et l'autonomie. Les femmes ne chassent pas2.

Le chasseur puise ainsi dans le hiimor' du loup les qualités

qu'il juge nécessaires au développement de sa personne
mais n'autorise pas le loup à entrer de plein pied dans l'espèce
humaine. Lorsque je demandai à un ami chasseur: «Y-a-t-il des

animaux qui ont plus de hiimor' que d'autres?» il me répondit:

«le loup a le plus de hiimor', son esprit \uhaan] est presque
comme celui d'une personne [hün\. Il y ajuste une idée

manquante pour qu'il soit comme une personne, c'est pour cela que
le loup a beaucoup de hiimor'». Quand je lui demandai quelle
idée manquait au loup, il me répondit: «cela a été prédestiné
comme cela par le monde naturel [baigalaaszayasan]». Le
critère de l'humanité ne se trouve pas dans un attribut corporel
ou physique, il n'est pas non plus dans un attribut interne mais

plutôt dans un degré ou un écart. Cet écart n'implique pas
l'absence d'une frontière stricte entre humanité et animalité.

Avec les hommes, les plantes et les autres animaux, le loup
est inclut dans le concept de nature {baigal'). Le préfixe de ce

mot est dérivé du verbe «être» {baih). Le terme baigal' englobe
donc «ce qui est». Comme les hommes, le loup fait partie des

animaux {am tan). La racine de ce mot est am ', ce qui veut dire
«vie». Le terme am'tan voudrait donc dire «en vie» ou plutôt
«animé de vie». Il se réfère aux hommes ainsi qu'aux animaux
non-humains. De cet ensemble sont exclus les plantes, les

minéraux et les esprits. La catégorie am'tan désigne un genre
plutôt qu'une espèce. Les animaux humains sont désignés par
le nom hiin, qui signifie «personne». Ce nom ne peut s'appliquer

aux animaux non-humains qui sont repoussés dans la

catégorie am tan. On trouve donc comme chez nous une division

nette entre une espèce humaine et une espèce animale.

Contrairement aux sociétés dites «animiques» où la référence

partagée par la majorité des êtres est: «... l'humanité comme
condition et non pas l'homme comme espèce» (Descola 2001:

97), nous nous trouvons dans une situation semblable à la nôtre
où le concept d' «humain» est foncièrement ambigu. Comme

1 Ce concept bouddhique est la traduction littérale mongole des «chevaux de vent» tibétains, rlung-rta. Le hiimor' d'une personne fluctue dans le

corps selon le caractère éthique de ses actions et les prédictions du calendrier lunaire astrologique (Charlier 2012: 121-141). Parmi les composants de

la personne on trouve d'autres notions telles que sü/dqui se réfère aussi à la force vitale, süns. «l'âme», et am\ «la vie» qui ne sont pas d'origine
bouddhique (Lacaze 2012: 325-327). Pour mes informateurs, ces termes présents dans le calendrier astrologique génèrent des explications

tautologiques qui ne peuvent être comprises que dans des contextes particuliers.

2 Pour certaines aînées, une femme qui chasse commet un péché (nügel) car elle donne naissance.

43 /Tsantsatt20 j 2015



DOSSIER

le souligne Ingold (2004: 14-32), on trouve d'un côté
l'humanité (en anglais «humankind») qui est une espèce animale

parmi d'autres et le domaine animal incluant les humains et de

l'autre l'humanité (en anglais «humanity») qui est une condition

morale excluant les animaux. Dans la tradition occidentale

ces deux statuts cohabitent difficilement de manière

disjunctive dans le concept de «nature humaine».

L'enjeu de la chasse au loup est donc la gestion d'un écart

entre ce que le hiimor'de l'animal peut avoir d'identique à celui

l'homme pour être incorporé et ce qu'il peut avoir de différent

pour que le chasseur puisse en tirer profit. Il n'y a pas de gain à

incorporer quelque chose absolument identique à soi, et incorporer

quelque chose de trop différent serait trop dangereux, le

risque encouru est de se transformer en quelque chose de

complètement différent de ce qu'on s'estime être, un humain. La

prédation n'est pas seulement une appropriation, c'est aussi courir

le risque de «devenir autre»3. Il s'agit de gérer efficacement

une «valence», d'évaluer une possibilité d'association entre une

qualité constitutive de la personne mâle et du loup. Cette qualité

existant à un degré différent dans l'un et dans l'autre4.

La question que pose l'incorporation du hiimor' e.t les usages
des restes de chasse, comme la peau de loup, son sang et ses

osselets, est celle de l'absence d'une frontière nette entre une

intériorité et une extériorité des corps humains et non-humains.

Sang, peau et osselet de loup

Lorsque je demandai à la mère d'un bébé âgé de deux mois

s'il était bien pour une femme enceinte de boire du sang de

loup, elle me répondit: «non, si elle boit du sang de loup, elle

ne pourra donner naissance. Le bébé ne pourra quitter le corps
[garah] et elle mourra». La raison pour laquelle le sang de loup

ne peut être consommé est sa température, il est trop «chaud»

(.haluun). Il est plus chaud que le sang de chèvre ou de mouton

qui est considéré comme frais (serüün). Le sang de loup

est même plus chaud que le sang de cheval. Selon Nadmid,
un éleveur pratiquant la chasse: «il est interdit à une femme

enceinte de boire du sang de loup ou même de consommer sa

viande car ils sont tous deux trop chauds. Lorsqu'une femme

est enceinte son corps devient plus chaud que d'habitude car
elle doit porter une personne en elle». Durant la période de

gestation, la consommation de nourriture doit garantir l'apport
en chaleur, mais pas de manière excessive. Consommer de la

viande de loup ou son sang causerait une augmentation trop
forte de la chaleur. Durant la gestation le sang ne quitte plus le

corps de la femme comme si son accumulation était nécessaire

pour «cuire» le bébé. Le sang de la femme semble être associé

à la fécondité alors que le sang de loup, dans ce contexte, est

associé à la mort et à une fermeture du corps. L'ouverture du

corps durant la période menstruelle se réfère à une perte de

fécondité et une dispersion du corps.

Mais le sang de loup n'est pas toujours associé à la mort car
seuls les hommes âgés et les vielles personnes malades peuvent
boire du sang de loup comme remède en cas de maladie. Comme
si la vieillesse et la maladie étaient associées au froid. Pour Nadmid:

«Les femmes enceintes et les jeunes personnes ne peuvent
boire du sang de loup car il est trop dur [hatuu] pour eux. Si une

jeune personne boit du sang de loup, son corps deviendra
excessivement chaud». Il en va de même pour les vêtements confectionnés

avec de la peau d'animaux chassés. Les femmes cousent
des deeF doublées en peau de gibier comme la peau de loup, de

bélier, de bouquetin, de marmotte ou de renard mais elles ne

peuvent pas les porter. Les femmes et les enfants ne portent pas

ces vêtements car les fourrures sont trop fortes (hütchtei), trop
dures, et trop chaudes pour eux. Ces prohibitions véhiculent
l'idée que les vêtements en peau de gibier ont un pouvoir de

contention trop fort pour les femmes et les enfants, comme si,

corrélativement, ils étaient des êtres «ouverts».

Le caractère «ouvert» de la femme se réfère à l'idée d'une
limite corporelle perméable à la pénétration mais aussi au

passage du sang menstruel et du nouveau né6. Après la nais-

5 Nous verrons plus loin que certaines parties du loup ne peuvent être consommées comme nourriture sous peine d'anthropophagie.

4 Le caractère hiérarchique de la chasse et les différences ontologiques (tant sur le plan de l'intériorité que de la physicalité) entre le chasseur, le loup

et Tsagaan Aav sont telles que toute forme de «perspectivisme» (Viveiros de Castro 1998: 469-488), c'est-à-dire une commutation de points de vue

entre des êtres (chasseur et proie) partageant une même condition morale, est absente dans la pratique cynégétique en Mongolie. Ce qu'il faut gérer

est une «co-jonction» entre des qualités plutôt qu'une «co-identification» entre des êtres partageant une même intériorité.

5 Manteau traditionnel mongol.

6 Les menstruations sont considérées comme sales (bohir) et polluantes (buzartai). Avoir des relations sexuelles pendant les menstruations ferait

baisser le hiimor' de l'homme. Après le mariage, lorsqu'elles vont vivre dans le foyer de leur mari, les jeunes épouses doivent être capables, à travers

l'accomplissement d'actes rituels, de contenir la fortune (.hishig) de leur belle-famille, qui garantira prospérité et bien-être (Empson 2011). La femme

occupe donc une place liminaire entre conservation et dispersion, dedans et dehors.

44 / Tsantsa #20 / 2015



DOSSIER

sance, le nouveau né est emballé les bras le long du corps
dans une couverture épaisse qui est maintenue fermée par
trois cordelettes. Il s'agit d'éviter au bébé de prendre froid.
Il ne bouge pas et s'endort facilement. Une aînée ajoute à ces

explications que: «si le bébé n'est pas maintenu dans cette

position, il bougera. Ce n'est pas bon, il deviendra bossu et
déformé. Le bébé doit rester dans cette position jusqu'à six
à sept mois». L'âme (siins) peut quitter facilement sont corps
s'il est effrayé par des mauvais esprits, ce qui le rend vulnérable

aux maladies. Les pleurs répétés et la transpiration sont
des symptômes d'un tel état.

Une manière parmi d'autres de protéger le bébé contre les

maladies est de leurs faire porter à la ceinture un osselet de

loup. Les tendons (shörmös) de l'animal peuvent être aussi

utilisés. Selon Tsetsegbal, l'épouse d'un éleveur: «Lorsqu'une
femme a donné plusieurs fois naissance et que ses enfants sont

morts en bas âge, nous utilisons des tendons de loup pour nouer
le nombril du prochain bébé afin qu'il vive». Cette mesure de

protection fait écho à une pratique qui consiste à casser les

pattes du loup après que le chasseur l'ait abattu, comme si,

même mort, l'animal pouvait toujours s'échapper.

D'autres organes du loup sont utilisés en d'autres circonstances

pour remplir des fonctions liées à la protection et la

conservation. Un éleveur rencontré au cours de mon enquête
avait noué la première vertèbre cervicale d'un loup à la clé

destinée à ouvrir le coffre contenant tous les objets précieux de la

famille situé dans le fond de la yourte. La vertèbre est supposée

tenir les voleurs éloignés. De la même manière, à l'extérieur
de la yourte, cette vertèbre peut être nouée à l'extrémité de la

corde où sont attachés chaque soir les veaux après la pâture.
La vertèbre les protège contre les maladies.

Les éleveurs vont ainsi puiser dans certains organes du

loup les qualités dont ils ont besoin pour effectuer leur tâche

première, la protection et la conservation du troupeau. Cette
attitude apriori paradoxale - puisque le loup est le prédateur
principal du troupeau - est un détournement des qualités de

l'animal au profit des éleveurs. Afin de protéger leurs

troupeaux, ils s'approprient à travers certaines parties de son corps
les qualités qui font de lui un prédateur rusé, intelligent et une

proie difficile à abattre. Mais toutes les potentialités du loup
ne sont pas bonnes à prendre. Un chasseur ne peut manger les

entrailles d'un loup, car selon Nadmid: «le loup peut toujours
avoir mangé des humains». Manger des entrailles de loup, c'est

courir le risque de l'anthropophagie. Nous retrouvons ici la

même attitude consistant à gérer à son profit des écarts entre
des similarités et des différences entre des êtres ne partageant
pas la même condition morale.

Les osselets de loup portés par les enfants, les tendons de

loup servant à nouer le cordon ombilical du nouveau né, la

consommation de sang et de viande de loup par les aînés et
les personnes malades semblent avoir une même fonction qui
est de maintenir le corps7.

Le corps de l'homme idéalement «contenu»

L'idée d'un corps contenu est particulièrement applicable au

corps des hommes. Lorsque je demandai à Yanjmaa, l'épouse
d'un éleveur, pourquoi les femmes ne peuvent porter un osselet

de loup à la ceinture (ni ailleurs), elle répondit: «nous ne

portons pas un osselet de loup car les femmes donnent
naissance, je n'en sais pas plus». Deux interprétations, non exclusives

l'une de l'autre, sont possibles. La première est que le

port de l'osselet de loup, comme objet de chasse, est

antithétique à l'action de donner naissance. Les petites filles ne

peuvent porter le fusil de leur père et ne peuvent voir la mise
à mort d'un mouton. La deuxième possibilité d'interprétation

est de supposer que l'osselet de loup enserre le corps de

la femme, mais l'enserre trop fort. J'aimerais développer cette
interprétation en relation avec le port de l'osselet de loup et
celui de la ceinture chez l'homme.

L'osselet de loup est porté par les hommes au niveau de la

ceinture8. Il ne peut jamais être porté au cou attaché à un collier.

«Cela voudrait dire que le hiimor' du loup est supérieur au

hiimor'de l'homme», affirme un chasseur. La place de l'osselet

au même niveau que la ceinture est intéressante. Humphrey
(1999: 80) mentionne au sujet de la ceinture du deel\

The sash is not the equivalent ofa man's character, but rather
what is essential to being a man in society. A man mus be buried
with a sash, Iwas told. The sash as agirdle encircles the man,
holds him together, andsustains his autonomy. Women do not
have this autonomy. To wear a sash is to say <Iam my ownper-

7 Un état physiologique qui s'achève à la mort avec le départ de l'âme du corps. Celui-ci est posé idéalement sur le flanc d'une colline ensoleillée et

verdoyante. Il est ensuite dispersé par l'action des animaux.

8 II peut aussi être attaché à un porte clé afin d'éviter les accidents de voiture. A la capitale, en hiver, il n'est pas rare de voir une peau de loup étendue

et attachée sur le capot d'une jeep. Il s'agit pour le chauffeur de manifester de manière ostentatoire sa réussite. Certains passants admiratifs touchent la

peau afin de s'imprégner un peu du hiimor' de l'animal.

45 / Tsantsa #20 /2015



DOSSIER

son and worthyfor respect>. For this reason the sash was taken off
when addressingshamanisticprayers to the Sky Not wearing

a sash is to open oneselftopenetration, notjustfor women,
but also in the case ofthe shaman who calls down spirits into his

body, and whoseprofessionalcostume must not have a sash. The

sash is consciouslygiven respect, alwaysput in high place, never
laiddown all unwoundandanyhow, bur always neatly coiled

up. This is likegiving respect to an aspect ofonselp

De la même manière que la ceinture et l'osselet de loup, les

peaux d'animaux chassés sont dotées d'un potentiel social.

Dans la yourte de Chuluunbat, un éleveur s'adonnant à la

chasse, la peau d'un sanglier est disposée sur le sol, du côté
mâle10. Son épouse explique: «Quand je me déplace dans la

yourte, je marche toujours autour de la peau. Si je marche

dessus, le hiimor' de Chuluunbat diminuera». Lorsque je
demandai pourquoi les femmes ne peuvent porter un osselet

de loup, elle répondit: «si je porte un osselet de loup, le hii-
mor' de mon mari diminuera également. Les femmes adultes

ne portent pas un osselet de loup car c'est un animal qui a

beaucoup de hiimor'. C'est l'homme qui doit porter un osselet».

Ainsi, de la même manière que les fourrures d'animaux
chassés et la ceinture, l'osselet de loup est perçu comme une
extension de la personne mâle. On voit dans les précautions
liées à la gestion du hiimor' et des qualités tant psychologiques

que physiques que ce potentiel véhicule une caractéristique

d'une attitude «analogique» où les différences entre
des êtres singuliers se distribuent tant sur le plan de la moralité

que de la physicalité, jusqu'à brouiller toute frontière
nette entre intériorité et extériorité des individus humains et

non-humains, ainsi que certains objets. Dans l'analogisme:

L'intentionnalité et la corporéitéy affleurent rarement comme
des entités autonomes, distribuées qu 'elles sont dans des chaînes

de couplage mariant le matériel et l'immatériel à tous les

niveaux d'échelles du microcosme et du macrocosme. Aussi ma

définition de l'analogisme comme une combinaison de

différence des intériorités et desphysicalités n 'est-ellepas àprendre
aupiedde la lettre, tant les contours de ces deux ensemblesy
paraissent indécis; ilfautplutôty voir une manière approchée

de qualifier cefoisonnement de singularitésplus ou moins
accordées qui émiette l'évidence duphysique et du moralpour
mieux assurer leurjonction. (Descola 2005:288)

Une forme d'autonomie

Les animaux sauvages en général sont considérés comme

ayant plus de hiimor' que les animaux domestiques car il
n'ont pas besoin d'un éleveur pour trouver leur nourriture.

Lorsqu'ils parlent du hiimor'du loup, de nombreux chasseurs

racontent souvent la même légende:

Ily a longtemps, Bouddha divisa de la nourriture entre tous les

animaux. Ildit au loup: «il n'y aplus assez de nourriturepour
toi. Hors de cent animaux, tupeux en manger un». Le loup

comprit mal le message etpensa qu 'ilpouvait manger nonante-

neufanimaux hors de cent. Le loup attaqua alors un petit
campement et bien qu 'il n 'avaitpasfaim il blessa de nombreux

moutons et chèvres. Ildit à Bouddha: «une nuit, je traverserai
cent rivières, franchirai un millier de vallées et trouverai ma

nourriture tout en courant».

Cette petite légende illustre le caractère autonome du

loup, sa capacité à trouver seul sa nourriture. Le port d'un
osselet de loup par les hommes se réfère à l'expression visuelle
d'un potentiel social, une capacité d'autonomie. Porté à la

ceinture, il «enserre» le corps de l'homme et donne à voir
son haut degré d'autonomie. En d'autres termes, l'homme
s'identifie au caractère autonome du loup en montrant qu'il
est capable de trouver seul sa nourriture. Le port de l'osselet

donne à voir un aspect idéal de la personne mâle. Il témoigne
également visuellement du statut éthique de la personne
puisque seule une personne méritante peut se voire octroyer
une proie d'un tel prestige par Tsagaan Aav.

La dimensions relationnelle de l'abattage d'un loup soulève

la question suivante: que veut dire être «un individu
autonome»? Chez les Dörvöd, comme chez les Urad de Mongolie

Intérieure étudiés par Humphrey (2008: 357-380), il

y a au moins sept ou huit façons pour une personne de se

considérer comme un individu. L'éventail des possibilités
incluant hommes et femmes comprend l'héritage de qualités
physiques de générations en générations, la notion bouddhique

d'âme unique persistant à travers de multiples
réincarnations, la position de la personne au sein d'un réseau

de parenté et de liens généalogiques, la combinaison singu-

9 Hommes et femmes portent une ceinture mais ces dernières sont appelées «büsgüi hün», «personnes sans ceinture». Avant la période révolutionnaire

instaurant un régime communiste (1921) les femmes mariées ne portaient pas de ceinture. Il se peut que le port de la ceinture ait été introduit avec la

«modernité» et la révolution, donnant ainsi une forme d'autonomie aux femmes au même titre que les hommes (communication avec C. Humphrey).
La ceinture a aussi une connotation politique dans l'expression: «Les Mongols parlent de la ceinture de l'état fondateur). Elle symbolise ce qui fonde,

unifie, consolide ce qui est cassé, dispersé et ouvert». (Tserenhand et al. 1982: 47).

10 Le côté gauche de la yourte en entrant.

46 / Tsanîsa #20 / 2015



DOSSIER

lière de multiples forces vitales vulnérables aux attaques des

esprits et des fantômes, ainsi que les caractéristiques
astrologiques propres à une personne. Certaines de ses possibilités

sont essentialistes et d'autres sont relationnelles. En ce

qui concerne la chasse au loup, l'individualité du chasseur

passe par l'affirmation d'une autonomie. Mais l'autonomie
du chasseur est bien loin de la notion occidentale d'
«autonomie», auto-nomos, qui se réfère à la capacité d'obéir à ses

propres lois. Bien que le loup soit valorisé pour sa capacité
à trouver sa nourriture seul, le chasseur n'est jamais
autonome d'une manière aussi anti sociale que celle du loup qui
blesse des dizaines de moutons sans les manger. Traiter une

personne de loups est d'ailleurs une façon de stigmatiser son

individualité excessive (High 2008: 158).

Porter un osselet de loup à la ceinture est une manière
d'affirmer son autonomie mais toujours dans une certaine

mesure. On retrouve l'idée selon laquelle l'affirmation de

soi passe par une gestion des écarts entre des similarités et
des différences. Il est bien vu d'être autonome comme un
loup, mais pas trop. La forme d'autonomie que le port de

l'osselet de loup donne à voir ne provient pas d'une capacité

du chasseur à suivre ses propres lois mais de sa capacité
à implorer efficacement Tsagaan Aav à travers des actions
rituelles (la fumigation et les prières) et l'accomplissement
d'actions éthiquement valorisées (buyantai). L'autonomie
affichée à travers le port de l'osselet de loup ne provient
pas tant d'une volonté individuelle et indépendante que
d'une capacité à se connecter efficacement avec l'esprit
maître du territoire et des animaux sauvages. Être unique,
dans ce contexte précis, ne relève pas d'une essence, d'une
substance, mais plutôt d'une configuration singulière d'un
potentiel vital augmenté par incorporation.

Prédation et «agence»

L'osselet de loup enserre le corps de l'homme et en même

temps le «dé-compose» visuellement en donnant à voir son

statut éthique et cosmologique. Porté à la ceinture, l'osselet

actualise dans le point de vue de celui qui le voit une
perspective sur un aspect idéal de l'homme qui le porte. Il actualise

la relation causale entre un état éthique de la personne (le

mérite), qui ne se voit pas, et le succès de l'abattage visible pour
tous. L'osselet rend visible ce qui ne l'était pas avant l'abattage

et acquiert une dimension indiciaire. Il réplique sous une

autre forme deux types de relations hiérarchiquement englo¬

bées: la prédation entre le chasseur et le loup, et la protection
de Tsagaan Aav manifestée au chasseur méritant par le don
de la proie. La prédation est ici englobée par la protection.
L'osselet ne rend pas seulement ces relations visibles autrement

que par elles-mêmes, sa présence témoigne de la conjonction
réussie entre protection et prédation dont l'effet pour le chasseur

est une augmentation de hiimor'. Il génère ce que Stra-

thern appelle un «effet substitué». Un effet substitué «... is often

staged as the transformed outcome of relations magnified
through replication. These latter are thus doubbly revealed,

as themselves and as themselves in another form» (1988: 182).

Comment l'osselet de loup peut-il agir comme un effet

substitué? La réponse envisagée ici est qu'il est doté d'une

«agence», c'est-à-dire une intentionnalité déléguée entraînant

une séquence d'effets: «Agency is attributable to those

persons (and things, who/which are seen as initiating causal

sequences of a particular type, that is events caused by acts of
mind or will or intention, rather than the mere concatenation of

physical events» (Gell 1998:16)11. L'osselet n'étant pas façonné

par l'action humaine, la prédation est la condition première
déterminant la façon dont l'agence d'un osselet est actualisée.

Le loup doit être abattu pour que son hiimor' soit approprié et

son osselet placé à la ceinture. Il devient un élément, parmi
d'autres, d'une «biographie visuelle» partielle, un «artefactual
index» (op. cit.\ 15). Bien que l'osselet ne soit pas fabriqué par
l'homme, on peut le considérer comme un artéfact car si:

La «nature» des artéfacts est intimement liée à l'intentionna-
litéde leurs utilisateurs; c'est elle qui les «construit», fussent-
ils «construits» par la nature. Un artéfact est ce qu'ilest en

vertu de ce qu 'ilsert àfaire; ilest, par conséquent, autre chose

que la chosephysique qu'ilest naturellement. (.Lenclud200767)

L'agence de l'osselet est ici la «connectivité» car c'est par
lui que se conserve le hiimor'du loup donné par Tsagaan Aav.

Ainsi, s'approprier un osselet de loup et le porter à sa ceinture
n'est pas seulement une façon de s' «hybridiser» (le chasseur

a un peu de loup en lui, mais pas trop), c'est aussi démontrer
le caractère hybride, dans ce contexte, de la propriété: «As at

once the thing that has become the object of a right, and the

right of a person in it, property is so to speak, a network in

manipulable form» (Strathern 1996: 525). Ce qui est donné à

voir de manière métonymique par le propriétaire d'un osselet

n'est pas tant un objet considéré dans sa singularité mais

plutôt un effet résultant d'une méta-relation d'englobement
entre prédation et protection12.

11 L'agence est socialement définie et résulte d'une action de façonnage, d'aménagement, de mise en situation ou d'ornementation (Descola 2010a: 26)

12 Ce développement est inspiré par Descola (2010b: 165).

47 / Tsantsa #20 / 2015



DOSSIER

Conclusions

Ce que j'ai essayé de montrer dans cet article est l'importance
symbolique et matérielle d'un objet apparemment banal, un
osselet de loup porté à la ceinture d'un homme. Même si la

réduction de l'animal à l'un de ses composants a une dimension

iconique- elle renvoie de manière métonymique à un

prototype qui est le loup - sa fonction première n'est pas tant de

figurer mais de conserver et de canaliser vers la personne
porteuse de l'objet une qualité prototypique du loup, son hiimor'.

L'appropriation de cette qualité est néanmoins visible. Porter

à la ceinture, l'osselet rend visible un aspect idéal de la

personne mâle, son autonomie, ou plutôt une dimension socialement

acceptable de l'autonomie du loup, sa capacité à trouver
seul sa nourriture. La manifestation visuelle de cette autonomie

ne renvoie pas à une capacité d'obéir à ses propres lois

(iautonomos) mais à une possibilité d'induire efficacement, par
des actions rituelles et des actions éthiquement valorisées, un

englobement de la relation de prédation (proie-chasseur) dans

celle de protection (chasseur-Tsagaan Aav).

Le résultat de la chasse, l'incorporation du hiimor' du

loup, ne témoigne pas de la porosité de la frontière entre
l'espèce humaine et l'espèce animale, elle témoigne plutôt de la

porosité des frontières matérielles entre le corps de l'homme,
le corps du loup et l'osselet de loup. La porosité doit être

gérée précautionneusement afin de garder intact sa condition

morale d'humain. Le contexte particulier de la chasse au

loup actualise une relation à l'environnement (parmi d'autres

présentes en Mongolie) où la division stricte entre macro-
cosme et microcosme, intériorité et extériorité est neutralisée.

Elle révèle un environnement qui ne consiste pas en

une somme de choses et d'individus, chacun soumis à leurs

propres déterminations et ayant chacun une identité
strictement distincte dans un temps et un espace partes extra

partes. La perception de l'environnement actualisée par la

relation entre un homme et son osselet de loup n'est pas le

produit d'une «synthèse» dont l'opérateur serait/'ego, le sujet
ou la conscience. L'environnement est ici conçu comme un
ensemble d'êtres dont certains fragments, certaines parties

peuvent s'associer ou se rejeter et constituer ainsi des

configurations identitaires singulières.

RÉFÉRENCES

Charlier Bernard. 2012. «Two temporalities of the Mongolian wolf

hunter», in: Filipovic Luna, Jaszczolt Kasia M. (dir.), Space and Time

in Languages and Cultures. Language, culture, andcognition, p.

121-141. Amsterdam, Philadelphia: John Benjamins.

Delaplace Grégory. 2008. L'invention des morts. Sépultures, fantômes

etphotographie en Mongolie contemporaine. Paris: CEMS/EPHE.

Descola Philippe. 2010a. «L'envers du visible: ontologie et

iconologie», in: Dufrêne Thierry, Taylor Anne-Christine (dir.),

Cannibalismes disciplinaires. Quand l'histoire de l'art et l'anthropologie

se rencontrent, p. 25-36. Paris: Musée du quai Branly/INHA.

2010b. Lafabrique des images. Visions du monde etformes de la

représentation. Paris: Somogy/ Musée du quai Branly

2005. Par-delànature et culture. Paris: Gallimard.

2001. «Par-delà la nature et la culture». Le débat 114: 86-101.

Empson Rebecca. 2011. HarnessingFortune. Personhood, Memory

andPlace in Mongolia. Oxford: Oxford University Press.

Gell Alfred. 1998. ArtandAgency. An Anthropological Theory.

Oxford: Clarendon Press.

Hamayon Roberte. 1990. La chasse à l'âme. Esquisse d'une théorie du

chamanismesibérien. Nanterre: Société d'ethnologie.

High Mette. 2008. «Wealth and Envy in the Mongolian Gold

Mines». CambridgeAnthropology 27(3): 1-19.

Humphrey Caroline. 1999. «Rituals of Death in Mongolia:

Their Implications for Understanding the Mutual Constitution of

Persons and Objects and Certain Concepts of Property». Inner

Asia 1(1): 59-86.

2008. «Reassembling Individual Subjects. Events and Decisions in

Troubled Times». Anthropological Theory 8(4): 357-380.

Ingold Tim. 2004. Companion Encyclopaedia ofAnthropology:

Humanity, Culture and SocialLife. London: Routledge.

Lacaze Gaëlle. 2012. Le corpsMongol. Techniques et conceptions

nomades du corps. Paris: L'Harmattan.

48 / Tsantsa#20 2015



DOSSIER

Lenclud Gérard. 2007. «Être un artefact», in : Debary Octave,

Turgeon Laurier (dir.), Objets et mémoires, p. 59-90. Paris, Québec:

Éditons de la Maison des Sciences de l'Homme/Presses de

l'Université Laval. Viveiros de Castro Eduardo. 1998. «Cosmological Deixis and

Amerindian Perspectivism». The Journalofthe RoyalAnthropological

Institute 4(3): 469-488.

Tserenhand Margad et al.1982. Zohion büteeh hödölmör.

Ulaanbaatar: Admon.

Strathern Marilyn. 1988. The Genderofthe Gift. Problems with

Women andProblems with Society in Melanesia. California: University
of California Press.

1996. «Cutting the Network». Journal ofthe RoyalAnthropological

Institute 2(3): 517-535.

AUTEUR

Bernard Charlier est anthropologue, titulaire d'une thèse de doctorat réalisée à l'Université de Cambridge sous la direction
de Caroline Humphrey. Ses recherches doctorales ont fournit la base d'une monographie intitulée Faces ofthe Wolf. Managing
theFIuman, Non-human Boundary in Mongolia (Brill 2015). Grâce à la fondation Fyssen, il a réalisé une recherche sur le statut
des animaux consacrés en Mongolie et leur mise en figuration sous la direction de Philippe Descola. Il est actuellement Rédacteur

en Chef de la revue Social Compass.

Université catholique de Louvain-la-Neuve
IACS- Place Montesquieu 1 bte L2.08.01
1348 Louvain-la-Neuve, Belgique

bernardcharlier@hotmail. com

49 / Tsantsa #20 2015


	Du chasseur au loup, du loup à l'"objet" : gérer de manière analogique la porosité des frontières entre le corps de l'homme, le corps du loup et un artéfact en Mongolie de l'Ouest

