
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 20 (2015)

Artikel: Reconfigurations ontologiques dans les nouvelles constitutions
politiques andines : une analyse anthropologique

Autor: Landivar, Diego / Ramillien, Emilie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007230

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

RECONFIGURATIONS
ONTOLOGIQUES DANS LES

NOUVELLES CONSTITUTIONS
POLITIQUES ANDINES

Une analyse anthropologique

Texte: DiegoLandivar, EmilieRamillien

Abstract

ONTOLOGICAL RECONFIGURATIONS IN NEW ANDEAN POLITICAL CONSTITUTIONS
An anthropological analysis

In recent years, Bolivia and Ecuador have been the scene of radical ontological turns induced by processes of building
new political constitutions. For the first time, collectives with animist, analogist and naturalist modes of identification
had to negotiate and conciliate their «worlds» and «natures». In this article we explore the mediating role of the
nature-Pachamama in the Bolivian context and its power to integrate and reassemble successfully diverging

perspectives and notions of being in a new national constitution.

Mots-clés: tournant ontologique; modes d'identification; assemblée constituante; Bolivie; indigénisme; droit delà nature
Keywords: Ontological turn; Modes of identification; Constituent assembly; Bolivia; Indigenism; Nature's rights

«Bâti pour durer par les grands architectes de l'âge classique,

l'édifice dualiste est certes solide, d'autant qu 'on le restaure sans

relâche avec un savoir-faire éprouvé. Pourtant ses défauts de

structure apparaissent deplus enplus manifestes à ceux qui
l'occupent de façon machinale, comme à ceux qui souhaiteraient

y trouver un logement pour accommoder des peuples accoutumés

à d'autres genres de demeures» (Descola 2005: 11). Descola,

dans Par-delà nature et culture (2005), dès les premières

pages de son avant-propos, nous avertit que l'édification
d'une maison nouvelle, capable de permettre la cohabitation
de peuples dont les cosmologies non modernes ne leur
permettent pas de se mouler dans la partition nature / culture,
n'est pas du ressort de l'anthropologie ou de quelque autre
science que ce soit. Jeter les fondations d'un tel projet
architectural est, prévient-il, seulement du ressort des habitants

qui se sentiraient à l'étroit dans cette maison si peu faite

pour eux, mais qui se dévoile aussi, de plus en plus, comme si

peu faite pour ses habitants «naturels», les Modernes (Latour
1991, 2012a). Finalement, c'est nous tous, qui nous cognons

aux arrêtes des murs et qui restons bloqués à des étages sans

escaliers. Mais si les Modernes, malgré l'urgence, peinent à se

rendre compte des causes de leurs difficultés à converser avec
la nature, d'autres, ont été forcés de s'inquiéter d'une mise en

œuvre rapide de la construction d'un tel édifice.

C'est précisément de cette tentative de construction que
nous voudrions rendre compte dans cet article. La Bolivie et

l'Equateur de ces dernières années, ont chacun fait le grand
saut: la cohabitation de peuples aux cosmologies si différentes

au sein de ces deux espaces politiques nationaux n'était plus

possible, si tous devaienty trouver uneplace etyparler de leur
propre voix. 11 eût sûrement été plus simple et moins risqué de

poursuivre sur le chemin balisé de la prédominance naturaliste

(pour ne pas dire domination) qui impose son cadre, en

ce qui concerne les institutions étatiques, à toutes les nations

modernes, mais l'urgence écologique et démocratique a fait
prendre à ces deux pays le tournant ontologique, par le chemin

du politique.

29 / Tsantsa #20 / 201S / 29-40



DOSSIER

Dans cet article, nous présentons et analysons donc le tournant

ontologique tel qu'il s'opère, tel qu'il est en train de sefaire
sur les terrains andins, principalement bolivien. En effet, les

assemblées constituantes qui se sont déroulées en Bolivie et en

Equateur depuis 2006 ont créé un espace très original où une
pluralité d'acteurs aux cosmologies variées se sont retrouvés engagés

autour d'un processus politique, pour redessiner ensemble,
les frontières et les structures de la vie sociale. Ainsi, il apparaît

que dans le cas bolivien, et en reprenant pour leur valeur

heuristique les catégories proposées par Descola dans son ouvrage
Par-delà nature et culture, le processus constitutionnel fut le

théâtre d'une rencontre et d'une négociation concrète entre des

modes d'identification animistes, analogistes et naturalistes1.

Si la Bolivie a une longue histoire de cohabitation (le plus
souvent forcée et inégalitaire) entre cosmologies distinctes, c'est la

première fois que toutes sont conviées via leurs représentants, à

construire ensemble un projet politique commun: une constitution

politique. Bien que le cadre et les modalités de cette entreprise

restent ceux du dualisme naturaliste, la participation de

communautés indiennes et de mouvements sociaux a mené de

nouveaux existants jusqu'au texte constitutionnel. Ces différents

mondes s.n présence ont dû faire plus que se côtoyer sur le

papier: ils ont dû négocier, se heurter, et accoucher ensemble

d'une constitution politique. Quelles en sont alors les

conséquences légales, politiques et anthropologiques?

La présente analyse s'inscrit dans la lignée des travaux
qui tentent de rendre compte des frictions et des

mécanismes de diplomatie ontologiques. En effet, notre époque
semble plus que tout autre, traversée par des frictions (Tsing
2004) engendrées par la rencontre de mondes et visions du

monde souvent incompatibles (Blaser 2009), pouvant générer

des conflits ontologiques (Blaser 2013) et néanmoins forcés

de s'entendre et de cohabiter. D'où la nécessité, pour
certains auteurs, d'inventer de nouveaux cadres théoriques ou

méthodologiques organisant cette diplomatie entre modes

d'existence (Beck 2004, Latour 2012a). L'approche que nous
entendons présenter est cependant différente car ici, c'est

le terrain lui-même qui organise, en toute connaissance des

frictions ontologiques qui l'habitent, des rencontres
diplomatiques pour tenter de créer une constitution commune.

Nous ancrons notre réflexion dans un travail de terrain
mené sur plusieurs périodes entre 2006 et 2012 en Bolivie2.

Ces séjours sur le terrain nous ont permis de mesurer sur
plusieurs années l'ampleur des bouleversements initiés en 2006,

au plus fort de ce que nous avons appelé le moment indianiste1,

l'élection d'Evo Morales, et de suivre au plus près, la mise en

place, les négociations, la rédaction et le déploiement législatif

des processus constituants. Nous avons effectué ce terrain

auprès des acteurs élus à l'Assemblée Constituante (représentants

des mouvements sociaux, des communautés indigènes,
des syndicats, des partis politiques traditionnels,...); auprès
des différentes commissions de réflexion gravitant autour de

l'Assemblée Constituante; et auprès de certains acteurs

gouvernementaux (ministres et fonctionnaires du premier
gouvernement d'Evo Morales). Nos données proviennent également

de l'ensemble des documents, mémorandums, rapports,
lettres, restitutions, etc.,... qui ont été rassemblés lors du processus

constituant par le Fonds Documentaire pour l'Histoire de

l'Assemblée Constituante4. Le but ici n'est pas de restituer en

détail ce travail ethnographique mais plutôt de le déployer, dans

les limites du format article, en une analyse anthropologique.

La première partie de cet article retrace les conditions
dans lesquelles ces processus constitutionnels ont permis
l'émergence d'un théâtre ontologique et politique particulier.

Nous présenterons rapidement le contexte dans lequel
s'est initié le processus constituant, ce qui nous permettra de

détailler la nature des positions cosmologiques, animistes,
analogistes et naturalistes, défendues par les représentants
des différentes communautés.

Dans la seconde partie, nous développerons ce que nous

qualifierons de frictions ontologiques, ces rencontres difficiles

entre cosmologies qui font surgir des incompatibilités

1 Pour rappel, Descola déduit quatre combinaisons ontologiques différentes (animisme, totémisme, naturalisme, analogisme) à partir des combinaisons

possibles entre ressemblance/différence des physicalités/ intériorités. Ce sont «des systèmes de propriétés des existants, lesquels servent de point
d'ancrage à des formes contrastées de cosmologies, de modèles du lien social et de théories de l'identité et de l'altérité» (Descola 2005).

2 D. Landivar a travaillé pour le gouvernement bolivien en 2006-2008 en tant que conseiller du ministre de la planification, et s'est par la suite

intéressé aux conséquences philosophiques et juridiques induites par l'assemble constituante et les nouvelles constitutions équatorienne et bolivienne.

E. Ramillien a effectué entre 2006 et 2010 son terrain de recherche à La Paz et El Alto, en mettant en relation les reconfigurations cosmologiques
induites par l'indigénisme et leur réception et re-création par les populations urbaines d'origine indienne.

3 Nous faisons l'hypothèse (Ramillien, à paraître) que l'Amérique andine a vécu dans les années 2000, un moment indianiste, entendu comme une

séquence historique déterminée «appuyée sur un enjeu philosophique non moins déterminé» (Worms 2008) ou autour d'une «tension interne». Cet

enjeu est ici la conquête de tous les champs sociaux (politiques, culturels, économiques et médiatiques) par la revendication indianiste.

4 Sur l'AC, plus de 30000 documents consultables surwww.origens-medialab.org.

30 / Tsantsa #20 j2015



DOSSIER

menant souvent en première instance, à des impasses

politiques, mais ouvrant aussi la voie à une activité diplomatique
créatrice. Ces frictions ont été nombreuses lors du processus

constitutionnel, et celle que nous présenterons ici porte
sur la question de la nature, véritable impasse ontologique et

politique, qui a mis en branle de fantastiques forces de

discussion, d'argumentation, un travail de diplomatie colossal.

Il fallut coûte que coûte, aux constituants, trouver un
apaisement à l'embrasement qu'elles provoquèrent, des solutions

âprement négociées pour pouvoir continuer à avancer dans

la jungle des cosmologies qui entendaient vivre ensemble.

Dans la troisième partie, c'est justement cette diplomatie

en action que nous étudierons: par quels moyens et sur

quelles bases, les représentants de modes d'identification
distincts, ont pu s'entendre, sur la question d'une nature
commune - car ils y sont parvenus. Dans un premier temps,
nous analyserons les alliances entre des forces que tout opposait,

la finesse des compromis négociés, les solutions apportées

par les constituants et les mondes dont ils se firent les

porte-paroles. Dans un second temps, nous présenterons les

résultats légaux et les premières applications légales de la

nouvelle Constitution bolivienne et équatorienne.

La naissance de
l'Assemblée constituante (AC):

théâtre politique du pluralisme ontologique

Le 6 août 2006, installés dans le bureau du Ministre de

la Planification de Bolivie, Carlos Villegas, nous suivions

en direct à la télévision le lancement de l'AC à Sucre, capitale

constitutionnelle du pays. Cent quatre-vingt et un ans,

jour pour jour après la date précise de l'Indépendance vis-
à-vis du pouvoir colonial espagnol (1825) et dans le même

lieu, l'Etat bolivien s'offrait une renaissance. Comme
toujours, la télévision bolivienne retransmettait un défilé
flamboyant, mais celui auquel nous assistions était particulier,
unanimement considéré par les conseillers et ministres
présents, comme historique.

Les défilés sont au cœur de la vie sociale et rituelle des

boliviens et l'Etat en fait grand usage pour asseoir les

symboliques patriotiques et républicaines. S'étirant sur toute
une gamme de variations, depuis le défilé militaire stricte
jusqu'au Carnaval baroque en passant par la pieuse procession,

les défilés rythment le temps politique, social et intime

de chaque Bolivien. Généreusement retransmises à la télévision,

pas une rentrée scolaire, fête patronale, fête nationale
n'a lieu sans que des communautés entières (syndicales,
scolaires, corps de métier, etc.) se mobilisent pour défiler avec

application, après s'être employées pendant des semaines

voire des mois auparavant, à répéter les pas, les gestes, la

musique. L'homogénéité des défilés, sous une apparente
diversité de couleurs et de danses, rend bien compte de

la faible porosité qui existe entre les communautés: ici les

communautés indigènes rurales dans leurs fêtes locales, là

les défilés des petites classes commerçantes urbaines, plus

loin, les défilés militaires et patriotiques. Or, le défilé auquel

nous assistions était clairement d'une autre nature: certes,
on retrouvait l'armée, défilant martialement vers le théâtre
Gran Mariscal Sucre, où allait siéger l'AC; mais juxtaposée
à elle, pour la première fois dans un événement républicain
majeur, défilait une grande diversité de représentants des

peuples indigènes. Dans le bureau où nous étions, l'émotion
des ministres et conseillers était palpable.

Les indiens des terres basses et amazoniennes, vêtus
de leurs costumes traditionnels, arboraient plumes et
colliers, suivis par les tarkeadas5 jouées par les indiens andins.
Les ponchos rojos, autorités communautaires des aymaras
(Andes), suivaient les communautés indigènes du Beni et de

l'Amazonie... Les peuples indigènes, fort symboliquement,
entraient dans la ville de Sucre, le lieu même où la République
bolivienne avait été fondée, et qui plus est, un 6 août, jour
de Fête Nationale. Le message était volontairement clair: ils

entraient en République. Les intuitions qui on présidé à ce

travail ont germé en écoutant une déclaration spontanée du

ministre à ses collègues et qui allait résonner en nous:

«Se estdn entrando con todo:plumas, ponchos, animales, Pacha-

mama» (Ils sont en train d'entrer avec tout: plumes, ponchos,
animaux, Pachamama)

Le ministre, à la fois ému et perplexe, avait lancé, et
sûrement sans en avoir l'intention, une déclaration éminemment

«ontologique». Les peuples indigènes ne sont pas venus seuls.

Ils sont venus à Sucre avec tout-, costumes, ornements, instruments,

offrandes, animaux, esprits. Et ils comptaient bien en
effet entrer en République avec toutes ces entités.

Tous ces groupes, mouvements sociaux, indigènes,
paysans, syndicats, et partis, furent représentés au sein de l'AC
et leurs représentants durent déclarer une appartenance
ethnique, nationale ou communautaire, selon les termes en

5 Musique rituelle composée de flûtes et de tambours traditionnels, souvent jouée à l'occasion de fêtes patronales dans les régions aymaras.

31 /TsantsaftZO 12015



DOSSIER

vigueur au sein de l'AC. En étudiant sur le terrain les différents

groupes et mouvements, nous avons pu les affilier aux
modes d'identification développés par Descola. Les modes

d'identification en présence (analogistes, naturalistes,
animistes) nous offrent ici un cadre méthodologique et catégoriel

particulièrement heuristique, qui permet en outre de sortir
de l'approche classique tradition vs modernité. Ils nous

permettent de dénouer la manière dont se combinent et se recomposent

ces modes d'identification entre eux dans le processus
constitutionnel, sans pour autant rigidifier les catégories
utilisées (Descola propose des catégories, qui comme il le

précise, restent des cadres d'analyse larges, pouvant être appelés
à s'hybrider et à se nuancer). Nous avons construit un tableau

recensant les 255 constituants classés selon leur appartenance
auto-déclarée, puis en extrapolant leur mode d'identification.

Les élections des constituants ont été mises en place sur la

base des partis politiques traditionnels et pour garantir encore

plus sûrement la représentativité cosmologique dans l'assemblée,

deux instruments de fonctionnement furent ajoutés. Le

premier de ces instruments a été les «Vision Pais», véritables

rapports de perspectives cosmologiques, que n'importe quel

mouvement social et indigène (MSI) pouvait rédiger et qui
devait permettre de dessiner les grands traits de ce qu'était la

Bolivie à ce moment donné. Il ne s'agissait pas de cahiers de

doléances recensant des exigences précises émanant des

différentes parties prenantes, mais plutôt d'esquisses très larges,

souvent philosophiques, censées recenser des perspectives
particulières de ce qu'est être bolivien. Ces rapports serviront par
la suite de base de travail à la Commission n°l de l'AC (Comi-

siôn Vision Pais) dont l'objet principal consistait à dessiner l'es-

Groupe Type d'élus Appartenance ethnique
(auto-déclaration à l'AC)

Extrapolation ontologique
suivant Descola (2005)

MAS6 Intellectuels indigénistes,
Représentants des mouvements
sociaux et indigènes des basses et
hautes terres

Aymaras, Quechuas, Métis,
Blancs

Naturalistes, Analogistes,
Animistes

MNR-CC-
FRI/Podemos/UN

Partis politiques traditionnels,
Représentants des Populations
urbaines, Intellectuels,
Constitutionnalistes

Métis, Blancs Naturalistes

MCSFA Intellectuels marxistes, Universitaires,
Constitutionnalistes

Métis, Blancs, Aymaras,
Quechuas

Naturalistes

AAI Hommes politiques des basses terres Blancs, Métis Naturalistes

AS Intellectuels socialistes et indigénistes Aymaras, Métis, Quechuas Naturalistes, Analogistes

AYRA Autorités communautaires proches du
CONAMAQ

Aymaras, Quechuas Analogistes

CN-PI Autorités indigènes et traditionnelles
des communautés de l'Altiplano

Aymaras Analogistes, Animistes

CONAMAQ Confédération de communautés
indigènes de l'altiplano

Aymaras Analogistes, Animistes

CIDOB Confédération des Communautés
Indigènes de l'Orient Bolivien

Guaranis, Autres ethnies des

basses terres
Animistes

BARTOLINASISA Confédération des mouvements des

femmes paysannes et indigènes
Quechuas, Guaranis, Autres
ethnies des basses terres

Analogistes, Animistes

6 MAS: Movimiento Al Socialismo. MNR: Movimiento Nacional Revolucionario. CC: Camino al Cambio. FRI: Frente Revolucionario de Izquierda.

UN: Unidad Nacional. MCSFA: Movimiento Ciudadano San Francisco de Austria. AAI: Alianza Andés Ibanez. AS: Alianza Social. CN-PI:
Concertaciôn Nacional-Patria Insurgente. AYRA: Mouvement AYRA («âme» en aymara). CONAMAQ: Confederacion Nacional de Ayllus y
Markas del Qollasuyo. CIDOB: Confederacion Indigena del Oriente Boliviano.

32 / Tsantsa #20 / 2015



DOSSIER

sence de la nouvelle constitution et à écrire le préambule de la

constitution. La structure de ces rapports révèle l'importance
politique qui fût accordée aux cosmologies. En effet, chacun

des partis ou chacun des mouvements indigènes ayant rapporté

une «Vision Pais», dut renseigner avant toute chose «sa perspective

imaginaire et ses représentations» (Règlement AC 2007),

reprenant ici un vocabulaire communément admis par la

discipline anthropologique dont la place dans l'AC pourrait à elle

seule faire l'objet d'une étude spécifique. Le deuxième outil a

été l'organisation de véritables ateliers ethnographiques que les

constituants vont organiser jusque dans les recoins les plus isolés

du pays, avec l'objectif triple de connaître l'ensemble des

«cultures» composant le pays, expliquer le projet d'AC et faire

remonter les propositions locales, afin de les introduire dans les

ateliers d'écriture de la constitution. En organisant et en

encourageant de la sorte le déploiement cosmologique des différentes

communautés au sein du théâtre constitutionnel, la Bolivie

inaugure alors un moment inédit, durant lequel les modes

d'existence vont se rencontrer politiquement et devoir, comme

nous allons le voir maintenant, dépasser leurs incompatibilités.

Frictions ontologiques

Nous utiliserons ici la notion de friction ontologique pour rendre

compte de ces phénomènes d'incompatibilité créatrice entre
modes d'existence qui ont surgi lors du processus constitutionnel

(PC). Nous élaborons cette notion à partir de deux concepts

que nous empruntons à Blaser (2009, 2013) et à Tsing (2004).

La notion de «conflit ontologique» (Blaser 2013), renvoie à des

incompatibilités entre visions ou versions du monde (James 2005

[1916]); entre des prémisses différentes de ce qui est, de ce qui
constitue la réalité. Quant au concept de «friction», il est défini

par Tsing (2004:5) ainsi: « les qualités fragiles, inégales, instables,

créatives engendrées par les interconnexions entre mondes

différents». Tsing rappelle que la métaphore de la friction renvoie à un

choc, un conflit mais ouvre aussi la voie à des «moments créatifs»

(une friction créée, génère une énergie, suggère une issue) ou

encore à de «nouveaux arrangements de culture et de pouvoir»
(op. cit.) Nous définissons alors les frictions ontologiques comme
des moments de rencontre entre modes d'existence distincts,
donnant lieu à des incompatibilités ontologiques momentanément

indépassables (impasses ou tensions politiques) mais pouvant

déboucher sur des potentialités créatives. Evidemment, il

y en eu beaucoup et nous ne pouvons les rapporter en intégralité.

Nous nous limiterons ici à présenter rapidement celles qui
enflammèrent les débats autour de la nature.

La question de la nature a évidemment une place de choix
dans la multitude de frictions ontologiques observées lors du

PC dans la mesure où sa re-définition induit une série de consé¬

quences fondamentales sur les contours des espaces politiques,
scientifiques, économiques, religieux... D'ailleurs, la définition
de la nature, ainsi que sa place politique seront au cœur d'une

grande partie des débats qui se déroulèrent au sein de l'AC en

mars 2007. Une grande partie des reconfigurations de la place
de la nature dans la nouvelle constitution se joueront lors de ces

intenses journées de philosophie politique de terrain.

Les positions de chacun des groupes, analogistes,
animistes, naturalistes constituent les trois ontologies qui
s'opposent et se recomposent sur la question de la nature. Elles

seront souvent inflexibles et défendront ardemment leurs

positions dans les débats. Leur identification a été difficile et
il est impossible de les retrouver dans leur spécificité dans le

texte final. Mais les débats et ateliers, eux, permettent de les

identifier et de voir que les compromis et résolutions finaux
qui permirent le vote du texte, n'arrivent pas qu'à la fin du

PC: ils sont déjà latents ou entretenus par des groupes à qui
il n'a pas été donné la possibilité d'attendre l'AC pour
dessiner des règles de vie commune... Dans le grand bouleversement

qu'ils entreprennent là, l'on voit ainsi s'entremêler
des positions ontologiques assez proches des idéaux-types
de Descola, avec d'autres plus hybridées, recomposées de

longue date ou plus récemment selon les cas. L'AC va justement

consister à parvenir à entremêler toutes ces positions,
dans une nouvelle recomposition, entreprise périlleuse tant
les modes ontologiques sur lesquels ils s'appuient accueillent
tous en leurs sein toute une gamme de variations, d'hybridations

avec les autres, de l'exclusion totale à la convergence
absolue. Par ailleurs, les inégalités historiques qui persistent
entre chacun des groupes quant à leur accès et reconnaissance

dans la sphère politique et symbolique, ne sont pas à

négliger. Les relations conflictuelles, l'incommunicabilité ou
les possibles convergences entre les groupes, résultent d'une

longue histoire de rapports de force inégaux, qu'il convient
de bien garder à l'esprit (nous renvoyons le lecteur à un article
précédent des auteurs qui sert d'introduction historique à

l'articulation des mouvements indigènes ayant porté le MAS
au pouvoir en Bolivie, voir Landivar & Ramillien 2010).

Nous présenterons d'abord le mode ontologique dont
la gamme de variations des propositions présente le moins

d'hybridations, à savoir le naturalisme, porté à la fois par
les républicains conservateurs et les intellectuels marxistes.

Ainsi, les partis républicains traditionnels (MNR, PODE-
MOS,...) défendent avec virulence une nature naturaliste,
d'abord associée aux ressources naturelles. Elle doit être

gérée et protégée par le politique dans la mesure où elle est

un réservoir de richesses pour enclencher une dynamique de

développement.

33 / Tsantsa #20/2015



DOSSIER

«La nature doit être respectée car elle est la base du développement

économique dupays. Les richesses en hydrocarbures, en

bois, en agriculture,... doivent occuper uneplace stratégique.
Nous convenons aussi que ces richesses doivent êtreprotégées

pour un développement durable et viable. Le développement
des Bolivienspassepar un meilleur contrôle etprotection des

ressources naturelles.» (PODEMOS, Vision Pais 2007)7.

L'autre grande voix naturaliste est portée par les constituants

marxistes. Pour eux, classiquement, la nature, c'est
la réalité objective, celle qui ne peut être comprise qu'au

moyen de la science, leurs propositions insistent alors sur le

rôle de celle-ci comme médiation, et seule médiation avec
la nature.

«Je dois commencer en signalant que nous sommespartis de la
reconnaissance de Fexistence de la réalité objective: l'homme,

la nature et la société interagissent mutuellement et àpartir de

cette interaction, des transformations existent dans la personnalité

de l'homme, dans la nature et dans la société elle-même.

La reconnaissance de cette réalité objective est unprincipe
fondamental qui soutient le reste de nos concepts». (Juan Zubieta,
Allocution AC, 9 mars 2007).

Et de préciser le rôle de la pensée scientifique dans la

dévoilement de cette réalité objective.

«La nature et la société sont les composantes de la réalité objective,

au-delà des mythologies dont on débat ici. Lapensée

scientifique est la seule quipuisse éclairer cette réalité objective.

Lephilosophe est le seulquipermette à l'homme d'accéder à la
réalité objective de la société et de la nature. Le scientifique est

celui quipermet à l'homme d'accéder à la réalité objective de la

nature.» (Juan Zubieta, Allocution AC, 9 mars 2007).

La conclusion qui en découle est donc simple, la nature
étant partout la même, il suffit de l'expliquer, et éduquer
les peuples indigènes à la pensée scientifique pour qu'ils la

comprennent.

«Les différentes cultures indigènes se sont développées en relation

avec desphilosophies locales et métaphysiques, mais la

nature est toujours la même. Et àpartir de la nature, les

institutions hétérogènes ontpu se développer. Le défi est que nous
devons éduquer lespeuples indigènes à lapenséephilosophique

et à lapensée scientifique, sans effacer lesparticularités
culturelles». (SFA, CAA 2007).

Face à ces positions, les indigènes, analogistes et
animistes, vont avant tout devoir faire front commun contre la

nature des naturalistes, chose qui n'est pas nouvelle, et qui
explique pourquoi c'est dans leurs positions que l'on retrouve
les plus grandes hybridations. La nature n'a évidemment que

peu de réalité objective en tant que telle dans les communautés

indigènes de l'altiplano comme des basses terres et c'est

donc un ensemble d'existants qui peuplent ce mot englobant,
selon des relations et des modalités ontologiques diverses: les

êtres morts, et / ou divins, et / ou géographiques (montagnes,
lacs,...) et / ou non-humains (animaux, plantes, etc). Si analogistes

et animistes se déchirent parfois lors de l'AC et tentent
de se comprendre en se perdant quelquefois un peu en route,
c'est dans la figure de la Pachamama que s'hybrident une partie

de leurs modes ontologiques et c'est aussi cette hybridation
qui va permettre la résolution des frictions, non seulement

entre animistes et analogistes mais aussi avec les naturalistes,

comme nous le verrons dans la troisième partie.

Les animistes des basses terres (Amazonie) ne sont pas les

plus nombreux au sein de l'AC et n'ont par le passé que rarement
été associés aux structures du pouvoir et de l'Etat, leur éloigne-

ment géographique des centres politiques et économiques qu'ont
été Sucre, Potosi puis La Paz, et leur isolement dans des régions
de forêt, les ayant relégués loin de l'Etat et du pouvoir. Mais leur

importance a été croissante ces dernières décennies, et leurs

cosmologies ont été beaucoup étudiées, valorisées, médiatisées, les

organisations mondiales de préservation des peuples les ayant
largement relayées, et les pensées écologistes ayant trouvé dans

leur cosmologie vulgarisée un terreau favorable à leur message.

Leur mode ontologique selon lequel seuls les corps posent des

différences entre des êtres anthropiques, les êtres humains et

non humains étant pareillement humains, sous des physicalités
variées, a été en Bolivie largement repris par les ONG, sous des

formes édulcorées, plus à même d'être comprises et valorisées

par les populations urbaines et les élites. Leur manière d'appréhender

le monde est ainsi relativement connue et vulgarisée sous

une forme simple: les esprits de la nature sont partout, ils sont
sacrés et respectables tout autant que l'homme. Cette vulgarisation

n'a pas épargné les populations analogistes de l'altiplano et

des vallées qui, pour faire front commun dans leurs revendications

politiques, ont trouvé un allié particulièrement efficace en

l'animisme. Cela a donné lieu à des recompositions ontologiques
bien ancrées chez les plus jeunes et / ou les plus urbanisés de chacun

des deux groupes. Ainsi, en plus des propositions purement
animistes des représentants des basses terres, les propositions
teintées d'animisme sont légions dans les débats:

7 Chaque citation est référencée de la manière suivante: Nom du Constituant (si personne), Parti Politique ou groupe, Source (Vision Pais, Atelier,

Allocution en Assemblée, CAA (Communication aux auteurs, Date). Nos données sont disponibles sur www.origensmedialab.org.

34 / Tsantsa#20 / 2015



DOSSIER

«Dans nos cosmovisions, on considère que le monde, dans

sa totalité, est vivant: lesplantes, les animaux, lesgens, les

rochers... sont sujets. Les êtres humains ne sontpas supérieurs,
mais unepart de même importance dans la trame de la vie. On

demande «licence» pourprocéder à de légères modifications afin
de satisfaire des nécessités immédiates. On aune relation de

réciprocité avec la vie non-humaine.» (CN-PI / AYRA, Atelier

Imaginaire et Représentations 2007).

Mais si cela satisfait souvent les tenants des positions ana-

logistes hybridées, qui y voient surtout un front commun
efficace contre le naturalisme, les analogistes non hybridés s'y

opposeront souvent, en appelant ici par exemple à plus de

modération dans l'imputation de sacralité à tous les existants:

«Nous nepouvons manquer de respect à nos divinités. Ily a une

logique que nous devons respecter. Personne ne dit que, dans

nos cosmovisions desAyllus du norddePotosi, les êtres, nous

sommes tous égaux. Les lamas sont des cadeaux de la Pachamama

à nos communautés. Et quelquesfois, nous devons sacrifier.

Nous nepouvonspas affirmerjuste comme ça que tout
estsacré. Enplus,sinon, qu'est-ce qu'on va manger? Ily a des

choses sacrées et d'autres, non. Et ily a des choses quipeuvent
être sacréesselon lejour. Tout dépenddelà hiérarchie dans

notre cosmovision et ceux qui décident de cette hiérarchie, ce

sont nos dieux.» (Déclaration Ayllus Nord Potosi, Atelier
Droit de la Nature et Environnement 2007).

Les analogistes non hybridés, tout aussi présents que les

analogistes hybridés, auront de grands moments de frictions
ontologiques avec les animistes aussi bien qu'avec les analogistes

hybridés. Mais un élément clé va permettre de réconcilier

les analogistes entre eux et faire converger les animistes:
la figure de la Pachamama. C'est à la fois une entité sacrée et

un espace terrestre, issue de la cosmologie des analogistes,
sur lequel la plupart des représentants indigènes vont
s'accorder pour y voir la nature des naturalistes qui impose ce

cadre et ainsi pouvoir s'entendre sur la manière de la traiter.
Cette figure qui n'est pas animiste va pourtant être adoptée

par eux dans PAC, grâce à l'importance symbolique qu'elle
a acquise dans des luttes indigénistes et environnementales

passées, sur l'altiplano comme dans les basses terres.
La Pachamama est devenue au fil du moment indianiste bien

plus qu'une figure sacrée traditionnelle8, les courants
indigénistes nationaux et internationaux, liés aux ONG et aux
institutions internationales, globalisés et médiatiques, en

ayant fait depuis longtemps une figure hybride où se côtoient
les notions d'environnement à protéger, de nature primordiale,

de fertilité, de sacré, etc. Cette figure qui englobait
déjà beaucoup de choses et d'êtres, de modalités du sacré

et du profane, s'est ainsi retrouvée lestée de tous ces

nouveaux mandats. Les analogistes voient leur divinité prendre
une grande importance mais ne sont pour autant pas tous
convaincus par ce qu'elle est en train de devenir: une nature
naturaliste, peuplée d'existants animistes. Si les analogistes
voient leurs positions brouillées, il n'en demeure pas moins

que, en plus d'amener la Pachamama jusque chez les

naturalistes et les animistes, leur analogisme va leur permettre
d'imposer la structure même du texte final qui fera sa spécificité

et permettra bien des résolutions ontologiques: la

juxtaposition et l'énumération.

«Avec votrepermission, Seigneur Wiracocha, TerreMère,

Seigneur Soleil, Mère Lune, Mère Lagune, MonsieurNotre
Président, Madame notre Présidente de l'assemblée constituante et

frères constituants, (...)» (Pastor Arista, AS, Allocution 2007).

«Les Seigneurs Wiracocha, Soleil, Lune, Pachamama et le Lac
sont nos autorités naturelles. C 'est à elles que nous rendons des

comptes. Ces autorités nousguident vers la Carta Magna. Il
faut leurparler en quechua ou en aymara» (Pastor Arista, AS,
CAA 2007).

Dans cette introduction très formelle, le représentant
d'Alianza Social, considérant toutes ces entités comme
présentes d'une manière ou d'une autre dans la salle, s'adresse à

elles en quechua d'une égale manière, par énumération d'entités

aussi en apparence dissemblables qu'un président de la

République et une lagune. Ces énumérations sont classiques,
dans les mondes aymara-quechua, et reflètent bien l'analo-
gisme de ces communautés qui vivent dans un monde d'entités

atomisées qu'il leur a fallu organiser, structurer et hiérarchiser

pour les appréhender toutes et les mettre en relation

pour la bonne marche du monde. Les énumérations et
juxtapositions des analogistes vont permettre d'intégrer les

existants des autres modes ontologiques, en donnant à chacun une
place égale sur le papier. La structure du monde analogiste
sera donc tout aussi importante dans la constitution finale que
le cadre naturaliste, dont elle est issue. Ces débats denses et

ces confrontations sur la nature ne peuvent être restituées ici
tant ils sont nombreux, mais les positions en présence sont

presque toujours celles présentées rapidement ici. Plus géné-

8 La Pachamama est la divinité de la terre, la terre en tant que terreau nourricier et fertile mais aussi en tant que terre, terrain, plancher des humains.

C'est à la fois une divinité protectrice maternelle qui peut apporter la fertilité mais c'est une divinité ambivalente, comme souvent, qui peut se mettre
très en colère et devenir dangereuse.

35 /TsantsattZO/2015



DOSSIER

ralement, la question de la nature cristallise dans les débats les

oppositions sur les différentes appréhensions des catégories

sujet / objet. L'enjeu de toute la philosophie classique est alors

pétri avec fougue et obstination, afin de parvenir à modeler
de nouvelles catégories qui conviendraient à tous. Le partage
sujet/objet est surtout critiqué dans les débats comme étant
le propre de la pensée occidentale et de ses constitutions
politiques. Et la mission décolonisatrice de l'entreprise
constitutionnelle est centrale pour la majorité des constituants: il
faut rompre avec la colonisation réelle comme symbolique.
Des ateliers spécifiques seront d'ailleurs spécialement mis en

place afin d'identifier les grands traits philosophiques inhérents

aux constitutions politiques occidentales afin d'en tirer
des conclusions constructives. En conclusion de ces ateliers,
de nouvelles approches seront proposées pour fonder de

nouvelles catégories sujet/objet dans la constitution.

La diplomatie ontologique: résolutions

La figure du diplomate ontologique a été longuement décrite

par Bruno Latour comme la figure non pas conciliatrice, créatrice

d'un méta-langage mais plutôt comme la figure qui permet

et met en évidence les divergences. Pour lui, «lediplomate

n 'estpas unpacificateur, c'estceluiquidoutedes valeurs, y compris
des valeurs de ceux qui l'ont mandaté! En ce sens, son opération

propre consiste d'abord à aviver les conflits» (2012b: 955). Dans

cette partie, nous définirons la diplomatie ontologique d'une
manière plus traditionnelle, c'est-à-dire comme un ensemble

de tentatives, plus ou moins réussies, de réconciliation entre
modes ontologiques, de compatibilité entre des systèmes
de valeurs, a priori, divergents. En effet, lorsque les modes

d'identification font état de positions ontologiques aussi

radicalement différentes, les frictions qui en découlent semblent se

traduire par des situations qu'on pourrait qualifier d'impasses

ontologiques. Nous pouvons définir ces impasses ontologiques

comme des situations où les cosmologies (les systèmes
de valeurs) de chacun semblent si différents qu'ils tendent non
seulement à nier l'existence d'entités qui existent pour l'autre,
mais peuvent arriver à nier l'existence de l'autre. Cependant,

comme nous l'avons vu, la plupart des modes d'identification
font état de positions hybridées. Rares sont les groupes de

constituants (y compris les évangélistes!) qui viennent avec
des positions ontologiques consolidées et rigides. Et surtout,
quand position ontologique tranchée il y a, elle s'accompagne
la plupart du temps d'une pluralité de messages complémentaires,

qui eux ouvrent des voies de conciliation/compatibi¬

lité entre modes d'identification. Dans la pratique, comme
nous le verrons ci-dessous, ces tentatives ont souvent pris la

forme d'alliances stratégiques entre des revendications identitaires

traditionnelles et des revendications sociales modernes,
mobilisant ainsi des diagnostics historiques ou sociaux en
même temps que des figures symboliques. Nous avons en effet
constaté que des figures symboliques fortes (la Pachamama,

lepachakutP, la feuille de coca,...) de par leur dimension

politico-symbolique, leur position hybride entre nature et culture,
et leur utilité dans le message révolutionnaire, pouvaient être

suffisamment larges pour accepter plusieurs cosmologies en
leur sein. Et cela, même si tous les modes ne leurs laissent pas
la même place dans leurs cosmologies respectives. Nous ne

pouvons aborder ici toutes les alliances et compromis qui
permirent l'écriture et le vote du texte final, ils sont nombreux et

passionnants. A titre d'exemple, le féminisme urbain, le

syndicalisme paysan féminin et les indigènes animistes et ana-

logistes, en opposition, ont, grâce à une surprenante convergence

autour de la Pachamama et des droits des femmes, pu
allier leurs positions sur de nombreux points. Sur la question
de la nature, comme nous l'avons vu, les naturalistes, les ana-

logistes et les animistes ont eu beaucoup de peine à trouver un
terrain d'entente, et faire converger leurs mondes. Les
frictions ont souvent laissé place à des impasses, mais au fil du

processus constitutionnel, telles des plaques tectoniques, les

positions, en divergeant, vont aussi laisser la place à des espaces de

convergence et surtout de superpositions.

C'est la nature Pachamama qui va ainsi permettre les

convergences car elle est au centre des superpositions des trois
modes ontologiques des constituants. Ce sont les constituants
du MAS qui comprendront avec le plus d'acuité la force de la

nature Pachamama comme vecteur de rassemblement, les

militants du MAS ayant déjà une bonne expérience de jonglage
et d'alliance entre cosmovisions, et de résolution de frictions
ontologiques. Elle remplit là un rôle essentiel dans l'écriture
de la constitution et le succès du vote final; et la convergence
qu'elle apporte est considérée comme naturelle pour de

nombreux constituants, tant elle porte en elle des traits conciliateurs

et matriciels. Elle est ainsi celle qui réunit les opposés,

ouvre le dialogue et réconcilie les positions.

«La Pachamama, la mère terre est le sujet matriciel de tous
les sujets. Aujourd'hui la Pachamama se drape dans les habits

constitutionnelspour donner un nouveau cap, un cap de changement

à cette nationfaite de nations. Comme l'a dit le Président,

la Pachamama est celle quipermetaux opposés de se compléter.

9 Pachakuti est l'espace - temps d'un retournement, un basculement du temps, suivant un cycle mythologique. Dans son usage actuel, son sens peut
être proche de celui de révolution.

36 iTsantsa#20 / 2015



DOSSIER

Entre les mains de la mère terre sacrée, ily a la mission defaire
vivre ensemble lesfrères et sœurs de cepays.» (AS, Document
de préparation de l'allocution inaugurale du groupe 2007).

Et c'est parce qu'elle est la figure maternelle par excellence
des analogistes non hybridés et de bon nombre de constituants
du MAS de tradition (même édulcorée) aymara-quechua,
qu'elle peut engendrer et accoucher d'une nouvelle donne.

«L'assemblée constituante est dirigéepar la Pachamama. La
Pachamama estpour nous la mère de tout Ce moment
historique est un moment d'accouchementpour une Bolivie
nouvelle. Nous sommes lesfils de la mère terre sacrée.» (Allocution
Constituante du MAS, Vision Pais 2007).

«En cejour, cette noble Assemblée Constituante es un acte
fondamental de renaissance Nous remercions la Pachamama
d'accoucher de cette nouvelle Bolivie.» (Allocution AS,
première session de présentation des motions 2007)

Mais c'est surtout parce qu'elle se trouve au centre des

trois positions qu'elle sera au centre des débats et du texte
final. Comme on peut le voir sur notre schéma qui établit
les superpositions principales sur cette question, la pachamama

est centrale: elle est reconnue comme à la fois sacrée

(analogistes-animistes), sujet de droit (animiste-naturalistes),

source de richesses et figure culturelle (analogistes-
naturalistes). Ces convergences aboutissent logiquement à

plusieurs propositions qui mettront tout le monde d'accord
(au moins pour le temps de l'AC).

Animistes
Nature: ensemble de

sujets sacrés à protéger

Cela aboutit à deux grands ensembles de propositions:
d'un côté culturelles et identitaires (sacrée et figure culturelle);

de l'autre côté, économiques et écologiques (à exploiter

et à protéger). La judiciarisation de la nature-pacha-
mama va alors permettre de relier ces deux axes: elle
devient sujet de droit.

«La Pachamama est sacrée. Nous devons laprotéger en lui
donnant le statut de sujetpolitique et en la dotant de droitsfondamentaux.

Pour le bien de tous.» (CN PI, Proposition Taller
Derechos Naturaleza y Medio Ambiente 2007).

La contradiction entre une nature à exploiter et une nature
à protéger restera cependant vive, et la nationalisation des

ressources naturelles s'ancrera en partie sur celle-ci.

«Laproposition du MAS est dejudiciariser la nature-Pacha-

mama. A terme, cettejudiciarisation doitprotéger la mère

terre et assurer la nationalisation de toutes les ressources
naturelles.» (Constituant du MAS, Proposition Taller
Derechos Naturaleza y Medio Ambiente 2007).

La proposition du MAS sera déterminante pour la suite
des reconfigurations ontologiques en action, dans la mesure
où elle débouchera sur la fameuse loi de la mère terre votée

en 2011, censée faire atterrir légalement et en toute modernité

le droit de la Pachamama. Cette loi introduit pour la

première fois la nature comme sujet, sous l'appellation Mère
Terre, directement héritée (et recomposée) de la cosmologie

andine. La Mère Terre est définie dans la loi comme
«la communauté indivisible de tous les systèmes de vie et êtres

vivants (.notion déjà présente dans la constitution politique):
plantes, animaux, micro-organismes, êtres humains, mais
aussi communautés indigènes et humaines ou encore cosmovisions...»

(Loi de la Mère Terre 2011). Elle inclut également
toute une série d'attributs liés à la définition même de la

Mère Terre, comme «la capacité à êtresacrée ou àfournir des

savoirs locaux et ancestraux» (Loi de la Mère Terre 2011).

Entité
sacrée

Analogistes
Pachamama:

source de
richesse, de

fertilité

Sujet de
droit

Pachamama

- Pachamama
comme figure

culturelle
- source de

richesses

Naturalistes
Nature:

ressources
naturelles

à exploiter;
application du
droit pour la

protéger

Face à l'originalité de ce statut si complexe, la loi finale
cherchera à définir le caractère strictement juridique de la

Mère Terre en suggérant le statut de «sujet collectif d'intérêt

public». Plus qu'un simple jeu de mots légal, il s'agit
là d'une véritable refonte ontologique dans la mesure où

ce qui est collectif/public au sens social et moderne du

terme, n'est plus réservé aux «êtres humains» uniquement.
Par un double mouvement d'inclusion (tous les êtres sont
dans la nature) et de similitude (tous ces êtres sont vivants,
donc sont sujets de droits), les discontinuités classiques
entre humains et non humains («systèmes de vie» et «êtres

vivants») vont être redessinées.

37 / Tsantsa ttZO /2015



DOSSIER

La proposition du MAS inspirera également la constitution
équatorienne votée en 2009 et qui donne également des droits
à la nature-Pachamama. Nous avons également pu suivre en

Equateur le premier procès d'une rivière contre des communautés

humaines, basée sur cette reconfiguration du droit. Il
s'agit du procès engagé au nom d'une rivière (la rivière Vil-
cabamba, au sud de l'Equateur) et portant plainte contre des

humains, en l'occurrence contre les représentants légaux de la

région de Loja (préfecture, directeurs régionaux,...). L'affaire

fut portée devant les tribunaux en 2011 par deux habitants de

l'Etat de Loja à la suite de travaux réalisés sur une route
surplombant la rivière et qui eut comme conséquences de modifier

durablement le cours, la nature et le débit de la rivière.
Ces atteintes se sont ensuite traduites par des inondations de

terres agricoles avec des conséquences importantes pour les

communautés voisines. La particularité de ce procès est liée

au fait que les plaignants ne portaient pas plainte en leur propre
nom (ayant eux-mêmes subit d'important dégâts matériels),
mais au nom de la rivière Vilcabamba, comme le rapporte le

jugement définitif prononcé par la cours provinciale de justice

de la région de Loja (Corte Judicial Loja 2011). Le procès
était donc orienté sur une «Action de protection» de la rivière
en accord avec la constitution politique (Acciôn de Proteciôn,

Constitution Equatorienne, 2008) et se basait sur le «principe
de Juridiction Universelle» qui permet à n'importe quelle
personne humaine ou entité collective de saisir la cours de justice
au nom de la «Nature» (Corte Judicial Loja 2011).

que oblige, en bouleversement constant. Dès lors, le processus

constitutionnel bolivien et les reconfigurations politiques
andines en général offrent de vraies opportunités d'analyse,
dans un temps et espace donnés. Le processus constitutionnel
bolivien, a non seulement permis la reconnaissance de l'existence

politique de divers modes ontologiques, mais a tenté de

les faire dialoguer et défendre leur propre rôle dans un théâtre
de rencontres diplomatiques, de frottements et frictions
ontologiques. Cependant, pour que le texte constitutionnel puisse

naître et vivre, et afin de dépasser les impasses procédant de

l'arrivée de nombreuses entités débutantes en droit
constitutionnel, il semble que l'édification de figures janussiennes
telle la Pachamama entrevue ici, ait été centrale. Janus, avec

sa double figure autour d'un même pivot, est le dieu des portes

et des passages entre les mondes (Schilling 1960, Bianchi
2004) et par là même, entre les modes. Il nous permet de penser

ces voies de résolution diplomatique que sont ici les figures

en superposition. Peu importe que tout le monde puisse
s'accorder sur les frontières, les fonctions, les contours exacts
des entités janussiennes car, telles des illusions d'optique, elles

sont superpositions de perspectives, elles offrent selon l'angle
de vue un ensemble cohérent ou une image particulière. Les

modes ontologiques se retrouvent alors dans ces figures
superposées, multiples et conciliatrices, qui permettent au moins

pour un temps et de manière politique, une tentative de

cohabitation égalitaire et démocratique des mondes.

Conclusion

Le tournant ontologique en train de se faire dans les pays
andins, ne se contente pas de produire analyses, réflexions et
débats sur la manière de faire cohabiter des mondes et des

modes ontologiques variés, il donne lieu, comme nous venons
de l'entrevoir, à des textes de loi, des constitutions, des procès,

c'est-à-dire à de nouveaux horizons politiques et

cosmologiques. Plusieurs projets intellectuels cherchent aujourd'hui
à tester empiriquement l'hypothèse du tournant ontologique
en anthropologie et ses différentes conséquences. La
méthodologie qui semble être la plus partagée consiste à retracer
et rendre compte des croisements entre modes d'identification

ontologiques ou entre modes d'existence. Si le monde

est divisé en modes ontologiques, ceux-ci se sont rencontrés

(justifiant ainsi une anthropologie historique des rencontres

ontologiques, Viveiros de Castro 2012) ou se rencontrent
(justifiant ainsi l'organisation et l'architecture d'une anthropologie

des modes d'existence, Latour 2012a). Or, une anthropologie

des rencontres est toujours difficile à mettre en œuvre,

car, par essence, les frontières du champ d'analyse sont plus

que poreuses et l'objet de la recherche, tournant ontologi-

38 / Tsantsa #20 /2015



DOSSIER

RÉFÉRENCES

Alianza Social (AS). 2007. «Document de préparation de

l'allocution inaugurale. Asamblea Constituyente de Bolivia», https://

origensmedialab.files.wordpress.com/2015/08/tomoii_vl.pdf,

consulté le 13 février 2015.

Alianza Social (AS). 2007. «Allocutions. Première session de

présentation des motions. Asamblea Constituyente de Bolivia».

https://origensmedialab.files.wordpress.com/2015/08/tomoii_vl.pdf,

consulté le 13 février 2015.

Asamblea Constituyente de Bolivia. 2007. «Règlement.

Asamblea Constituyente de Bolivia». https://origensmedialab.files.

wordpress.com/2015/08/reglamento.pdf, consulté le 13 février 2015.

Ayllus du Nord Potosi. 2007. «Déclaration Atelier Droit de la

Nature et Environnement. Asamblea Constituyente de Bolivia».

https://origensmedialab.files.wordpress.com/2015/08/tomoiii_vl.pdf,

consulté le 13 février 2015.

Beck Ulrich. 2004. «La vérité des autres. Une vision cosmopolitique

de l'altérité». Cosmopolitiques 8: 157-184.

Bianchi Jean Emile. 2004. Les mystères du dieu J'anus. Place:

Editions Ivoire-Clair.

Blaser Mario. 2013. «Ontological Conflicts and the Stories of

Peoples in Spite of Europe: Toward a Conversation on Political

Ontology». CurrentAnthropology 54(5): 547-568.

2009. «Political Ontology». CulturalStudies 23(5): 873-896.

Camara de Diputados. 2007. Ley de laMadre Tierra. La Paz

Bolivia. Disponible sur https://origensmedialab.files.wordpress.

com/2015/08/ley_n_071.pdf/, consulté le 13 février 2015.

Concertaciön Nacional-Patria Insurgente /AYRA (CN PI

AYRA). 2007. «Déclaration Atelier Imaginaire et Représentations.

Asamblea Constituyente de Bolivia». https://origensmedialab.files.

wordpress.com/2015/08/tomoiii_vl.pdf, consulté le 13 février 2015.

Concertacion Nacional-Patria Insurgente /AYRA (CN PI

AYRA). 2007. «Proposition Atelier Droit de la Nature et

Environnement. Asamblea Constituyente de Bolivia», https://

origensmedialab.files.wordpress.com/2015/08/tomoiii_vl.pdf,

consulté le 13 février 2015.

Corte Judicial Loja. 2011. Juicio Vilcabamba. Tribunal Legisalativo

de Loja, Juicio n° 11121-2011-0010.

Descola Philippe. 2005. Par-delà nature et culture. Paris: Éditions

Gallimard.

James William. 2005 (1916). La volonté de croire. Paris: Les

empêcheurs de penser en rond (traduction de Moulin Loys).

Landivar Diego, Ramillien Emilie. 2010. «Indigénisme,

capitalisme, socialisme: l'invention d'une quatrième voie?». L'homme

et la Société 174: 97-117.

Latour Bruno. 2012a. Enquêtesur les modes d'existence. Une

anthropologie desModernes. Paris: Éditions La Découverte.

2012b. «L'universel il faut le faire». Entretien avec Elie During et

Laurent Jeanpierre». Critique 11 (786): 949-963.

1991. Nous n'avonsjamais été modernes. Paris: Éditions La Découverte.

Movimiento al Socialismo (MAS). 2007. «Allocutions!. Atellier

Vision Pais. Asamblea Constituyente de Bolivia», https://

origensmedialab.files.wordpress.com/2015/08/tomoii_v2.pdf,

consulté le 13 février 2015.

Movimiento al Socialismo (MAS). 2007. «Proposition Atelier

Droit de la Nature et Environnement Asamblea Constituyente de

Bolivia», https://origensmedialab.files.wordpress.com/2015/08/

tomoiii_vl.pdf, consulté le 13 février 2015.

Pastor Arista. 2007. «Allocution à /Assemblée Constituante. Groupe

AS. Asamblea Constituyente de Bolivia». https://origensmedialab.files.

wordpress.eom/2015/08/tomoii_vl.pdf, consulté le 13 février 2015.

PODEMOS. 2007. «Vision Pals. Asamblea Constituyente de Bolivia».

https://origensmedialab.files.wordpress.com/2015/08/tomoiii_vl.pdf,

consulté le 13 février 2015.

Schilling Robert. 1960. «Janus. Le dieu introducteur, le dieu des

passages». Mélanges d'archéologie et d'histoire 72: 89-131.

Tsing L. Anna. 2004. Friction: An Ethnography ofGlobal Connections.

Princeton: Princeton University Press.

Viveiros de Castro Eduardo. 2012. Métaphysiques cannibales.

Paris: PUF.

Zubieta Juan. 2007. «Allocution à /Assemblée Constituante. 9

mars. Asamblea Constituyente de Bolivia». https://origensmedialab.

files.wordpress.com/2015/08/tomoiv.pdf, consulté le 13 février 2015.

39 iTsantsa#2012015



DOSSIER

AUTEURS

Diego Landivar, enseignant-chercheur au CERDI (CNRS) et à FBS, ancien conseiller du gouvernement bolivien (2006-
2008). Il dirige Origens, laboratoire de recherches en Anthropologie et en Humanités numériques. Ses recherches portent sur le

tournant ontologique d'un point de vue politique, juridique et philosophique.

diegolandivar@gma.il. com

Emilie Ramillien, Anthropologue et cofondatrice d'Origens. Ses travaux portent sur la modernité, le tournant ontologique et
la question de la nature. En Bolivie, sur le moment indianiste et ses conséquences sur les cosmologies et les individus.

ramillien. emilie@gmail. com

Ecole Supérieure de Commerce ESC
4 Boulevard Trudaine
63000 ClermontFerrand, France

40 / Tsantsa #20 2015


	Reconfigurations ontologiques dans les nouvelles constitutions politiques andines : une analyse anthropologique

