
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 20 (2015)

Artikel: Anthropologie : le tournant ontologique en action

Autor: Keck, Frédéric / Regehr, Ursula / Walentowitz, Saskia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007227

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007227
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Introduction

TextFrédéric Keck, Ursula Regehr, Saskia Walentowitz

DOSSIER

ANTHROPOLOGIE: LE TOURNANT
ONTOLOGIQUE EN ACTION

Le dossier thématique de Tsantsa 20 est consacré au «tournant

ontologique». Alors que le débat fait rage autour des

différentes approches désormais subsumées sous cette appellation,

opposant des chercheurs français, britanniques, danois,
brésiliens et américains (Pedersen 2012; Kelly 2014), il nous

a semblé important qu'une revue européenne fasse un état

apaisé de ce débat. Le «tournant ontologique» est une
nouvelle façon de poser le problème qui est au cœur de l'anthropologie

moderne1. Peut-on prendre au sérieux des énoncés aussi

paradoxaux que «Les Bororo sont des Arara» (Keck 2008),
«les jumeaux sont des oiseaux» (Evens 2012) ou «powder is

power» (Holbraad 2006), pour prendre quelques exemples

fameux? Une approche «ontologique» de ces énoncés refuse

de les attribuer à des croyances irrationnelles, à des

métaphores linguistiques ou à des totalités mentales, pour poser
des réalités multiples dont elles seraient l'expression. Le verbe

«être» ne doit pas être pris comme une relation logique par des

essences intemporelles, mais comme une puissance affirmative

par des forces, des devenirs, des affects, dont il s'agit de

capter les intensités. Le «tournant ontologique» redonne ainsi

toute son importance aux différences perceptibles dans les

diverses sociétés qui avaient pu être minorées par l'universa-
lisme des sciences cognitives ou dissoutes par les déconstructions

postmodernes de la différence comme seule expression

1 Pour une bibliographie des principales tendances de ce tournant, voir A Reader's Guide to the «Ontological Turn», http://somatosphere.net/series/

ontology-2. Nous utilisons l'expression «tournant ontologique» comme un générique nécessairement performatif, tel qu'il apparaît par exemple dans

l'ouvrage de Henare et al. (2006: 12), dans l'intitulé du panel «The ontological turn in French Philosophical Anthropology» {American

AnthropologicalAssociation AnnualMeeting 2013) ou encore dans divers commentaires critiques (cf. Palecek & Risjord 2013; Sivado 2015). Nous

utiliserons ce terme sans guillemets dans la suite de cet article editorial.

4 / Tsantsa #20 / 2015 / 4-11



DOSSIER

des inégalités. Il pose le problème de leur participation à un
monde commun et justifie ainsi la méthode classique de

l'ethnographie comme rencontre avec l'altérité.

Tournant ontologique, débats académiques
et défis contemporains

Les tenants du tournant ontologique, dans la fraîcheur de cette

impulsion première, se sont alors heurtés à une double objection.

D'une part, cette approche reviendrait à un relativisme

culturel posant des totalités mentales incommensurables. On

a pu ainsi discuter à l'Université de Manchester en 2008 pour
savoir si «l'ontologie est juste un autre mot pour la culture»

(Carrithers et al. 2010). Pourquoi chercher des ontologies si les

ethnographes parviennent à communiquer avec leurs informateurs

au niveau de leurs pratiques? Comment rendre compte
du scepticisme avec lequel les acteurs adhèrent à leurs énoncés

paradoxaux? Mais c'est justement la possibilité même de

communiquer sans «équivoques contrôlées» (Viveiros de Castro

2004) qui est interrogée par le tournant. Et c'est la justification

même du concept de culture qui se trouve à nouveau en

question: rendre compte d'une étrangeté dans les pratiques par

un changement dans les conventions d'écriture et de pensée.

Le tournant ontologique propose ainsi de relayer les approches

structuralistes et herméneutiques qui avaient apporté des

solutions fortes aux problèmes du relativisme: la «culture» est une

façon pour les êtres, humains et non-humains, d'apparaître et

d'entrer en relation, en-deça des réseaux de signification établis.

La seconde objection est plus directement politique. En

réintroduisant le point de vue de l'autre dans l'écriture
ethnographique, le tournant ontologique retirerait les bases d'une

critique de la mondialisation capitaliste (Bessire & Bond

2014). A ce propos, il convient de souligner que c'est l'autre

concept phare de la discipline, celui de nature, qui se trouve
interrogé par les approches ontologiques. Pour que les

différentes cultures humaines puissent se juxtaposer, il fallait
qu'elles s'arriment jusqu'ici à l'unité d'une nature, qui
permettrait de passer de l'une à l'autre, et ainsi de rendre possible

une critique depuis un fond originaire plus authentique.

Une approche ontologique renonce à l'opposition entre
nature et culture, en remarquant qu'elle n'est qu'un contraste

parmi d'autres, spécifique aux sociétés modernes. Elle peut
aller jusqu'à un véritable «tournant», inversant la perspective,
lorsqu'elle affirme que la culture est le réfèrent autour duquel se

déploient une pluralité de natures (Viveiros de Castro 2009).
Mais où se situe alors le pivot qui permet de comparer entre
elles ces différentes perceptions? Quelle position politique
relaye ici l'anthropologue? Le niveau ontologique est-il suffisant

pour assurer une «auto-détermination» aux sociétés qu'il

cherche à défendre? Ne tombe-t-on pas dans une illusion pri-
mitiviste inversée lorsqu'on met en avant l'ontologie des autres

pour mieux critiquer la modernité?

Ces objections laissent de côté le contexte de crise écologique

qui donne une impulsion majeure au tournant ontologique. Si

les concepts de nature et de culture ne sont plus valides pour
les anthropologues, c'est que leur pertinence est déjà questionnée

dans les mutations qui affectent l'environnement dans nos

«sociétés du risque» (Beck 2003): de nouveaux êtres émergent

et bouleversent nos catégories. Le tournant ontologique permet

alors d'étudier «l'écologie des autres» (Descola 2011), c'est-

à-dire les façons dont d'autres sociétés sont confrontées aux
mêmes défis environnementaux avec des ressources techniques

et perceptives différentes. La méthode comparative se trouve
ainsi réhabilitée puisqu'il s'agit de comparer des cosmologies

qui entrent en conflit ou s'enchevêtrent à partir de problèmes

communs (voir les contributions de Dam et Landivar & Ramil-
lien dans ce dossier). Au regard des autres façons d'habiter un
environnement, l'unité de la «nature» n'est plus que le corollaire
d'un travail intense, notamment par le truchement de l'activité
scientifique qui départage sans cesse l'humain, comme seul

sujet connaissant, du reste du monde peuplé de choses connues.

En même temps, ce ne sont pas seulement les mutations
écologiques et géo-climatiques, mais également les technologies et

nouveaux médias qui introduisent d'autres ontologies dans la

constitution des sociétés modernes, en construisant des écologies

nouvelles pour la pensée (Hörl 2012) et l'attention (Citton
2014). L'intérêt croissant pour l'animisme bien au-delà de la

discipline anthropologique, tel qu' il s'est manifesté par exemple dans

l'exposition consacrée à ce thème par la Maison des cultures du

monde à Berlin (Albers & Franke 2012), renvoie aussi bien aux

contingences de notre époque qu'à un pluralisme ontologique
disponible pour tout être humain (Descola 2005). Si nul n'est

naturaliste exclusivement ou animiste définitivement, les

déplacements, volontaires, forcés et en tous les cas interconnectés,
de personnes, de biens, de techniques, de concepts et d'autres

formes de vie, font de plus en plus vaciller les divers fondements

cosmologiques dans notre monde globalisé. C'est pour mieux

comprendre les mutations en cours, ailleurs comme ici, qu'il faut
s'affranchir des prémisses et préjugés de la modernité (ibid. 551-

552). La question quant au rôle de l'anthropologue reste ouverte
et controversée: faut-il se contenter de décrire l'expérience en
renouvelant nos façons de penser ou faut-il contribuer activement

à l'émergence de nouvelles formes d'attachement?

Pour avancer dans ces questionnements, nous avons choisi

d'aborder le tournant ontologique en action, c'est-à-dire à partir

d'ethnographies de ces frictions et assemblages nouveaux.
Au lieu de restituer une synthèse nécessairement prématurée

5 Tsantsa# 20 2015



DOSSIER

des débats académiques passionnés qui animent la discipline
autour de la notion polysémique d '«ontologie», nous cherchons à

voir comment des chercheurs, jeunes et confirmés, se saisissent

concrètement des différentes approches développées. Parmi les

nombreuses propositions d'articles reçues, nous avons retenu
celles dans lesquelles les auteur.e.s croisent les approches et
s'intéressent aux reconfigurations ontologiques sur leurs terrains.

On saisit ainsi sur chacun de ces terrains, perçus comme des

laboratoires de nouvelles modalités d'habiter le monde,
comment s'effectue la redistribution des êtres en devenir. C'est en

effet un des points majeurs du tournant ontologique que la

qualification des êtres n'est pas donnée à l'avance: il faut découvrir

à travers l'enquête comment s'effectue la répartition entre
humains et non-humains, entre êtres vivants et artefacts. Si

les frontières ontologiques entre les humains, les animaux, les

plantes, les artefacts etc., sont perturbées par les êtres révélés

par diverses crises, écologique, économique ou géopolitique,
l'enquête découvre comment ces êtres répartissent de façon
nouvelle les collectifs d'humains et de non-humains.

Frictions ontologiques et assemblages
créatifs: présentation des contributions

Le dossier thématique de Tsantsa 20 s'ouvre sur un document

original de Bruno Latour, la distinguished GAD lecture qu' il a

prononcée à Chicago lors de la conférence annuelle de VAmer-

cian AnthropologicalAssociation en novembre 2013. Dans ce

texte, Latour plaide pour la reconnaissance d'un pluralisme
ontologique chez les Modernes, sorte de batterie de cuisine

ou de couteau suisse qui permettrait de délimiter plus adéquatement

des réalités à géométrie variable. Les coupures entre

objets et sujets, entre artefacts et symboles ne peuvent plus
servir à décrire les êtres qui apparaissent dans l'action. Latour

propose alors de saisir pour chaque être (un esprit, une bactérie,

un fait scientifique, un verdict, une fiction etc.) les différents

modes d'existence qu'il traverse. C'est l'objectif de son

dernier livre dans lequel l'auteur invite les lecteurs citoyens
à participer à une expérience de métaphysique expérimentale

via une plateforme internet (Latour 2012)2. Il s'agit
d'apprendre à repérer les erreurs de catégorie (confondre un mode

d'existence avec un autre) et à éviter la logique du double-clic
(accéder au réel sans en payer le prix). L'idée selon laquelle
les Modernes font des mauvais croisements et prennent les

moyens pour des fins, quand ils s'adressent à eux-mêmes ou

aux autres sociétés, peut servir d'avertissement pour les

ethnographes qui doivent saisir les situations de brouillage ontologique

en développant une «anthropologie diplomatique».

C'est une telle situation de brouillage que l'étude de Hiav-
Yen Dam cherche à démêler, en distinguant différentes façons

d'appréhender l'environnement d'une réserve naturelle dans

l'île de Hainan en Chine. Son étude s'écarte des approches
conventionnelles, car elle ne s'intéresse pas simplement aux
nombreux conflits qui existent entre divers acteurs en termes
de pouvoirs, d'intérêts et de représentations divergents. Elle
met l'accent sur les façons dont les habitants, les scientifiques,
les gestionnaires et les touristes perçoivent et pratiquent
l'espace forestier à préserver. Les acteurs coexistent sans

communiquer véritablement si ce n'est sous la forme d'interdictions.

Les relations à l'environnement sont inversées: ce qui est

domaine sauvage des animaux pour les scientifiques devient

espace domestique des esprits pour les Li. Si ces «conflits

ontologiques» (Blaser 2013) produisent parfois des

ignorances réciproques, ils peuvent aussi donner lieu à des formes

nouvelles de médiation interspécifique, lorsque des touristes

Han identifient des arbres sacrés sur les sentiers botaniques.
Si les schèmes ontologiques proposés par Philippe Descola

permettent de rendre compte de ces divergences d'être au

monde, l'auteure s'appuie infine sur la notion d''engagement de

Tim Ingold (2000) pour enraciner ces perceptions dans un

monde commun. L'incompatibilité entre un mode naturaliste
de conservation de la nature et un mode de vie qui mêle les

humains aux autres manifestations de la vie résulte aussi du fait

que les acteurs n'investissent pas de la même façon, ni avec la

même intensité, un espace inégalement distribué.

Ces limites découvertes par l'enquête ethnographique
au pluralisme ontologique indiquent en creux que la

diplomatie, au sens de Bruno Latour, relève nécessairement d'un

effort de distinction sans hiérarchie. Comment réussir cela

dans un monde désormais enchevêtré sur de multiples plans,

historiques, économiques, écologiques et politiques? Diego
Landivar et Emilie Ramillien analysent le succès d'une telle

approche diplomatique à travers les négociations qui ont abouti
à la nouvelle Constitution Andine en Bolivie. Les anthropologues

ont, pour ainsi dire, été doublés sur leur gauche par des

acteurs qui n'ont pas attendu le tournant ontologique dans les
universités pour susciter activement un débat cosmopolitique.
Comme Hiav-Yen Dam, les auteurs explorent la valeur
heuristique des canevas cosmologiques dégagés par Philippe Descola

afin de mieux comprendre comment ces acteurs, inégaux
et hétérogènes, parviennent à articuler des mondes que tout
semble opposer. Toute la question est de savoir ce que signifie

réussir dans le domaine des frictions ontologiques. Dans ce
cas présent, au cours des négociations par l'assemblée constituante,

l'aspect fractal des cosmologies analogistes offre une

2 Voir le site internet d'AIME http://www.modesofexistence.org

6 / Tsantsa #20 /2015



DOSSIER

médiation en juxtaposant les différences. La figure souveraine

de la Pachamama parvient à intégrer les perspectives inversées

des animistes et des naturalistes: d'un côté natures multiples et

culture distribuée, de l'autre côté diversité culturelle sur fond
de nature autonome. Cette capacité de l'analogisme à manipuler

les écarts ontologiques tient-elle à sa formalisation
juridique, ou peut-elle être saisie dans d'autres pratiques?3

Les deux textes suivants apportent quelques éléments de

réponse à cette question. Ils portent sur les relations entre

humains, animaux et artefacts décrites comme des «intra-
actions» (voir Barad 2007), qui donnent réalité à la distinction

entre humains et non-humains en suivant des lignes de

démarcation autres que la notion de frontière entre espèces.

Bernard Charlier décrit comment des éleveurs mongols gèrent
les identifications et différenciations avec les animaux

sauvages, en analysant leurs rapports à un objet doté d'une agen-
tivité particulière: l'osselet de loup porté à la ceinture des

hommes chasseurs. Séverine Lagneaux analyse, quant à elle,
le jeu des transformations identitaires en décrivant les subtils

décalages induits par les dynamiques d'imitation entre

éleveur, vaches et robot de traite. De prime abord, ces deux

textes concernent deux mondes bien différents. En réalité, les

approches ontologiques mises en œuvre font fi de toute dichotomie

naturaliste et mettent ainsi en lumière des interactions

humains/ animaux/artefacts qui peuvent être décrites, dans

les deux cas, comme analogistes. Comment incorporer l'autre

et devenir soi? Éleveurs mongols et belges actualisent
différemment leurs réponses à ce hiatus existentiel commun aux

engagements interspécifiques. Le rôle médiateur de l'artefact
dans ces réagencements toujours partiels déploie ici toute sa

force, qu'il s'agisse d'un simple osselet ou d'un robot sophistiqué.

Technophilie et technophobie apparaissent comme les

deux faces d'un même leurre moderniste, car aucune relation
n'est réductible à un rapport de force totalitaire par machine

interposée (cf. Law & Singleton 2012).

La description fine des intra-actions entre humains, choses

et autres formes de vie ouvre la voie à une anthropologie des

politiques économiques. Birgit Müller décrit comment des

agriculteurs industriels dans les grandes prairies du Canada

en sont arrivés à penser leur propre aliénation vis-à-vis de

corporations multinationales comme Monsanto. A travers l'étude
des relations complexes qu'entretiennent les humains et les

graines, en l'occurrence du colza transgénique, l'auteur montre
qu'une approche ontologique permet d'aller plus loin qu'une

analyse critique classique de l'«hégémonie». En reprenant la

perspective de l'habiter (dwelling) de Tim Ingold (2000), elle

s'attache à restituer les champs de l'expérience des agriculteurs

et montre que même la domination la plus extrême est

tributaire de l'engagement intime au sein d'une communauté
de vivants. Si le sol se dérobe littéralement sous nos pieds, c'est

parce qu'il est désormais composé d'un gigantesque réseau

biosocial qui se matérialise et s'enracine avec chaque plante
qu'un agriculteur contribue à mener à maturité. L'étude de

cas canadien illustre parfaitement comment le processus
capitaliste a pu ainsi devenir littéralement une «seconde nature»

(Latour 2012). De l'autre côté du spectre, ce type d'approche

permet également de décrire des exemples déontologie
politique» alternatifs (Blaser 2013), dont par exemple les activités
et expériences des membres du Réseau Semences Paysannes en

France (Demeulenaere 2014). Une anthropologie ontologique
s'attache à décrire les «bons» comme les «mauvais» assemblages

du monde commun et révèle le potentiel critique d'une
approche non-anthropocentrique pour mieux saisir la force de

construction et de destruction des êtres humains.

Les deux textes suivants montrent à leur façon comment

une telle anthropologie permet de réaliser paradoxalement

un retour sur l'humain dont elle enrichit singulièrement

la connaissance. Dominique Robert et Martin Dufresne

prouvent, à travers une enquête criminologique pleine de

suspense, qu'une entité comme l'ADN ne constitue nullement

un composant stable. En croisant les méthodes de la théorie

de l'acteur-réseau et de la sémiotique matérielle (cf. Mol
2002), les deux auteurs décrivent comment l'ADN devient

un objet multiple - un signe, un résultat, une preuve - au sein

de régimes d'expérience distincts. L'ADN ne constitue rien en

soi, mais matérialise ses multiples épaisseurs de sens à travers
ses associations avec une série hétéroclite d'actants, dans un
bureau de police, un laboratoire médico-légal et un tribunal.
Robert & Dufresne soulignent que c'est grâce à ses multiples
réalités résultant de nombreuses pratiques de traduction (cf.

Callon 1986) que l'ADN peut se doter de son formidable pouvoir

d'agir en devenant une vérité irréfutée.

Willemijn de Jong et son équipe (Nolwenn Bühler, Yv
Eveline Nay, Kathrin Zehnder) dé-essentialisent la «nature»
des anthropologues dans un autre champ d'étude, la

reproduction. Les auteurs présentent une ethnographie comparative

des différents processus de procréation médicalement

assistée dans diverses localités en Suisse. En testant
la valeur heuristique du concept de «chorégraphie ontologique»

de Charis Thompson (Cussins 2005), elles illustrent
les manières variables d'assembler un embryon. La force de

cet outil ethnographique réside d'une part dans sa capacité

3 Voir le Bi/dessay d'Ursula Regehr dans ce numéro.

7 / Tsantsa #20 2015



DOSSIER

à articuler des formes d'intervention aussi hétérogènes que
le savoir, la technique, la bureaucratie, les substances géné-

ratives, le temps, les émotions etc. D'autre part, le terme
«chorégraphie» traduit le fait qu'il s'agit d'une performance

qui produit des effets structurés, sans lesquels il n'y auraient

point d'embryons. L'analyse du caractère processuel de ces

derniers illustre aussi comment les normes et relations liées à

la procréation et au «faire famille» sont façonnées et reconfigurées

par l'intermédiaire de ces dynamiques bioculturelles
et sociotechniques récursives (cf. Franklin 2013)4. Ces

processus situés conduisent parfois à des «innovations
ontologiques», par exemple en modifiant l'âge de reproduction,
ou matérialisent, au contraire, des normes anachroniques,
notamment par rapport à l'homosexualité.

Ontologies multiples, pluralisme
ontologique et la question de

l'ethnographie

Dans son article, Albert Piette propose de faire prendre au

tournant ontologique un virage plus radical. Il plaide pour une

anthropologie «réaliste» ou «existentiale qui soit résolument

tournée vers la description: il s'agit de comparer des qualités,

actions et modes de présence (et d'absence) d'individus
et d'entités dans des situations concrètes. Cette radicalité
dans la description vient du fait que Piette étudie un objet aux
limites de la phénoménalité: les modes de présence de Dieu

en tant qu'effets d'une entité historiquement située et posée

comme existante par les croyants. Cette méthode, aussi appelée

«phénoménographie», est élargie à la description des modes

de présence de «para-humains», comme les animaux, ou
d'institutions, tel que l'État, à condition toutefois qu'on décrive
leurs effets en les articulant aux expériences d'individus précis.

A rebours des méthodes centrées sur les métaphysiques

indigènes, Piette propose de saisir les spécificités humaines

d'être au monde. Selon l'auteur, une telle spécificité réside,

entre autres, dans l'engagement minimal ou «mode mineur»,

une certaine façon de se détacher ou de se distraire de l'interaction

pour en explorer les variations possibles.

Les travaux de Piette soulèvent ainsi la question ontologique

au niveau de la méthode ethnographique. Qu'observe-

t-on sur le terrain? La question est de taille dès lors que le

travail anthropologique ne doit plus instaurer le réel comme

un donné autonome qui s'oppose aux croyances indigènes ou

s'impose dans des rapports de domination. La question du lien

entre méthode ethnographique et choix ontologiques est une

de celles qui se posent avec le plus d'évidence à l'issue de ce

dossier. Dans son ouvrage After method. Mess in social science

research, John Law (2004) souligne qu'une science sociale doit
pleinement assumer les conséquences du constat que toute
méthode est co-constitutive des effets qu'elle se propose de

décrire. Il plaide pour une amplification de l'appareil
méthodologique afin de ne pas réifier la cosmologie euro-américaine
selon laquelle la réalité est stable, déterminée, et par conséquent,

connaissable (p. 144). Réduire l'ethnographie à

l'observation des écarts entre représentations et pratiques, c'est-à-

dire entre subjectivités internes et objectivités externes, relève

selon lui d'une forme d'ethnocentrisme métaphysique.

En suivant cette indication, on peut distinguer parmi les

différents acteurs et précurseurs du tournant ontologique
trois tendances qui traversent, à divers degrés, les

contributions à ce dossier. Les premiers mettent l'accent sur la

nécessité de multiplier les canevas ontologiques définis en

termes de schèmes d'identification relationnels (Descola

2005, Viveiros de Castro 2009) ou de modes d'existence

en «connexion partielle» (Latour 2012, Strathern 2005).
Cette anthropologie des ontologies multiples relève

d'enquêtes ethnographiques plutôt classiques et ouvre la voie
à une «politique ontologique» (Blaser 2013) décelant les

conflits qui émergent quand différentes acceptions du réel

coexistent implicitement. Elle indique de nouvelles voies

diplomatiques afin d'éviter les erreurs de catégories et
l'unification des effets localisés des cours d'action, scripts et
instruments en causes dominantes désincarnées ou déterrito-
rialisées («la société», «le capital»).

Les seconds, issus de la théorie de l'acteur-réseau et de la

sémiotique matérielle, s'attachent à tracer les assemblages et
associations multiples des humains et des non-humains (une

maladie, un animal, un fait scientifique) afin de montrer comment

ils se concrétisent en divers phénomènes plus ou moins

coordonnés, plutôt que de constituer des objets singuliers qui
préexistent aux représentations que divers acteurs se feraient

d'eux (Mol 2002). Ce type de description ethnographique,
souvent conduite en contexte occidental, met l'accent sur la

multiplicité ontologique d'une même entité dont elle indique
des conditions de possibilité ou «politiques ontologiques»
alternatives (Law 2004: 143). Le fait de les déplier est un geste

politique, car ces enquêtes multi-sites consistent à amplifier,

par l'intermédiaire de la description performative, ce que John
Law appelle method assemblage, c'est-à-dire «the process of

crafting and enacting the necessary boundaries between

presence, manifest absence and Otherness» (op.cit, p. 161).

4 Pour une approche non dualiste de la procréation voir aussi le dossier thématique de Tsantsa 12 (Walentowitz 2007)

8 / Tsantsa#20 2015



DOSSIER

Enfin, on peut identifier une troisième tendance qui

regroupe des anthropologues affirmant que tout savoir relève

nécessairement d'un art de l'engagement perceptif et expérimenté

dans un environnement ou une communauté d'êtres en

devenir. Pour Tim Ingold, «l'anthropologie n'est pas de

l'ethnographie»; l'ethnographie n'est pas une méthode, mais un
texte finalisé issu d'une enquête anthropologique, c'est-à-dire
d'une «inquiry into the conditions and possibilities of human
life in the world» (2011: 242). L'anthropologie doit être réanimée

par l'intermédiaire de modalités d'engagement qui
réintègrent le mouvement et cultivent des procédés telle que la

narration ou le dessin (cf. Citton & Walentowitz 2012).

D'une autre façon, la phénoménographie proposée par
Piette propose de suivre les modalités d'engagement et de

dégagement par des méthodes de description dense ou de capture

filmique. La référence à l'engagement ontologique est une
constante qui traverse un certain nombre de textes de ce dossier

en contrastant de façon intéressante avec l'exigence de

pluralisme des approches comparatives. A ce propos, Eduardo
Kohn (2013) a récemment proposé une sémiotique du vivant
en prenant au sérieux les pratiques qui relient les Runa d'Amazonie

aux animaux et aux plantes.

Si l'ensemble de ces anthropologies coexiste au sein du

tournant ontologique, elles s'intéressent toutes aux effets de

diverses associations entre humains et non-humains plutôt
qu'aux faits culturels ou sociaux pour saisir les qualités de

présence et d'absence au monde en suivant les lignes, maillages et
les croisements des êtres qui s'y déploient. Entre la description
générale d'un mode d'existence par Bruno Latour et la

phénoménographie d'une liturgie par Albert Piette, entre la
classification des schèmes d'identification de Philippe Descola et
le relevé ontologique de la pratique médicale par Annemarie

Mol, il y a moins de divergences qu'il n'y paraît de prime
abord. Les contributions à ce dossier, sans aller jusqu'à une
combinatoire systémique de ces approches, le montrent bien.

Identifier des formes de l'attachement animiste parmi les Li
de l'île de Hainan pour mieux contrôler les équivocations aide
à affiner l'étude des engagements concrets dans un environnement

et d'articuler ainsi percepts et perceptions; répartir
des communautés historiquement différentes et politiquement
inégales à travers diverses cosmologies permet de mieux
comprendre leur coexistence nouvelle au sein d'un document
juridique; décrire la façon dont des éleveurs gèrent la porosité des

frontières entre l'homme et le loup peut éclairer l'ontographie
minutieuse des interactions entre éleveur, vaches et machine;
la description fine des intra-actions et chorégraphies révèlent

comment des graines soutiennent le grand capital, comment
l'ADN assemble les humains ou des embryons des normes
collectives. Le fait de faire coexister cette diversité des approches

et des terrains, proches et lointains, au sein d'un même dossier

participe d'un tournant ontologique en action. Si nous ne
souhaitons en faire ni une panacée ni une voie obligatoire, nous

espérons montrer sa valeur heuristique pour explorer la coexistence

des collectifs face aux défis contemporains.

9 / Tsantsa #20 / 2015



DOSSIER

RÉFÉRENCES

Albers Irene, Franke Anselm (dir.). 2012. Animismus. Revisionen

derModerne. Zürich: Diaphanes.

Barad Karen. 2007. Meeting the Universe Halfway. Quantum Physics

and the Entanglement ofMatter andMeaning. Durham: Duke

University Press.

Beck Ulrich. 2003. La société du risque. Sur la voie d'une autre

modernité. Paris: Flammarion.

Bessire Lukas, Bond David. 2014. «Ontological anthropology and

the deferral of critique». American Ethnologist 41(3): 440-456.

Blaser Mario. 2013. «Ontological Conflicts and the Stories of People

Despite Europe». Current Anthropology 54(5): 547-568.

Callon Michel. 1986. «Éléments pour une sociologie de la

traduction. La domestication des coquilles Saint-Jacques et des

marins-pêcheurs dans la Baie de Saint-Brieuc». L'Année sociologique

36: 169-208.

Carrithers Michael, Candea Matei, Sykes Karen, Holbraad

Martin, Venkatesan Soumhya. 2010. «Ontology Is Just Another

Word for Culture: Motion Tabled at the 2008 Meeting of the Group

for Debates in Anthropological Theory, University of Manchester».

Critique ofAnthropology 30(2): 152-200.

Citton Yves. 2014. Pour une écologie de l'attention. Paris: Seuil.

Citton Yves, Walentowitz Saskia. 2012. «Pour une écologie des

lignes et des tissages. A propos de Tim Ingold». Revue des livres 4:

28-39.

Demeulenaere Élise. 2014. «A Political Ontology of Seeds».

Journal ofGlobal andHistoricalAnthropology 69: 45-61.

Descola Philippe. 2005. Par delà nature et culture. Paris: Gallimard.

Descola Philippe. 2011. L'écologie des autres. L'anthropologie et la

question de la nature. Paris: Éditions Quae (coll. Sciences en questions).

Evens Terry M.S. 2012. «Twins are Birds and a Whale is a Fish, a

Mammal, a Submarine: Revisiting <Primitive Mentality> as a

Question of Ontology». SocialAnalysis 56 (3): 1-11.

Franklin Sarah. 2013. «In Vivo Anthropos: New Conception

Models for a Recursive Anthropology?». CambridgeAnthropology

31(1): 3-32.

Holbraad Martin. 2006. «The power of powder: multiplicity and

motion in the divinatory cosmology of Cuban Ifa (or mana, again)»,

in: Henare Amiria, Holbraad Martin, Wasted Sari (dir.), Thinking

through things: theorisingartefacts ethnographically, p. 189-225.

Abingdon, UK: Routledge.

Hörl Erich. 2012. «Le nouveau paradigme écologique. Pour une

écologie générale des médias et des techniques». Multitude 4(91):

74-85.

Ingold Tim. 2000. ThePerception ofthe Environment: Essays on

Livelihood, Dwelling andSkill. London: Routledge.

Ingold Tim. 2011. BeingAlive. Essays on Movement, Knowledge and

Description. London: Routledge.

Keck Frédéric. 2008. Lucien Lévy-Bruhl, entrephilosophie et

anthropologie. Paris: Editions du CNRS.

Kelly John. 2014. «Introduction: The ontological turn in French

philosophical anthropology». Hau 4. http://www.haujournal.org/

index.php/hau/article/view/hau4.1.011, consulté le 5 août 2015.

Kohn Eduardo. 2013. How Forests Think. Toward an Anthropology

beyond the Human. Berkeley: University of California Press.

Latour Bruno. 1991. Nous n'avonsjamais été modernes. Essai

d'anthropologie symétrique. Paris: Éditions de la Découverte.

Latour Bruno. 2012. Enquêtesur les modes d'existence. Une

anthropologie desModernes. Paris: Éditions de la Découverte.

Law John. 2004. After Method. Mess m Social Sciences Research.

London: Routledge.

Law John, Singleton Vicky. 2012. Devices as Rituals.

http://www.heterogeneities.net/publications/

SingletonLaw2012DevicesAsRituals.pdf, consulté le 9

février 2015.

Pederson Morten Axel. 2012. «Common Nonsense. A Review of

Certain Recent Reviews on the <Ontological Turn». Anthropology of
this Century 5,10/2012. http://aotcpress.com/articles/common_

nonsense/, consulté le 5 août 2015.

Palecek Martin, Risjord Mark. 2013. «Relativism and the

Ontological Turn within Anthropology». Philosophy ofthe Social

Sciences43(1): 3-23.

10 !Tsantsa#20 jZOlS



DOSSIER

Mol Annemarie. 2002. The BodyMultiple. Ontology inMedical

Practice. Durham: Duke University Press.

Viveiros de Castro Eduardo. 2009. Métaphysiques cannibales.

Paris: Puf (Métaphysiques).

Sivado Akos. 2015. «The Shape of Things to Come? Reflections on

the Ontological Turn in Anthropology». Philosophy ofthe Social

Sciences45(1): 83-99.

Viveiros de Castro Eduardo. 2004. «Perspectival Anthropology
and the Method of Controlled Equivocation». Tipiti: Journalofthe

Societyfor theAnthropology ofLowland South America 2(1): 3-22.

Strathern Marylin. 2005. Partial Connections. Walnut Creek CA:

Alta Mira Press.

Walentowitz Saskia. 2007. «Maternités extra-ordinaires.

Introduction dossier thématique». Tsantsa 12: 32-40.

Thompson Charis. 2005. MakingParents. The OntologicalChoreography

ofReproductive Technologies. Cambridge MA, London: MIT Press.

AUTEURS

Frédéric Keck est chercheur au Laboratoire d'anthropologie sociale et directeur du département de la recherche du musée du

quai Branly. Après des études de philosophie à l'Ecole Normale Supérieure de Paris et d'anthropologie à l'Université de Berkeley,

il a fait des recherches sur l'histoire de l'anthropologie et sur les questions biopolitiques contemporaines. Il a publié Claude

Lévi-Strauss, une introduction (Pocket-La découverte 2005), Lucien Lévy-Brühl, entrephilosophie et anthropologie (CNRS
Editions 2008) et Un monde grippé (Flammarion 2010). Il a co-édité (avec N. Vialles) Des hommes malades des animaux (L'Herne
2012) et (avec A. Lakoff) «Sentinel devices», Limn, 2013.

frederic.keck@quaibranly.fr

Ursula Regehr est doctorante à l'institut d'anthropologie sociale de l'université de Berne. Sa recherche se focalise sur les

processus de colonisation et de formation de l'état national, ainsi que sur la configuration des différences et inégalités dans la

région du Chaco paraguayen. Elle a travaillé comme maître-assistante à l'institut d'anthropologie sociale de l'université de

Berne (2005-2009) et a été boursière pour le réseau de recherche desiguALdades.net à la Freie Universität Berlin (2010). Au
Paraguay elle a été curatrice de l'exposition «simetria/asimetria: imagination y arte en el Chaco» (2011).

ursularegehr@gmail. com

Saskia Walentowitz est diplômée de l'École du Louvre et auteure d'une thèse en anthropologie soutenue à l'École des

hautes études en sciences sociales à Paris. Depuis 2004, elle est enseignante-chercheure à l'Institut d'Anthropologie Sociale

de l'Université de Berne. Elle s'intéresse aux cosmopolitiques autour de la reproduction humaine (Tsantsa 2007) et a consacré

plusieurs publications aux dynamiques sexuées de la parenté et de la procréation chez les Touaregs et dans d'autres contextes
musulmans. Elle a également fait des recherches en anthropologie des sciences relatives à l'alimentation infantile et co-édité
«Women, mothers, and AIDS care in developing countries» (Social Science &Medecine 2009).

saskia. walentowitz@anthro. unibe. ch

11 / Tsantsa tt20 / 2015


	Anthropologie : le tournant ontologique en action

