Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera

d'etnologia
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 20 (2015)

Artikel: Anthropologie : le tournant ontologique en action
Autor: Keck, Frédéric / Regehr, Ursula / Walentowitz, Saskia
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007227

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007227
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOSSIER

|

ANTHROPOLOGIE: LE TOURNANT
ONTOLOGIQUE EN ACTION

Introduction

Texte: Fréderic Keck, Ursula Regehr, Saskia Walentowitz

Le dossier thématique de Tsantsa 20 est consacré au «tour-
nant ontologique». Alors que le débat fait rage autour des dif-
férentes approches désormais subsumées sous cette appella-
tion, opposant des chercheurs francais, britanniques, danois,
brésiliens et américains (Pedersen 2012; Kelly 2014), il nous
a semblé important qu'une revue européenne fasse un état
apaisé de ce débat. Le «tournant ontologique» est une nou-
velle fagon de poser le probléme qui est au cceur de I'anthropo-
logie moderne'. Peut-on prendre au sérieux des énoncés aussi
paradoxaux que «Les Bororo sont des Arara» (Keck 2008),
«les jumeaux sont des oiseaux» (Evens 2012) ou «powder is
power» (Holbraad 2006), pour prendre quelques exemples

fameux? Une approche «ontologique» de ces énoncés refuse
de les attribuer a des croyances irrationnelles, a2 des méta-
phores linguistiques ou a des totalités mentales, pour poser
des réalités multiples dont elles seraient I’expression. Le verbe
«étre» ne doit pas étre pris comme une relation logique par des
essences intemporelles, mais comme une puissance affirma-
tive par des forces, des devenirs, des affects, dont il s’agit de
capter les intensités. Le «tournant ontologique» redonne ainsi
toute son importance aux différences perceptibles dans les
diverses sociétés qui avaient pu étre minorées par I'universa-
lisme des sciences cognitives ou dissoutes par les déconstruc-
tions postmodernes de la différence comme seule expression

" Pour une bibliographie des principales tendances de ce tournant, voir A Reader’s Guide to the «Ontological Turn», http://somatosphere.net/series/

ontology-2. Nous utilisons 'expression «tournant ontologique» comme un générique nécessairement performatif, tel qu’il apparait par exemple dans

I'ouvrage de Henare et al. (2006: 12), dans 'intitulé du panel «The ontological turn in French Philosophical Anthropology» (American

Anthropological Association Annual Meeting 2013) ou encore dans divers commentaires critiques (cf. Pale¢ek & Risjord 2013; Sivado 2015). Nous

utiliserons ce terme sans guillemets dans la suite de cet article editorial.

4 | Tsantsa#20 /2015 [ 4-11



DOSSIER

des inégalités. Il pose le probleme de leur participation a un
monde commun et justifie ainsi la méthode classique de I’eth-
nographie comme rencontre avec l'altérité.

Tournant ontologique, débats académiques
et défis contemporains

Les tenants du tournant ontologique, dans la fraicheur de cette
impulsion premiére, se sont alors heurtés a une double objec-
tion. D’une part, cette approche reviendrait a un relativisme
culturel posant des totalités mentales incommensurables. On
a pu ainsi discuter a 'Université de Manchester en 2008 pour
savoir si «|’ontologie est juste un autre mot pour la culture»
(Carrithers et al. 2010). Pourquoi chercher des ontologies si les
ethnographes parviennent a communiquer avec leurs informa-
teurs au niveau de leurs pratiques? Comment rendre compte
du scepticisme avec lequel les acteurs adhérent a leurs énon-
cés paradoxaux? Mais c’est justement la possibilité méme de
communiquer sans «équivoques contrdlées» (Viveiros de Cas-
tro 2004) qui est interrogée par le tournant. Et c'est la justifi-
cation méme du concept de culture qui se trouve a nouveau en
question: rendre compte d’une étrangeté dans les pratiques par
un changement dans les conventions d’écriture et de pensée.
Le tournant ontologique propose ainsi de relayer les approches
structuralistes et herméneutiques qui avaient apporté des solu-
tions fortes aux problémes du relativisme: la «culture» est une
facon pour les étres, humains et non-humains, d’apparaitre et
d’entrer en relation, en-deca des réseaux de signification établis.

La seconde objection est plus directement politique. En
réintroduisant le point de vue de I'autre dans I’écriture ethno-
graphique, le tournant ontologique retirerait les bases d'une
critique de la mondialisation capitaliste (Bessire & Bond
2014). A ce propos, il convient de souligner que cest I'autre
concept phare de la discipline, celui de nature, qui se trouve
interrogé par les approches ontologiques. Pour que les dif-
férentes cultures humaines puissent se juxtaposer, il fallait
quelles s’arriment jusqu’ici a 'unité d’une nature, qui per-
mettrait de passer de I'une a l'autre, et ainsi de rendre pos-
sible une critique depuis un fond originaire plus authen-
tique. Une approche ontologique renonce a 'opposition entre
nature et culture, en remarquant qu'elle n’est qu'un contraste
parmi d’autres, spécifique aux sociétés modernes. Elle peut
aller jusqu’a un véritable «tournant», inversant la perspective,
lorsqu’elle affirme que la culture est le référent autour duquel se
déploient une pluralité de natures (Viveiros de Castro 2009).
Mais ou se situe alors le pivot qui permet de comparer entre
elles ces différentes perceptions? Quelle position politique
relaye ici I’anthropologue? Le niveau ontologique est-il suffi-
sant pour assurer une «auto-détermination» aux sociétés qu'il

cherche a défendre? Ne tombe-t-on pas dans une illusion pri-
mitiviste inversée lorsqu'on met en avant I’ontologie des autres
pour mieux critiquer la modernité?

Cesobjections laissent de coté le contexte de crise écologique
qui donne une impulsion majeure au tournant ontologique. Si
les concepts de nature et de culture ne sont plus valides pour
les anthropologues, c’est que leur pertinence est déja question-
née dans les mutations qui affectent I’environnement dans nos
«sociétés du risque» (Beck 2003): de nouveaux étres émergent
et bouleversent nos catégories. Le tournant ontologique per-
met alors d’étudier «I’écologie des autres» (Descola 2011), c’est-
a-dire les facons dont d’autres sociétés sont confrontées aux
mémes défis environnementaux avec des ressources techniques
et perceptives différentes. La méthode comparative se trouve
ainsi réhabilitée puisqu’il s’agit de comparer des cosmologies
qui entrent en conflit ou s’enchevétrent a partir de problemes
communs (voir les contributions de Dam et Landivar & Ramil-
lien dans ce dossier). Au regard des autres facons d’habiter un
environnement, I’unité de la «<nature» n’est plus que le corollaire
d’un travail intense, notamment par le truchement de ’activité
scientifique qui départage sans cesse I’humain, comme seul
sujet connaissant, du reste du monde peuplé de choses connues.

En méme temps, ce ne sont pas seulement les mutations éco-
logiques et géo-climatiques, mais également les technologies et
nouveaux médias qui introduisent d’autres ontologies dans la
constitution des sociétés modernes, en construisant des écolo-
gies nouvelles pour la pensée (Horl 2012) et I'attention (Citton
2014). Lintérét croissant pour ’'animisme bien au-dela de la dis-
cipline anthropologique, tel qu’il s’est manifesté par exemple dans
I'exposition consacrée a ce theme par la Maison des cultures du
monde a Berlin (Albers & Franke 2012), renvoie aussi bien aux
contingences de notre époque qu’a un pluralisme ontologique
disponible pour tout étre humain (Descola 2005). Si nul n’est
naturaliste exclusivement ou animiste définitivement, les dépla-
cements, volontaires, forcés et en tous les cas interconnectés,
de personnes, de biens, de techniques, de concepts et d’autres
formes de vie, font de plus en plus vaciller les divers fondements
cosmologiques dans notre monde globalisé. C’est pour mieux
comprendre les mutations en cours, ailleurs comme ici, qu’il faut
s'affranchir des prémisses et préjugés de la modernité (ibid. 551-
552). La question quant au réle de I'anthropologue reste ouverte
et controversée: faut-il se contenter de décrire I'expérience en
renouvelant nos facons de penser ou faut-il contribuer active-
ment a I’émergence de nouvelles formes d’attachement?

Pour avancer dans ces questionnements, nous avons choisi
d’aborder le tournant ontologique en action, c’est-a-dire a par-
tir d’ethnographies de ces frictions et assemblages nouveaux.
Au lieu de restituer une synthése nécessairement prématurée

5 [ Tsantsa#20 | 2015



DOSSIER

des débats académiques passionnés qui animent la discipline
autour de la notion polysémique d’«ontologie», nous cherchons a
voir comment des chercheurs, jeunes et confirmés, se saisissent
concrétement des différentes approches développées. Parmi les
nombreuses propositions d’articles regues, nous avons retenu
celles dans lesquelles les auteur.e.s croisent les approches et s’in-
téressent aux reconfigurations ontologiques sur leurs terrains.
On saisit ainsi sur chacun de ces terrains, percus comme des
laboratoires de nouvelles modalités d’habiter le monde, com-
ment s’effectue la redistribution des étres en devenir. C'est en
effet un des points majeurs du tournant ontologique que la qua-
lification des étres n’est pas donnée a ’avance: il faut décou-
vrir a travers ’'enquéte comment s’effectue la répartition entre
humains et non-humains, entre étres vivants et artefacts. Si
les frontiéres ontologiques entre les humains, les animaux, les
plantes, les artefacts etc., sont perturbées par les étres révélés
par diverses crises, écologique, économique ou géopolitique,
I’enquéte découvre comment ces étres répartissent de facon
nouvelle les collectifs d’humains et de non-humains.

Frictions ontologiques et assemblages
créatifs: présentation des contributions

Le dossier thématique de Tsanzsa 20 s'ouvre sur un document
original de Bruno Latour, la distinguished GAD lecture qu’il a
prononcée a Chicago lors de la conférence annuelle de 1’Amer-
cian Anthropological Association en novembre 2013. Dans ce
texte, Latour plaide pour la reconnaissance d’un pluralisme
ontologique chez les Modernes, sorte de batterie de cuisine
ou de couteau suisse qui permettrait de délimiter plus adéqua-
tement des réalités a géométrie variable. Les coupures entre
objets et sujets, entre artefacts et symboles ne peuvent plus
servir a décrire les étres qui apparaissent dans ’action. Latour
propose alors de saisir pour chaque étre (un esprit, une bacté-
rie, un fait scientifique, un verdict, une fiction etc.) les diffé-
rents modes d’existence qu’il traverse. C’est ’objectif de son
dernier livre dans lequel I'auteur invite les lecteurs citoyens
a participer a une expérience de métaphysique expérimen-
tale via une plateforme internet (Latour 2012)2. Il s’agit d’ap-
prendre a repérer les erreurs de catégorie (confondre un mode
d’existence avec un autre) et a éviter la logique du double-clic
(accéder au réel sans en payer le prix). L'idée selon laquelle
les Modernes font des mauvais croisements et prennent les
moyens pour des fins, quand ils s’adressent 4 eux-mémes ou
aux autres sociétés, peut servir d’avertissement pour les eth-
nographes qui doivent saisir les situations de brouillage ontolo-
gique en développant une «anthropologie diplomatique».

2 Voir le site internet d’AIME http://www.modesofexistence.org

C’est une telle situation de brouillage que I’ étude de Hiav-
Yen Dam cherche a déméler, en distinguant différentes facons
d’appréhender I'environnement d’une réserve naturelle dans
I’ile de Hainan en Chine. Son étude s’écarte des approches
conventionnelles, car elle ne s’intéresse pas simplement aux
nombreux conflits qui existent entre divers acteurs en termes
de pouvoirs, d’intéréts et de représentations divergents. Elle
met ['accent sur les fagons dont les habitants, les scientifiques,
les gestionnaires et les touristes percgoivent et pratiquent 1’es-
pace forestier a préserver. Les acteurs coexistent sans com-
muniquer véritablement si ce n’est sous la forme d’interdic-
tions. Les relations a I'environnement sont inversées: ce qui est
domaine sauvage des animaux pour les scientifiques devient
espace domestique des esprits pour les Li. Si ces «conflits
ontologiques» (Blaser 2013) produisent parfois des igno-
rances réciproques, ils peuvent aussi donner lieu a des formes
nouvelles de médiation interspécifique, lorsque des touristes
Han identifient des arbres sacrés sur les sentiers botaniques.
Si les schémes ontologiques proposés par Philippe Descola
permettent de rendre compte de ces divergences d’étre au
monde, I’'auteure s’appuie 77 fine sur la notion d’engagemernt de
Tim Ingold (2000) pour enraciner ces perceptions dans un
monde commun. L'incompatibilité entre un mode naturaliste
de conservation de la nature et un mode de vie qui méle les
humains aux autres manifestations de la vie résulte aussi du fait
que les acteurs n’investissent pas de la méme fagon, niavecla
méme intensité, un espace inégalement distribué.

Ces limites découvertes par l’enquéte ethnographique
au pluralisme ontologique indiquent en creux que la diplo-
matie, au sens de Bruno Latour, reléve nécessairement d'un
effort de distinction sans hiérarchie. Comment réussir cela
dans un monde désormais enchevétré sur de multiples plans,
historiques, économiques, écologiques et politiques? Diego
Landivar et Emilie Ramillien analysent le succeés d’'une telle
approche diplomatique a travers les négociations qui ont abouti
ala nouvelle Constitution Andine en Bolivie. Les anthropolo-
gues ont, pour ainsi dire, été doublés sur leur gauche pardes
acteurs qui n'ont pas attendu le tournant ontologique dansles
universités pour susciter activement un débat cosmopolitique .
Comme Hiav-Yen Dam, les auteurs explorent la valeur heu—
ristique des canevas cosmologiques dégagés par Philippe Des—
cola afin de mieux comprendre comment ces acteurs, inégaux
et hétérogenes, parviennent a articuler des mondes que tout
semble opposer. Toute la question est de savoir ce que signi-
fie réussir dans le domaine des frictions ontologiques. Dans ce
cas présent, au cours des négociations par ’assemblée consti-
tuante, I’aspect fractal des cosmologies analogistes offre une

6 [ Tsantsa#20 /2015



DOSSIER

médiation en juxtaposant les différences. La figure souveraine
de la Pachamama parvient a intégrer les perspectives inversées
des animistes et des naturalistes: d’un c6té natures multiples et
culture distribuée, de I'autre coté diversité culturelle sur fond
de nature autonome. Cette capacité de I'analogisme a mani-
puler les écarts ontologiques tient-elle a sa formalisation juri-
dique, ou peut-elle étre saisie dans d’autres pratiques?®

Les deux textes suivants apportent quelques éléments de
réponse a cette question. Ils portent sur les relations entre
humains, animaux et artefacts décrites comme des «intra-
actions» (voir Barad 2007), qui donnent réalité a la distinc-
tion entre humains et non-humains en suivant des lignes de
démarcation autres que la notion de frontiére entre espeéces.
Bernard Charlier décrit comment des éleveurs mongols gerent
les identifications et différenciations avec les animaux sau-
vages, en analysant leurs rapports a un objet doté d’une agen-
tivité particuliére: 'osselet de loup porté a la ceinture des
hommes chasseurs. Séverine Lagneaux analyse, quant a elle,
le jeu des transformations identitaires en décrivant les sub-
tils décalages induits par les dynamiques d’imitation entre
éleveur, vaches et robot de traite. De prime abord, ces deux
textes concernent deux mondes bien différents. En réalité, les
approches ontologiques mises en ceuvre font fi de toute dicho-
tomie naturaliste et mettent ainsi en lumiére des interactions
humains/animaux / artefacts qui peuvent étre décrites, dans
les deux cas, comme analogistes. Comment incorporer l’autre
et devenir soi? Eleveurs mongols et belges actualisent diffé-
remment leurs réponses a ce hiatus existentiel commun aux
engagements interspécifiques. Le role médiateur de I’artefact
dans ces réagencements toujours partiels déploie ici toute sa
force, qu'il s’agisse d’un simple osselet ou d’un robot sophis-
tiqué. Technophilie et technophobie apparaissent comme les
deux faces d'un méme leurre moderniste, car aucune relation
n’est réductible a un rapport de force totalitaire par machine
interposée (cf. Law & Singleton 2012).

La description fine des intra-actions entre humains, choses
et autres formes de vie ouvre la voie a une anthropologie des
politiques économiques. Birgit Miiller décrit comment des
agriculteurs industriels dans les grandes prairies du Canada
en sont arrivés a penser leur propre aliénation vis-a-vis de cor-
porations multinationales comme Monsanto. A travers 1’ étude
des relations complexes qu'entretiennent les humains et les
graines, enl'occurrence du colza transgénique, l’'auteur montre
qu’une approche ontologique permet d’aller plus loin qu'une
analyse critique classique de 1’<hégémonie». En reprenant la
perspective de I’habiter (dwelling) de Tim Ingold (2000), elle

® Voir le Bildessay d'Ursula Regehr dans ce numéro.

s'attache a restituer les champs de 'expérience des agricul-
teurs et montre que méme la domination la plus extréme est
tributaire de I’engagement intime au sein d’'une communauté
de vivants. Sile sol se dérobe littéralement sous nos pieds, c’est
parce qu'il est désormais composé d’un gigantesque réseau
biosocial qui se matérialise et s’enracine avec chaque plante
qu'un agriculteur contribue 4 mener a maturité. ['étude de
cas canadien illustre parfaitement comment le processus capi-
taliste a pu ainsi devenir littéralement une «seconde nature»
(Latour 2012). De I'autre c6té du spectre, ce type d’approche
permet également de décrire des exemples d’«ontologie poli-
tique» alternatifs (Blaser 2013), dont par exemple les activités
et expériences des membres du Réseau Semences Paysannes en
France (Demeulenaere 2014). Une anthropologie ontologique
s'attache a décrire les «bons» comme les «mauvais» assem-
blages du monde commun et révele le potentiel critique d’'une
approche non-anthropocentrique pour mieux saisir la force de
construction et de destruction des étres humains.

Les deux textes suivants montrent a leur facon com-
ment une telle anthropologie permet de réaliser paradoxa-
lement un retour sur I’humain dont elle enrichit singuliére-
ment la connaissance. Dominique Robert et Martin Dufresne
prouvent, a travers une enquéte criminologique pleine de sus-
pense, qu'une entité comme I’ADN ne constitue nullement
un composant stable. En croisant les méthodes de la théo-
rie de 'acteur-réseau et de la sémiotique matérielle (cf. Mol
2002), les deux auteurs décrivent comment ’ADN devient
un objet multiple — un signe, un résultat, une preuve — au sein
de régimes d’expérience distincts. ADN ne constitue rien en
soi, mais matérialise ses multiples épaisseurs de sens a travers
ses associations avec une série hétéroclite d’actants, dans un
bureau de police, un laboratoire médico-légal et un tribunal.
Robert & Dufresne soulignent que c’est grace a ses multiples
réalités résultant de nombreuses pratiques de traduction (cf.
Callon 1986) que I’ADN peut se doter de son formidable pou-
voir d’agir en devenant une vérité irréfutée.

Willemijn de Jong et son équipe (Nolwenn Biihler, Yv
Eveline Nay, Kathrin Zehnder) dé-essentialisent la «nature»
des anthropologues dans un autre champ d’étude, la repro-
duction. Les auteurs présentent une ethnographie compa-
rative des différents processus de procréation médicale-
ment assistée dans diverses localités en Suisse. En testant
la valeur heuristique du concept de «chorégraphie ontolo-
gique» de Charis Thompson (Cussins 2005), elles illustrent
les maniéres variables d’assembler un embryon. La force de
cet outil ethnographique réside d’une part dans sa capacité

7 | Tsantsa #20 | 2015



DOSSIER

a articuler des formes d’intervention aussi hétérogenes que
le savoir, la technique, la bureaucratie, les substances géné-
ratives, le temps, les émotions etc. D’autre part, le terme
«chorégraphie» traduit le fait qu’il s’agit d'une performance
qui produit des effets structurés, sans lesquels il n’y auraient
point d’embryons. L’analyse du caractére processuel de ces
derniers illustre aussi comment les normes et relations liées a
la procréation et au «faire famille» sont faconnées et reconfi-
gurées par I'intermédiaire de ces dynamiques bioculturelles
et sociotechniques récursives (cf. Franklin 2013)*. Ces pro-
cessus situés conduisent parfois a des «innovations ontolo-
giques», par exemple en modifiant I’age de reproduction,
ou matérialisent, au contraire, des normes anachroniques,
notamment par rapport a I’homosexualité.

Ontologies multiples, pluralisme
ontologique et la question de
I'ethnographie

Dans son article, Albert Piette propose de faire prendre au
tournant ontologique un virage plus radical. Il plaide pour une
anthropologie «réaliste» ou «existentiale qui soit résolument
tournée vers la description: il s’agit de comparer des quali-
tés, actions et modes de présence (et d’absence) d’individus
et d’entités dans des situations concretes. Cette radicalité
dans la description vient du fait que Piette étudie un objet aux
limites de la phénoménalité: les modes de présence de Dieu
en tant qu'effets d’une entité historiquement située et posée
comme existante par les croyants. Cette méthode, aussi appe-
lée «phénoménographie», est élargie a la description des modes
de présence de «para-humains», comme les animaux, ou d’ins-
titutions, tel que I'Etat, a condition toutefois qu'on décrive
leurs effets en les articulant aux expériences d’individus pré-
cis. A rebours des méthodes centrées sur les métaphysiques
indigénes, Piette propose de saisir les spécificités humaines
d’étre au monde. Selon ’auteur, une telle spécificité réside,
entre autres, dans [’engagement minimal ou «mode mineur»,
une certaine fagon de se détacher ou de se distraire de I’inter-
action pour en explorer les variations possibles.

Les travaux de Piette soulévent ainsi la question ontolo-
gique au niveau de la méthode ethnographique. Qu'observe-
t-on sur le terrain? La question est de taille dés lors que le
travail anthropologique ne doit plus instaurer le réel comme
un donné autonome qui s’oppose aux croyances indigenes ou
s’'impose dans des rapports de domination. La question du lien
entre méthode ethnographique et choix ontologiques est une

de celles qui se posent avec le plus d’évidence a I'issue de ce
dossier. Dans son ouvrage After method. Mess in social science
research, John Law (2004) souligne qu’une science sociale doit
pleinement assumer les conséquences du constat que toute
méthode est co-constitutive des effets qu'elle se propose de
décrire. Il plaide pour une amplification de I'appareil métho-
dologique afin de ne pas réifier la cosmologie euro-américaine
selon laquelle la réalité est stable, déterminée, et par consé-
quent, connaissable (p. 144). Réduire I’ethnographie a 'ob-
servation des écarts entre représentations et pratiques, c’est-a-
dire entre subjectivités internes et objectivités externes, reléve
selon lui d’une forme d’ethnocentrisme métaphysique.

En suivant cette indication, on peut distinguer parmi les
différents acteurs et précurseurs du tournant ontologique
trois tendances qui traversent, a divers degrés, les contri-
butions a ce dossier. Les premiers mettent I’accent sur la
nécessité de multiplier les canevas ontologiques définis en
termes de schémes d’identification relationnels (Descola
2005, Viveiros de Castro 2009) ou de modes d’existence
en «connexion partielle» (Latour 2012, Strathern 2005).
Cette anthropologie des ontologies multiples releve d’en-
quétes ethnographiques plutdt classiques et ouvre la voie
a une «politique ontologique» (Blaser 2013) décelant les
conflits qui émergent quand différentes acceptions du réel
coexistent implicitement. Elle indique de nouvelles voies
diplomatiques afin d’éviter les erreurs de catégories et I'uni-
fication des effets localisés des cours d’action, scripts et ins-
truments en causes dominantes désincarnées ou déterrito-
rialisées («la société», «le capital»).

Les seconds, issus de la théorie de 'acteur-réseau et de la
sémiotique matérielle, s’attachent a tracer les assemblages et
associations multiples des humains et des non-humains (une
maladie, un animal, un fait scientifique) afin de montrer com-
ment ils se concrétisent en divers phénomeénes plus ou moins
coordonnés, plutot que de constituer des objets singuliers qui
préexistent aux représentations que divers acteurs se feraient
d’eux (Mol 2002). Ce type de description ethnographique,
souvent conduite en contexte occidental, met ’accent sur la
multiplicité ontologique d’une méme entité dont elle indique
des conditions de possibilité ou «politiques ontologiques»
alternatives (Law 2004: 143). Le fait de les déplier est un geste
politique, car ces enquétes multi-sites consistent a amplifier,
par I'intermédiaire de la description performative, ce que John
Law appelle merhod assemblage, c’est-a-dire «the process of
crafting and enacting the necessary boundaries between pre-
sence, manifest absence and Otherness» (0p.czz, p. 161).

“ Pour une approche non dualiste de la procréation voir aussi le dossier thématique de Tsanzsa 12 (Walentowitz 2007).

8 [ Tsantsa #20 | 2015



DOSSIER

Enfin, on peut identifier une troisiéme tendance qui
regroupe des anthropologues affirmant que tout savoir reléve
nécessairement d’un art de I’engagement perceptif et expéri-
menté dans un environnement ou une communauté d’étres en
devenir. Pour Tim Ingold, «’anthropologie n’est pas de I’eth-
nographie»; I’ethnographie n’est pas une méthode, mais un
texte finalisé issu d'une enquéte anthropologique, c’est-a-dire
d’une «inquiry into the conditions and possibilities of human
life in the world» (2011: 242). L'anthropologie doit étre réani-
mée par |'intermédiaire de modalités d’engagement qui réin-
tégrent le mouvement et cultivent des procédés telle que la
narration ou le dessin (cf. Citton & Walentowitz 2012).

D’une autre fagon, la phénoménographie proposée par
Piette propose de suivre les modalités d’engagement et de
dégagement par des méthodes de description dense ou de cap-
ture filmique. La référence al’engagement ontologique est une
constante qui traverse un certain nombre de textes de ce dos-
sier en contrastant de fagon intéressante avec l'exigence de
pluralisme des approches comparatives. A ce propos, Eduardo
Kohn (2013) a récemment proposé une sémiotique du vivant
en prenant au sérieux les pratiques quirelient les Runa d’Ama-
zonie aux animaux et aux plantes.

Si I'ensemble de ces anthropologies coexiste au sein du
tournant ontologique, elles s’intéressent toutes aux effets de
diverses associations entre humains et non-humains plutot
qu'aux faits culturels ou sociaux pour saisir les qualités de pré-
sence et d’absence au monde en suivant les lignes, maillages et
les croisements des étres qui s’y déploient. Entre la description
générale d’'un mode d’existence par Bruno Latour et la phé-
noménographie d’une liturgie par Albert Piette, entre la clas-
sification des schémes d’identification de Philippe Descola et
le relevé ontologique de la pratique médicale par Annema-
rie Mol, il y a moins de divergences qu’il n’y parait de prime
abord. Les contributions a ce dossier, sans aller jusqu’a une
combinatoire systémique de ces approches, le montrent bien.
Identifier des formes de I’attachement animiste parmi les Li
de I’ile de Hainan pour mieux contrdler les équivocations aide
a affiner I’étude des engagements concrets dans un environ-
nement et d’articuler ainsi percepts et perceptions; répartir
des communautés historiquement différentes et politiquement
inégales a travers diverses cosmologies permet de mieux com-
prendre leur coexistence nouvelle au sein d’un document juri-
dique; décrire la facon dont des éleveurs gérent la porosité des
frontiéres entre ’homme et le loup peut éclairer 'ontographie
minutieuse des interactions entre éleveur, vaches et machine;
la description fine des intra-actions et chorégraphies révélent
comment des graines soutiennent le grand capital, comment
I’ADN assemble les humains ou des embryons des normes col-
lectives. Le fait de faire coexister cette diversité des approches

et des terrains, proches et lointains, au sein d’un méme dossier
participe d’un tournant ontologique en action. Si nous ne sou-
haitons en faire ni une panacée ni une voie obligatoire, nous
espérons montrer sa valeur heuristique pour explorer la coexis-
tence des collectifs face aux défis contemporains.

9 [ Tsantsa #20 | 2015



DOSSIER

REFERENCES

Albers Irene, Franke Anselm (dir.). 2012. Animismus. Revisionen
der Moderne. Zirich: Diaphanes.

Barad Karen. 2007. Meeting the Universe Halfway. Quantum Physics
and the Entanglement of Matter and Meaning. Durham: Duke

University Press.

Beck Ulrich. 2003. La société du risque. Sur la voie d’une autre

modernité. Paris: Flammarion.

Bessire Lukas, Bond David. 2014. «Ontological anthropology and
the deferral of critique». American Ethnologist 41(3): 440-456.

Blaser Mario. 2013. «Ontological Conflicts and the Stories of People
Despite Europe». Current Anthropology 54(5): 547-568.

Callon Michel. 1986. «Eléments pour une sociologie de la
traduction. La domestication des coquilles Saint-Jacques et des
marins-pécheurs dans la Baie de Saint-Brieuc». LAnnée sociologique
36: 169-208.

Carrithers Michael, Candea Matei, Sykes Karen, Holbraad

Martin, Venkatesan Soumhya. 2010. «Ontology Is Just Another
Word for Culture: Motion Tabled at the 2008 Meeting of the Group
for Debates in Anthropological Theory, University of Manchester».

Critique of Anthropology 30(2): 152-200.

Citton Yves. 2014. Pour une écologie de l'attention. Paris: Seuil.

Citton Yves, Walentowitz Saskia. 2012. «Pour une écologie des
lignes et des tissages. A propos de Tim Ingold». Revue des livres 4:
28-39.

Demeulenaere Elise. 2014. «A Political Ontology of Seeds.
Journal of Global and Historical Anthropology 69: 45-61.

Descola Philippe. 2005. Par dela nature et culture. Paris: Gallimard.

Descola Philippe. 2011. Lécologie des autres. Lanthropologie et la

question de la nature. Paris: Editions Quae (coll. Sciences en questions).

Evens Terry M.S. 2012. <Twins are Birds and a Whale is a Fish, a
Mammal, a Submarine: Revisiting <Primitive Mentality> as a
Question of Ontology». Social Analysis 56 (3): 1-11.

Franklin Sarah. 2013. «In Vivo Anthropos: New Conception
Models for a Recursive Anthropology?». Cambridge Anthropology
31(1)=3-32.

Holbraad Martin. 2006. «The power of powder: multiplicity and
motion in the divinatory cosmology of Cuban Ifa (or mana, again)»,
in: Henare Amiria, Holbraad Martin, Wastell Sari (dir.), Thinking
through things: theorising artefacts ethnographically, p. 189-225.
Abingdon, UK: Routledge.

H&rl Erich. 2012. «Le nouveau paradigme écologique. Pour une
écologie générale des médias et des techniques». Multitude 4(91):
74-85.

Ingold Tim. 2000. The Perception of the Environment: Essays on
Livelihood, Dwelling and Skill. London: Routledge.

Ingold Tim. 2011. Being Alive. Essays on Movement, Knowledge and
Description. London: Routledge.

Keck Frédéric. 2008. Lucien Lévy-Bruhl, entre philosophie et
anthropologie. Paris: Editions du CNRS.

Kelly John. 2014. «Introduction: The ontological turn in French
philosophical anthropology». Hau 4. http://www.haujournal.org/
index.php/hau/article/view/hau4.1.011, consulté le 5 aolit 2015.

Kohn Eduardo. 2013. How Forests Think. Toward an Anthropology
beyond the Human. Berkeley: University of California Press.

Latour Bruno. 1991. Nous n'avons jamais été modernes. Essai

d'anthropologie symétrigue. Paris: Editions de la Découverte.

Latour Bruno. 2012. Enguéte sur les modes d'existence. Une

anthropologie des Modernes. Paris: Editions de la Découverte.

Law John. 2004. After Method. Mess in Social Sciences Research.
London: Routledge.

Law John, Singleton Vicky. 2012. Devices as Rituals.
http://www.heterogeneities.net/publications/
SingletonLaw2012DevicesAsRituals.pdf, consulté le 9
février 2015.

Pederson Morten Axel. 2012. «Common Nonsense. A Review of
Certain Recent Reviews on the «Ontological Turn». Anthropology of
this Century 5, 10/2012. http://aotcpress.com/articles/common_

nonsense/, consulté le 5 aott 2015.

Paleéek Martin, Risjord Mark. 2013. Relativism and the
Ontological Turn within Anthropology». Philosophy of the Social
Sciences 43(1): 3-23.

10 / Tsantsa #20 | 2015



Mol Annemarie. 2002. The Body Multiple. Ontology in Medical

Practice. Durham: Duke University Press.

Sivado Akos. 2015. «The Shape of Things to Come? Reflections on
the Ontological Turn in Anthropology». Philosophy of the Social
Sciences 45(1): 83-99.

Strathern Marylin. 2005. Partial Connections. Walnut Creek CA:
Alta Mira Press.

DOSSIER

Viveiros de Castro Eduardo. 2009. Méraphysiques cannibales.
Paris: Puf (MétaphysiqueS).

Viveiros de Castro Eduardo. 2004. «Perspectival Anthropology
and the Method of Controlled Equivocation». T2piti: Journal of the
Society for the Anthropology of Lowland South America 2(1): 3-22.

Walentowitz Saskia. 2007. «Maternités extra-ordinaires.

Introduction dossier thématique». Tsanssa 12: 32-40.

Thompson Charis. 2005. Making Parents. The Ontological Choreography
of Reproductive Technologies. Cambridge MA, London: MIT Press.

AUTEURS

Frédéric Keck est chercheur au Laboratoire d’anthropologie sociale et directeur du département de la recherche du musée du
quai Branly. Apres des études de philosophie a 'Ecole Normale Supérieure de Paris et d’anthropologie a I'Université de Berke-
ley, il a fait des recherches sur I’histoire de I’anthropologie et sur les questions biopolitiques contemporaines. Il a publié Claude
Lévi-Strauss, une introduction (Pocket-La découverte 2005), Lucien Lévy-Bruhl, entre philosophie et anthropologie (CNRS Edi-
tions 2008) et Un monde grippé (Flammarion 2010). Il a co-édité (avec N. Vialles) Des hommes malades des animaux (L' Herne
2012) et (avec A. Lakoff) «Sentinel devices», Limn, 2013.

frederic.keck@quaibranly.fr

Ursula Regehr est doctorante a I’institut d’anthropologie sociale de I'université de Berne. Sa recherche se focalise sur les
processus de colonisation et de formation de I’état national, ainsi que sur la configuration des différences et inégalités dans la
région du Chaco paraguayen. Elle a travaillé comme maitre-assistante a I’institut d’anthropologie sociale de ['université de
Berne (2005-2009) et a été boursiére pour le réseau de recherche desiguALdades.net a la Freie Universitat Berlin (2010). Au
Paraguay elle a été curatrice de ’'exposition «simetria/asimetria: imaginaciony arte en el Chaco» (2011).

ursularegehr@gmail.com

Saskia Walentowitz est diplomée de I'Ecole du Louvre et auteure d’une thése en anthropologie soutenue 4 I'Ecole des
hautes études en sciences sociales a Paris. Depuis 2004, elle est enseignante-chercheure a I'Institut d’Anthropologie Sociale
de I'Université de Berne. Elle s’intéresse aux cosmopolitiques autour de la reproduction humaine (Zsanzsa 2007) et a consacré
plusieurs publications aux dynamiques sexuées de la parenté et de la procréation chez les Touaregs et dans d’autres contextes
musulmans. Elle a également fait des recherches en anthropologie des sciences relatives a I’alimentation infantile et co-édité
«Women, mothers, and AIDS care in developing countries» (Soczal Science & Medecine 2009).

saskia.walentowitz@anthro.unibe.ch

1/ Tsantsa #20 | 2015



	Anthropologie : le tournant ontologique en action

