Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera

d'etnologia
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17 (2012)

Artikel: Les dérives de l'idéologie interculturelle dans le champ sanitaire :
réflexions a partir d'un terrain en Amazonie équatorienne

Autor: Schick, Marie-Laure

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007291

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LAUFENDE FORSCHUNGEN

|

LES DERIVES DE L'IDEOLOGIE
INTERCULTURELLE DANS
LE CHAMP SANITAIRE

Réflexions a partir d'un terrain en Amazonie équatorienne

Texte: Marie-Laure Schick

Mots-clés: interculturalité, santé, multiculturalisme, Equateur, autochtonie
Keywords: interculturality, health, multiculturalism, Equator, indigenousness

Depuis environ trois décennies, les réalités que recouvrent
les notions de «culture» et de «contacts interculturels» ne
relévent plus essentiellement du quotidien, elles sont aussi
devenues l'objet de politiques publiques et internationales.
En effet, sous I'influence de I’expansion du capitalisme néo-
libéral, de I'intensification des flux migratoires et de I’émer-
gence de mouvements dits ethniques ou religieux, 1’idéal de
I’Etat Nation — en tant qu'ensemble territorial, culturel et
linguistique homogeéne — est aujourd’hui remis en question.

Les pays latino-américains font figure de proue en matiére
de développement de politiques multiculturalistes. A par-
tir des années 1990, sous la double pression des organismes
internationaux et des revendications politiques autochtones,
ils sont passés d’un régime politique assimilationniste a une
idéologie de construction nationale misant sur la reconnais-
sance de la diversité culturelle. Dans la perspective des pou-
voirs publics, I’adoption de ces nouvelles mesures politiques
devrait permettre d’atteindre une plus grande justice sociale
et de réparer la discrimination historique a 1’égard des socié-
tés autochtones par le biais de leur inscription juridique en
tant que «peuples» ou «nations» dans les constitutions des
différents pays. L'adoption récente de législations valorisant
le pluralisme culturel a abouti a 1’élaboration, de concert
avec les organisations non-gouvernementales, de politiques

publiques dites interculturelles dont le but est précisément
la gestion de ’ethnicité (De Vidas 2007; Gros 2003). Parmi
elles, la santé publique, qui en appelle a la «culture» pour
instaurer une communication plus efficace entre les profes-
sionnels de la santé, les agents de santé et les usagers autoch-
tones. La «culture» permettrait, d’une part, d’expliquer I’ori-
gine des inégalités de santé et d’autre part, de lutter contre
elles a travers 1’élaboration de politiques de santé publique
«culturellement adaptées» et la reconnaissance officielle des
systémes thérapeutiques autochtones.

Forte de ce constat, je propose d’analyser les enjeux poli-
tiques qui gravitent autour de la référence toujours accrue a la
notion de culture dans le champ de la santé, sur la base d’une
recherche menée dans le Canton de Loreto, en Amazonie
équatorienne, au sujet d’un dispositif de santé primaire,
cette derniére se définissant comme un programme visant a
résoudre les principaux problémes de santé d’une population
donnée en assurant les services de promotion, de prévention,
de soins et la participation active de la population’. Ce der-
nier a été mis en place par la Croix-Rouge Suisse (CRS) il y
a plus de vingt ans et il est aujourd’hui géré de concert avec
le Ministere de la Santé Publique équatorien (MSP), 'ONG
RIOS (Réseau International d’Organisations de Santé) et les
organisations autochtones locales.

'La premiére enquéte de terrain a été réalisée pendant cinq mois entre juin et octobre 2009. Depuis septembre 2011, je suis de retour dans le

Canton de Loreto pour une durée d’une année.

173 / Tsantsa#17 [ 2012 [ 173-177



RECHERCHES EN COURS

L'dinterculturalité en santé» — comprise comme une
construction rhétorique (Dozon & Fassin 2001) incluant un
ensemble mouvant de discours, de représentations et de pra-
tiques — constitue un axe transversal fondamental du pro-
gramme sanitaire depuis le démarrage du projet de la CRS
auprés des Quichuas d’Amazonie équatorienne. Je propose ici
de me restreindre al’analyse de ’idéologie interculturelle dans
le champ de la santé, entendue comme un ensemble de repré-
sentations, de principes moraux et politiques qui vise a pro-
mouvoir un systéme de santé plus équitable et respectueux de
la différence. En prenant I’exemple du cas équatorien, il s’agit
plus précisément de mettre en exergue les limites et les ambi-
valences que cette idéologie comporte, ainsi que les représen-
tations de l’altérité qui se profilent derriere elle.

Equateur: vers une institutionnalisation
de l'interculturalité

Dans les années 1990, ’Equateur a connu toute une série de
vives protestations autochtones. L'une d’elles, fondamen-
tale, portait spécifiquement sur la reconnaissance officielle,
par I’Etat, de la diversité culturelle du pays. Sous la pres-
sion des organisations autochtones — & commencer par |’or-
ganisation politique CONAIE qui représente I’ensemble des
peuples autochtones en Equateur — le gouvernement équato-
rien a fini par modifier sa Constitution en 1998, stipulant pour
la premiére fois la prise en compte des différences ethniques
et culturelles de ses citoyens. Si la diversité culturelle était
officiellement reconnue en 1998, elle est hautement valorisée
depuis I’entrée au pouvoir de Rafael Correa en 2007.

Dans le champ sanitaire, I'interculturalité en santé fait I'ob-
jet de tentatives d’élaboration de politiques depuis la créa-
tion du Secrétariat de Santé Interculturelle, en 2006, qui
prend part a la sphére décisionnelle en matiére de santé. Elle
est mobilisée en tant qu’outil de reconnaissance des «cultures
autochtones» et des savoirs thérapeutiques autres que biomé-
dicaux. Par ailleurs, elle est congue comme une stratégie qui
permettrait de réduire les disparités sanitaires et économiques,

criantes au sein du pays, notamment entre les zones urbaines
et rurales, mais aussi entre les métis et les autochtones? (Fassin
2000). En effet, méme si les organisations autochtones repré-
sentent une force politique majeure et qu’elles ont permis I’es-
sor d’une élite, la grande majorité d’entre eux continuent a
vivre dans des conditions extrémes de pauvreté, de margina-
lisation et de discrimination.

En analysant des documents portant sur la construction
de politiques interculturelles en Equateur (CRS 2008; MCP
2009; Rodriguez 2009), j’ai rassemblé les différentes dimen-
sions qui, selon les pouvoirs publics équatoriens et la Croix-
Rouge Suisse, permettraient de rendre la politique de santé
interculturelle opératoire. Au niveau interpersonnel, une poli-
tique de santé interculturelle promeut une participation active
des agents de santé autochtones et une collaboration étroite
de ces derniers avec les professionnels de la santé. Leur role
est avant tout congu comme celui de médiateurs, de par leur
statut d’autochtones et leur connaissance de la langue ver-
naculaire, entre les institutions sanitaires et les communautés
autochtones. Cette collaboration participe d’'une adaptation
culturelle des institutions de soins de santé primaire, mais elle
ne suffit pas a elle seule. Pour qu'un dispositif de santé soit
«culturellement adéquat», les professionnels de la santé doi-
vent développer un certain nombre de compétences sur le plan
relationnel qui visent un respect de I'usager, de ses représenta-
tions de la santé et de la maladie, ainsi que des itinéraires théra-
peutiques qu'il suit en dehors du champ biomédical (Ibid.). Au
niveau interinstitutionnel, les organisations politiques autoch-
tones devraient participer activement a 1’élaboration et a la
mise en ceuvre du systéme de santé publique au niveau local
comme au niveau national. Sur le plan politique, I'intercul-
turalité en santé devrait aboutir a la reconnaissance officielle
du pluralisme médical, notamment des «médecines tradition-
nelles»*, a 'introduction, dans le cursus des professionnels de
la santé, d’une formation en matiére d’interculturalité et au
renforcement d’une épidémiologie communautaire, congue
comme une épidémiologie qui a pour base les communautés
du canton et a laquelle les agents de santé autochtones parti-
cipent activement.

2Les catégories «métis» et «autochtone» ne vont pas de soi: dans bien des cas, les métis ont des origines autochtones et les autochtones sont

métissés. Ici, j’entends par «métis» ou «autochtone» toute personne s’identifiant a telle ou telle autre catégorie, sachant que toute une série d’enjeux

sociaux, politiques et culturels gravitent autour de I'identification a 'une ou l'autre de ces catégories.

3 Les termes de «<médecine traditionnelle» et de «médecine ancestrale» sont utilisés de fagon interchangeable par les pouvoirs publics et la
Croix Rouge Suisse pour désigner les systémes thérapeutiques autochtones. La reconnaissance officielle de la «<médecine traditionnelle» a des

conséquences importantes sur le plan culturel et politique. En effet, cette derniére implique le passage a I’écrit d’un savoir oral et une tentative

de validation par la science naturelle de la dite médecine traditionnelle. Cela se traduit par la dépréciation du savoir qui n’est pas le fruit du livre

mais de 'expérience, par I’abandon des particularismes locaux et par le renforcement du savoir biomédical, seul a pouvoir juger de I'efficacité de la

«médecine traditionnelle» (Laplante 2004).

174 | Tsantsa #17 | 2012



LAUFENDE FORSCHUNGEN

Au-dela de sa définition, I’interculturalité en santé, telle
que présentée par le MSP et la CRS, porte sur un ensemble
de valeurs (le respect, I’équité, la responsabilité, la recon-
naissance) et de pratiques (I’adaptation culturelle). Elle n’en
reste pas moins un «impensé institutionnel» (Rossi 2004) tant
sur le plan rhétorique que sur le plan opératoire. On peut se
demander, par exemple, en quoi le respect de I'usager et de
ses représentations de la maladie est une pratique intercul-
turelle. Ne s’agit-il pas simplement de la déontologie propre
au métier de soignant (Domenig 2007)? Par ailleurs, la par-
ticipation d’agents de santé autochtones formés en bioméde-
cine améne aussi a interroger I’interculturalité du programme.
D’une part, d’apreés ce que j’ai pu constater lors d’observations,
la collaboration entre professionnels de la santé et agents de
santé autochtones se présente bien souvent sous la forme d’une
relation hiérarchique empreinte de paternalisme des premiers
envers les seconds. D’autre part, comme le souligne Crick
(2006), les agents de santé autochtones sont plutdt reconnus
pour leur statut de médiateurs, voire de «petites mains» des
institutions publiques, qu’en tant que détenteurs d’un savoir
thérapeutique alternatif.

Les dérives de la référence abusive a la
«culture» dans le champ de la santé

L'utilisation inflationniste de la notion de culture dans le
champ de la santé a pour conséquence de tendre vers l’es-
sentialisation et I’homogénéisation de la culture qui serait
également distribuée au sein de groupes ethniques spéci-
fiques (Fortin 2007). La tache des professionnels de la santé
consiste ainsi a faire ressortir I’ensemble des traits cultu-
rels qui seraient unanimement partagés par un groupe eth-
nique et qui «posent probléme», du point de vue biomédi-
cal, pour ensuite les modifier. Ces traits culturels, tels que
les représentations de la maladie et de la contagion, les rap-
ports sociaux (notamment les rapports de genre), le rapport
a la sexualité ou au corps, permettraient d’expliquer la non-
observance des préceptes biomédicaux par les usagers et la
relation qu’ils entretiennent avec les institutions de santé
— le peu de consultations par exemple (Massé 1995). Dans
cette perspective, la «culture» devient un facteur de risque,
une variable parmi d’autres (telles que les conditions éco-
nomiques) qu’il convient de prendre en considération pour
améliorer le transfert des connaissances médicales et ainsi,
la situation sanitaire d’'une population donnée.

Considérer la culture comme une variable, c’est procé-
der a une réduction de cette derniére qui ne laisse pas trans-
paraitre toute sa complexité. Comme le dit fort bien Sylvie
Fortin (2007: 206), «S’il est vrai que certains comporte-

ments sont socialement et culturellement influencés, n’est-il
pas dangereux d’attribuer systématiquement a une personne
un mode d’expression et une cosmologie dictés par ses ori-
gines (culturelles, ethniques ou autres)? C’est ici que réside
le piege de I'utilisation d’un savoir culturel acquis par 1’étude
de grandes catégories culturelles». En somme, s’il est indé-
niable que la culture a une certaine influence sur le compor-
tement des individus, encore faudrait-il la concevoir comme
un processus complexe et mouvant ou le politique, le social
et ’économique s’enchevétrent. Comme I’affirme Marguerite
Cognet, «|’interprétation culturelle, c’est ignorer, bien trop
souvent, que les pratiques culturelles se développent dans un
contexte de domination, et que I’adoption de certains com-
portements a été historiquement imposée par les dominants
ou résulte d’une tentative d’appropriation symbolique du
pouvoir par les dominés» (Cognet 2007: 54).

L'une des dérives de I'interprétation culturelle est en effet
celle de tomber dans une forme de déterminisme, selon lequel
les conduites des individus seraient entiérement déterminées
par une «culture» ahistorique et extérieure au sujet. Dans cette
perspective, le sujet, passif, se trouve privé de ses droits a la
résistance et a la décision. Ainsi, «la non-observance, ’oppo-
sition aux décisions et orientations médicales, par I’explication
culturaliste, se voient dénier toute portée politique ou I’'usager
affirmerait par la son droit a gérer sa vie et son opposition au
pouvoir médical» (2007: 54).

Lasurinterprétation culturaliste a aussi pour effet d’éviter
habilement d’interroger le champ de la santé puisque, dans
cette perspective, la culture c’est I’Autre, I'Indien, I’eth-
nique. Ceci permet aux milieux de la santé de justifier leur
paternalisme vis-a-vis des communautés autochtones dont
la «culture» se présente comme un obstacle pour diffuser les
messages sanitaires. De méme, la perception de la bioméde-
cine en tant que savoir universel et neutre opposé au carac-
tére local et culturel de la médecine traditionnelle n’incite
pas les soignants a s’interroger sur leurs croyances et leurs
pratiques comme autant d’éléments appartenant a un univers
culturel particulier (Good 1998). Par ailleurs, I’assimilation
de la «culture» a I'autochtonie a pour effet de créer des lais-
sés-pour-compte qui, parce qu’ils n’appartiennent pas a un
groupe autochtone particulier, sont considérés comme une
catégorie sociale aculturelle. Ainsi, en Amazonie équato-
rienne, nile MSP ni la CRS ne congoivent un programme de
santé interculturel pour les quelques communautés métisses
du canton de Loreto. C’est dire I'ambigiiité des politiques
interculturelles qui, d’un coté, valorisent la différence au
point d’en faire le symbole d’une nation, comme c’est le cas
en Equateur et qui, de I’autre, stigmatisent toujours un peu
plus cette méme différence.

175 | Tsantsa#17 | 2012



RECHERCHES EN COURS

Conclusion

Au-dela de la dépolitisation des questions sanitaires que I’idéo-
logie interculturelle peut engendrer, le risque est aussi celui de
réifier et de stigmatiser ’<Etre Indien», dont la «culture» est
considérée comme un obstacle qui empéche d’améliorer I’état
de santé d’une population donnée. Les idéaux de respect, de
reconnaissance et de justice sociale, pierre angulaire de cette
idéologie, se voient ainsi mis a mal. Selon mes observations,
au cceur méme de I'interculturalité se situe une tension entre,
d’une part, une approche horizontale qui vise la participa-
tion des populations et la reconnaissance des savoirs popu-
laires (Massé 1995) et, de I’autre, une perspective verticale qui
donne la priorité aux experts pour définir la «population-cible»,
la conception de sa «culture» et les méthodes a utiliser pour
transférer les connaissances biomédicales. En somme, si I'in-
terculturalité en santé a pour but de mener les bénéficiaires vers
I’autonomie, peut-étre a-t-elle tendance, au contraire, a para-
chever la réification de rapports sociaux hiérarchiques entre
métis et autochtones, personnel sanitaire et agents de santé.
De méme, la reconnaissance du pluralisme médical est I'un des
buts affichés de I'interculturalité, mais elle a plutét tendance a
se présenter comme une stratégie qui permet de mieux «médi-
caliser» les autochtones (Conrad 1996; Crick 2006).

REFERENCES

Cognet Marguerite

2007. «Au nom de la culture: le recours a la culture dans la santé», in:
Marguerite Cognet, Catherine Montgomery (dir.), Ethique de
laltérité. La question de la culture dans le champ de la santé et des services
soctaux, p. 39-63. Université Laval: PUL.

Conrad Peter
1996. «Medicalization and social control», Annual Review of Sociology
18: 209-232.

Crick Abigail Mira

2006. «Controler la reproduction de I'indigéne. Enjeux idéologiques
et sociaux de la santé publique dans le sud-est du Mexique».
L’Ordinaire Latino-Américain 204: 97-118.

CRS (Croix-Rouge Suisse)

2008. When Beneficiaries Become Agents: The Experience of SRC
in Community Empowerment and Action for Health, Sharing
Experiences in International Cooperation, Issue Paper on Health
Series 1. Berne: CRS.

Ces remarques au sujet de l'utilisation de la notion de
«culture» dans le champ de la santé, soulevées par un bon
nombre d’anthropologues, sont entendues comme des ten-
dances qui doivent étre mises a 1’épreuve du terrain. L'obser-
vation fine des pratiques des professionnels de la santé, des
agents de santé autochtones ainsi que des bénéficiaires devrait
permettre de les nuancer et de les complexifier. Il s’agira de
voir comment les idéaux de respect, de reconnaissance et de
justice sociale donnent lieu a des interprétations et des pra-
tiques tres hétérogenes suivant les acteurs. Par ailleurs, si les
politiques interculturelles ont des conséquences sur les indi-
vidus et les sociétés considérés comme «Autres», il va de soi
que la «culture» fait aussi I'objet de jeu de réinterprétations
et de revendications par les «populations-cibles», avec les
risques que cela comporte, notamment ’essentialisation de la
«culture» et 'invisibilisation d’autres formes d’appartenance
(Masson 2005). Pour ne pas tomber dans une perspective trop
déterministe, il est donc indispensable de se pencher sur la
dimension de «contre-pouvoir» de I’action publique, qui se
manifeste a travers les instrumentalisations et les stratégies de
légitimation auxquelles ont recours les agents de santé et béné-
ficiaires autochtones.

De Vidas Anath Ariel

2007. «Prologue: Les limites de I'interculturalité en Amérique Latine
aujourd’hui», Amérique Latine Histoire et Mémoire, Les Cahiers ALHIM
13, http://alhim.revues.org/index1633.html, consulté le 10.2.2012.

Domenig Dagmar
2007. Transkulturelle Kompetenz, Handbuch fiir Pflege-, Gesundheits-
und Sozialberufe. Bern: Hans Huber.

Dozon Jean-Pierre, Fassin Didier (Eds)
2001. Critiquede la santé publique. Une approche anthropologique. Paris:
Editions Balland.

Fassin Didier
2000. Les enjeux politiques de la santé. Etudes sénégalaises,

équatoriennes et frangaises. Paris: Editions Karthala.

Fortin Sylvie
2007. «L'espace clinique comme espace social», in: Marguerite

Cognet, Catherine Montgomery (dir.), Ethique de ['altérité. La question

176 | Tsantsa#17 [ 2012



LAUFENDE FORSCHUNGEN

de la culture dans le champ de la santé et des services soctaux, p. 191-214.

Laval: Presses de I'Université LAVAL.

Good Byron
1998. Comment faire de l'anthropologie médicale? Médecine, rationalité

et vécu. Le Plessis-Robinson: Institut Synthélabo.

Gros Christian
2003. «Demandes ethniques et politiques publiques en Amérique

latine». Problemes d’Amérique latine 48: 11-29.

Laplante Julie
2004. Pouvoir guérir. Médecines autochtones et humanitaires.
Saint-Nicolas (Québec): Les Presses de I’Université de LAVAL.

Masse Raymond

1995. Culture et santé publique. Montréal, Paris, Casablanca: Gaétan
Morin Editeur.

AUTEURE

Masson Sabine
2005. Les femmes indiennes au Chiapas (Mexique): un mouvement
[féministe postcolonial? Université de Lausanne: Thése de doctorat

non publiée.

MCP (Ministerio Coordinador de Patrimonio)

2009. Lineamientos para la Construccion de Politicas Piblicas
Interculturales, Memoria de los Seminarios de gestion local
intercultural. Quito: MCP.

Rodriguez Lilia (dir.)
2009. Salud, Interculturalidad y Derechos. Claves para la reconstruccion
del Sumak Kawsay-Buen Vivir. Quito: MSP.

Rossi llario (dir.)

2004. Professionnels infirmiers et usagers requérants d astle dans un
réseau de santé. Approche socio-anthropologique des politiques de santé,
Rapport d’études. Lausanne: HES, PMU.

Marie-Laure Schick est doctorante en anthropologie a I'Université de Lausanne et a I'Université de Paris Ouest Nanterre.

Av. de la Gare 42, 1003 Lausanne
marte-laure.schick@unil.ch

177 | Tsantsa #17 | 2012



	Les dérives de l'idéologie interculturelle dans le champ sanitaire : réflexions à partir d'un terrain en Amazonie équatorienne

