
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17 (2012)

Artikel: Les dérives de l'idéologie interculturelle dans le champ sanitaire :
réflexions à partir d'un terrain en Amazonie équatorienne

Autor: Schick, Marie-Laure

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007291

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LAUFENDE FORSCHUNGEN

LES DERIVES DE L'IDEOLOGIE
INTERCULTURELLE DANS

LE CHAMP SANITAIRE
Réflexions à partir d'un terrain en Amazonie équatorienne

Texte: Marie-Laure Schick

Mots-clés: interculturalité, santé, multiculturalisme, Equateur, autochtonie

Keywords: interculturality, health, multiculturalism, Equator, indigenousness

Depuis environ trois décennies, les réalités que recouvrent
les notions de «culture» et de «contacts interculturels» ne

relèvent plus essentiellement du quotidien, elles sont aussi

devenues l'objet de politiques publiques et internationales.
En effet, sous l'influence de l'expansion du capitalisme
néolibéral, de l'intensification des flux migratoires et de l'émergence

de mouvements dits ethniques ou religieux, l'idéal de

l'Etat Nation - en tant qu'ensemble territorial, culturel et

linguistique homogène - est aujourd'hui remis en question.

Les pays latino-américains font figure de proue en matière
de développement de politiques multiculturalistes. A partir

des années 1990, sous la double pression des organismes
internationaux et des revendications politiques autochtones,
ils sont passés d'un régime politique assimilationniste à une

idéologie de construction nationale misant sur la reconnaissance

de la diversité culturelle. Dans la perspective des

pouvoirs publics, l'adoption de ces nouvelles mesures politiques
devrait permettre d'atteindre une plus grande justice sociale

et de réparer la discrimination historique à l'égard des sociétés

autochtones par le biais de leur inscription juridique en

tant que «peuples» ou «nations» dans les constitutions des

différents pays. L'adoption récente de législations valorisant
le pluralisme culturel a abouti à l'élaboration, de concert
avec les organisations non-gouvernementales, de politiques

publiques dites interculturelles dont le but est précisément
la gestion de l'ethnicité (De Vidas 2007; Gros 2003). Parmi
elles, la santé publique, qui en appelle à la «culture» pour
instaurer une communication plus efficace entre les

professionnels de la santé, les agents de santé et les usagers autochtones.

La «culture» permettrait, d'une part, d'expliquer l'origine

des inégalités de santé et d'autre part, de lutter contre
elles à travers l'élaboration de politiques de santé publique
«culturellement adaptées» et la reconnaissance officielle des

systèmes thérapeutiques autochtones.

Forte de ce constat, je propose d'analyser les enjeux
politiques qui gravitent autour de la référence toujours accrue à la

notion de culture dans le champ de la santé, sur la base d'une
recherche menée dans le Canton de Loreto, en Amazonie

équatorienne, au sujet d'un dispositif de santé primaire,
cette dernière se définissant comme un programme visant à

résoudre les principaux problèmes de santé d'une population
donnée en assurant les services de promotion, de prévention,
de soins et la participation active de la population1. Ce dernier

a été mis en place par la Croix-Rouge Suisse (CRS) il y
a plus de vingt ans et il est aujourd'hui géré de concert avec
le Ministère de la Santé Publique équatorien (MSP), l'ONG
RIOS (Réseau International d'Organisations de Santé) et les

organisations autochtones locales.

1 La première enquête de terrain a été réalisée pendant cinq mois entre juin et octobre 2009. Depuis septembre 2011, je suis de retour dans le

Canton de Loreto pour une durée d'une année.

173 lTsantsatt17/2012 j173-177



RECHERCHES EN COURS

L'«interculturalité en santé» - comprise comme une
construction rhétorique (Dozon & Fassin 2001) incluant un
ensemble mouvant de discours, de représentations et de

pratiques - constitue un axe transversal fondamental du

programme sanitaire depuis le démarrage du projet de la CRS

auprès des Quichuas d'Amazonie équatorienne. Je propose ici
de me restreindre à l'analyse de l'idéologie interculturelle dans

le champ de la santé, entendue comme un ensemble de

représentations, de principes moraux et politiques qui vise à

promouvoir un système de santé plus équitable et respectueux de

la différence. En prenant l'exemple du cas équatorien, il s'agit

plus précisément de mettre en exergue les limites et les

ambivalences que cette idéologie comporte, ainsi que les représentations

de l'altérité qui se profilent derrière elle.

Equateur: vers une institutionnalisation
de l'interculturalité

Dans les années 1990, l'Equateur a connu toute une série de

vives protestations autochtones. L'une d'elles, fondamentale,

portait spécifiquement sur la reconnaissance officielle,

par l'Etat, de la diversité culturelle du pays. Sous la pression

des organisations autochtones - à commencer par
l'organisation politique CONAIE qui représente l'ensemble des

peuples autochtones en Equateur - le gouvernement équatorien

a fini par modifier sa Constitution en 1998, stipulant pour
la première fois la prise en compte des différences ethniques
et culturelles de ses citoyens. Si la diversité culturelle était
officiellement reconnue en 1998, elle est hautement valorisée

depuis l'entrée au pouvoir de Rafael Correa en 2007.

Dans le champ sanitaire, l'interculturalité en santé fait l'objet

de tentatives d'élaboration de politiques depuis la création

du Secrétariat de Santé Interculturelle, en 2006, qui
prend part à la sphère décisionnelle en matière de santé. Elle

est mobilisée en tant qu'outil de reconnaissance des «cultures

autochtones» et des savoirs thérapeutiques autres que
biomédicaux. Par ailleurs, elle est conçue comme une stratégie qui
permettrait de réduire les disparités sanitaires et économiques,

criantes au sein du pays, notamment entre les zones urbaines

et rurales, mais aussi entre les métis et les autochtones2 (Fassin

2000). En effet, même si les organisations autochtones
représentent une force politique majeure et qu'elles ont permis l'essor

d'une élite, la grande majorité d'entre eux continuent à

vivre dans des conditions extrêmes de pauvreté, de marginalisation

et de discrimination.

En analysant des documents portant sur la construction
de politiques interculturelles en Equateur (CRS 2008; MCP
2009; Rodriguez 2009), j'ai rassemblé les différentes dimensions

qui, selon les pouvoirs publics équatoriens et la Croix-
Rouge Suisse, permettraient de rendre la politique de santé

interculturelle opératoire. Au niveau interpersonnel, une
politique de santé interculturelle promeut une participation active
des agents de santé autochtones et une collaboration étroite
de ces derniers avec les professionnels de la santé. Leur rôle

est avant tout conçu comme celui de médiateurs, de par leur

statut d'autochtones et leur connaissance de la langue ver-
naculaire, entre les institutions sanitaires et les communautés
autochtones. Cette collaboration participe d'une adaptation
culturelle des institutions de soins de santé primaire, mais elle

ne suffit pas à elle seule. Pour qu'un dispositif de santé soit

«culturellement adéquat», les professionnels de la santé

doivent développer un certain nombre de compétences sur le plan
relationnel qui visent un respect de l'usager, de ses représentations

de la santé et de la maladie, ainsi que des itinéraires
thérapeutiques qu'il suit en dehors du champ biomédical (Ibid.). Au
niveau interinstitutionnel, les organisations politiques autochtones

devraient participer activement à l'élaboration et à la

mise en oeuvre du système de santé publique au niveau local

comme au niveau national. Sur le plan politique, l'interculturalité

en santé devrait aboutir à la reconnaissance officielle
du pluralisme médical, notamment des «médecines traditionnelles»3,

à l'introduction, dans le cursus des professionnels de

la santé, d'une formation en matière d'interculturalité et au

renforcement d'une épidémiologie communautaire, conçue
comme une épidémiologie qui a pour base les communautés
du canton et à laquelle les agents de santé autochtones

participent activement.

2 Les catégories «métis» et «autochtone» ne vont pas de soi: dans bien des cas, les métis ont des origines autochtones et les autochtones sont

métissés. Ici, j'entends par «métis» ou «autochtone» toute personne s'identifiant à telle ou telle autre catégorie, sachant que toute une série d'enjeux
sociaux, politiques et culturels gravitent autour de l'identification à l'une ou l'autre de ces catégories.

3 Les termes de «médecine traditionnelle» et de «médecine ancestrale» sont utilisés de façon interchangeable par les pouvoirs publics et la

Croix Rouge Suisse pour désigner les systèmes thérapeutiques autochtones. La reconnaissance officielle de la «médecine traditionnelle» a des

conséquences importantes sur le plan culturel et politique. En effet, cette dernière implique le passage à l'écrit d'un savoir oral et une tentative
de validation par la science naturelle de la dite médecine traditionnelle. Cela se traduit par la dépréciation du savoir qui n'est pas le fruit du livre
mais de l'expérience, par l'abandon des particularismes locaux et par le renforcement du savoir biomédical, seul à pouvoir juger de l'efficacité de la

«médecine traditionnelle» (Laplante 2004).

174 jTsantsaftn 2012



LAUFENDE FORSCHUNGEN

Au-delà de sa définition, l'interculturalité en santé, telle

que présentée par le MSP et la CRS, porte sur un ensemble

de valeurs (le respect, l'équité, la responsabilité, la

reconnaissance) et de pratiques (l'adaptation culturelle). Elle n'en

reste pas moins un «impensé institutionnel» (Rossi 2004) tant
sur le plan rhétorique que sur le plan opératoire. On peut se

demander, par exemple, en quoi le respect de l'usager et de

ses représentations de la maladie est une pratique interculturelle.

Ne s'agit-il pas simplement de la déontologie propre
au métier de soignant (Domenig 2007)? Par ailleurs, la

participation d'agents de santé autochtones formés en biomédecine

amène aussi à interroger l'interculturalité du programme.
D'une part, d'après ce que j'ai pu constater lors d'observations,
la collaboration entre professionnels de la santé et agents de

santé autochtones se présente bien souvent sous la forme d'une
relation hiérarchique empreinte de paternalisme des premiers

envers les seconds. D'autre part, comme le souligne Crick
(2006), les agents de santé autochtones sont plutôt reconnus

pour leur statut de médiateurs, voire de «petites mains» des

institutions publiques, qu'en tant que détenteurs d'un savoir

thérapeutique alternatif.

Les dérives de la référence abusive à la
«culture» dans le champ de la santé

L'utilisation inflationniste de la notion de culture dans le

champ de la santé a pour conséquence de tendre vers l'es-

sentialisation et l'homogénéisation de la culture qui serait

également distribuée au sein de groupes ethniques
spécifiques (Fortin 2007). La tâche des professionnels de la santé

consiste ainsi à faire ressortir l'ensemble des traits culturels

qui seraient unanimement partagés par un groupe
ethnique et qui «posent problème», du point de vue biomédical,

pour ensuite les modifier. Ces traits culturels, tels que
les représentations de la maladie et de la contagion, les

rapports sociaux (notamment les rapports de genre), le rapport
à la sexualité ou au corps, permettraient d'expliquer la non-
observance des préceptes biomédicaux par les usagers et la

relation qu'ils entretiennent avec les institutions de santé

- le peu de consultations par exemple (Massé 1995). Dans

cette perspective, la «culture» devient un facteur de risque,

une variable parmi d'autres (telles que les conditions
économiques) qu'il convient de prendre en considération pour
améliorer le transfert des connaissances médicales et ainsi,
la situation sanitaire d'une population donnée.

Considérer la culture comme une variable, c'est procéder

à une réduction de cette dernière qui ne laisse pas
transparaître toute sa complexité. Comme le dit fort bien Sylvie
Fortin (2007: 206), «S'il est vrai que certains comporte¬

ments sont socialement et culturellement influencés, n'est-il

pas dangereux d'attribuer systématiquement à une personne
un mode d'expression et une cosmologie dictés par ses

origines (culturelles, ethniques ou autres)? C'est ici que réside

le piège de l'utilisation d'un savoir culturel acquis par l'étude
de grandes catégories culturelles». En somme, s'il est
indéniable que la culture a une certaine influence sur le comportement

des individus, encore faudrait-il la concevoir comme

un processus complexe et mouvant où le politique, le social

et l'économique s'enchevêtrent. Comme l'affirme Marguerite
Cognet, «l'interprétation culturelle, c'est ignorer, bien trop
souvent, que les pratiques culturelles se développent dans un
contexte de domination, et que l'adoption de certains

comportements a été historiquement imposée par les dominants

ou résulte d'une tentative d'appropriation symbolique du

pouvoir par les dominés» (Cognet 2007: 54).

L'une des dérives de l'interprétation culturelle est en effet
celle de tomber dans une forme de déterminisme, selon lequel
les conduites des individus seraient entièrement déterminées

par une «culture» ahistorique et extérieure au sujet. Dans cette

perspective, le sujet, passif, se trouve privé de ses droits à la

résistance et à la décision. Ainsi, «la non-observance, l'opposition

aux décisions et orientations médicales, par l'explication
culturaliste, se voient dénier toute portée politique où l'usager
affirmerait par là son droit à gérer sa vie et son opposition au

pouvoir médical» (2007: 54).

La surinterprétation culturaliste a aussi pour effet d'éviter
habilement d'interroger le champ de la santé puisque, dans

cette perspective, la culture c'est l'Autre, l'Indien,
l'ethnique. Ceci permet aux milieux de la santé de justifier leur

paternalisme vis-à-vis des communautés autochtones dont
la «culture» se présente comme un obstacle pour diffuser les

messages sanitaires. De même, la perception de la biomédecine

en tant que savoir universel et neutre opposé au caractère

local et culturel de la médecine traditionnelle n'incite

pas les soignants à s'interroger sur leurs croyances et leurs

pratiques comme autant d'éléments appartenant à un univers
culturel particulier (Good 1998). Par ailleurs, l'assimilation
de la «culture» à l'autochtonie a pour effet de créer des lais-

sés-pour-compte qui, parce qu'ils n'appartiennent pas à un

groupe autochtone particulier, sont considérés comme une

catégorie sociale aculturelle. Ainsi, en Amazonie équato-
rienne, ni le MSP ni la CRS ne conçoivent un programme de

santé interculturel pour les quelques communautés métisses

du canton de Loreto. C'est dire l'ambigùité des politiques
interculturelles qui, d'un coté, valorisent la différence au

point d'en faire le symbole d'une nation, comme c'est le cas

en Equateur et qui, de l'autre, stigmatisent toujours un peu
plus cette même différence.

175 / Tsantsa #17 2012



RECHERCHES EN COURS

Conclusion

Au-delà de la dépolitisation des questions sanitaires que l'idéologie

interculturelle peut engendrer, le risque est aussi celui de

réifier et de stigmatiser l'«Etre Indien», dont la «culture» est

considérée comme un obstacle qui empêche d'améliorer l'état
de santé d'une population donnée. Les idéaux de respect, de

reconnaissance et de justice sociale, pierre angulaire de cette

idéologie, se voient ainsi mis à mal. Selon mes observations,

au cœur même de l'interculturalité se situe une tension entre,
d'une part, une approche horizontale qui vise la participation

des populations et la reconnaissance des savoirs populaires

(Massé 1995) et, de l'autre, une perspective verticale qui
donne la priorité aux experts pour définir la «population-cible»,
la conception de sa «culture» et les méthodes à utiliser pour
transférer les connaissances biomédicales. En somme, si

l'interculturalité en santé a pour but de mener les bénéficiaires vers

l'autonomie, peut-être a-t-elle tendance, au contraire, à

parachever la réification de rapports sociaux hiérarchiques entre
métis et autochtones, personnel sanitaire et agents de santé.

De même, la reconnaissance du pluralisme médical est l'un des

buts affichés de l'interculturalité, mais elle a plutôt tendance à

se présenter comme une stratégie qui permet de mieux
«médicaliser» les autochtones (Conrad 1996; Crick 2006).

Ces remarques au sujet de l'utilisation de la notion de

«culture» dans le champ de la santé, soulevées par un bon

nombre d'anthropologues, sont entendues comme des

tendances qui doivent être mises à l'épreuve du terrain. L'observation

fine des pratiques des professionnels de la santé, des

agents de santé autochtones ainsi que des bénéficiaires devrait

permettre de les nuancer et de les complexifier. Il s'agira de

voir comment les idéaux de respect, de reconnaissance et de

justice sociale donnent lieu à des interprétations et des

pratiques très hétérogènes suivant les acteurs. Par ailleurs, si les

politiques interculturelles ont des conséquences sur les

individus et les sociétés considérés comme «Autres», il va de soi

que la «culture» fait aussi l'objet de jeu de réinterprétations
et de revendications par les «populations-cibles», avec les

risques que cela comporte, notamment l'essentialisation de la

«culture» et l'invisibilisation d'autres formes d'appartenance
(Masson 2005). Pour ne pas tomber dans une perspective trop
déterministe, il est donc indispensable de se pencher sur la

dimension de «contre-pouvoir» de l'action publique, qui se

manifeste à travers les instrumentalisations et les stratégies de

légitimation auxquelles ont recours les agents de santé et
bénéficiaires autochtones.

RÉFÉRENCES

Cognet Marguerite
2007. «Au nom de la culture: le recours à la culture dans la santé», in:

Marguerite Cognet, Catherine Montgomery (dir.), Ethique de

l'altérité. La question de la culture dans le champ de la santé et desservices

sociaux, p. 39-63. Université Laval: PUL.

Conrad Peter

1996. «Medicalization and social control», AnnualReview ofSociology

18: 209-232.

Crick Abigail Mira

2006. «Contrôler la reproduction de l'indigène. Enjeux idéologiques

et sociaux de la santé publique dans le sud-est du Mexique».

L'OrdinaireLatino-Américain 204: 97-118.

CRS (Croix-Rouge Suisse)

2008. When Beneficiaries BecomeAgents: The Experience ofSRC

in Community Empowerment andAction forHealth, Sharing

Experiences in International Cooperation, Issue Paper on Health

Series 1. Berne: CRS.

De Vidas Anath Ariel
2007. «Prologue: Les limites de l'interculturalité en Amérique Latine

auj ourd 'hui», Amérique Latine Histoire etMémoire, Les CahiersALHIM
13, http://alhim.revues.org/indexl633.html, consulté le 10.2.2012.

Domenig Dagmar
2007. Transkulturelle Kompetenz, HandbuchfürPflege-, Gesundheitsund

Sozialberufe. Bern: Hans Huber.

Dozon Jean-Pierre, Fassin Didier (Eds)

2001. Critiquede la santépublique. Une approche anthropologique. Paris:

Editions Balland.

Fassin Didier

2000. Les enjeuxpolitiques de la santé. Etudessénégalaises,

équatoriennes etfrançaises. Paris: Editions Karthala.

Fortin Sylvie
2007. «L'espace clinique comme espace social», in: Marguerite

Cognet, Catherine Montgomery (dir.), Ethique de l'altérité. La question

176 tTsantsa#17/2012



LAUFENDE FORSCHUNGEN

de la culture dans le champ de la santé et des services sociaux, p. 191-214.

Laval: Presses de l'Université LAVAL.

Good Byron
1998. Commentfaire de l'anthropologie médicale?Médecine, rationalité

et vécu. Le Plessis-Robinson: Institut Synthélabo.

Gros Christian
2003. «Demandes ethniques et politiques publiques en Amérique
latine». Problèmes d'Amérique latine 48: 11-29.

Laplante Julie

2004. Pouvoirguérir. Médecines autochtones et humanitaires.

Saint-Nicolas (Québec): Les Presses de l'Université de LAVAL.

Masse Raymond
1995. Culture etsantépublique. Montréal, Paris, Casablanca: Gaétan

Morin Editeur.

Masson Sabine

2005. Lesfemmes indiennes au Chiapas (Mexique): un mouvement

féministepostcolonial? Université de Lausanne: Thèse de doctorat

non publiée.

MCP (Ministerio Coordinador de Patrimonio)
2009. Lineamientospara la Construcciôn de Politicas Pûblicas

Interculturales, Memoria de los Seminarios de gestion local

intercultural. Quito: MCP.

Rodriguez Lilia (dir.)
2009. Salud, Interculturalidady Derechos. Clavespara la reconstrucciôn

delSumakKawsay-Buen Vivir. Quito: MSP.

Rossi Mario (dir.)
2004. Professionnels infirmiers et usagers requérants d'asile dans un

réseau de santé. Approche socio-anthropologique despolitiques desanté,

Rapport d'études. Lausanne: HES, PMU.

AUTEURE

Marie-Laure Schick est doctorante en anthropologie à l'Université de Lausanne et à l'Université de Paris Ouest Nanterre.

Av. de la Gare 42,1003 Lausanne

marie-laure.schick@unil. ch

177 iTsantsa#17 / 2012


	Les dérives de l'idéologie interculturelle dans le champ sanitaire : réflexions à partir d'un terrain en Amazonie équatorienne

