Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera

d'etnologia
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17 (2012)

Artikel: Performance Ethnografie : jugendliche Selbstreprasentationen im
Kontext von Jean Rouchs partizipativem Forschungsstil

Autor: Oester, Kathrin / Brunner, Bernadette

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007287

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FREIE BEITRAGE

PERFORMANCE ETHNOGRAFIE

Jugendliche Selbstreprdsentationen im Kontext
von Jean Rouchs partizipativem Forschungsstil

Text: Kathrin Oester, Bernadette Brunner

Abstract

PERFORMANCE ETHNOGRAPHY
Adolescents’ self-representations in relationship with Jean Rouch’s «shared anthropology»

For almost two years, a team of anthropologists was teaching media anthropology to 7th to 9th graders in an ethnically
mixed and socio-economically underprivileged part of Bern. Like Jean Rouch’s protagonists in Moi, un noir, the
adolescent film makers started to explore their urban environment, performing scenes from their daily life and

expressing thereby their dreams and fantasies. This article interprets Rouchs proceedings in Moi, un noir as an early

form of performance ethnography and re-examines Rouch’s methods half a century after their invention in a new,

transnationalised environment.

Schllsselbegriffe: Performance Ethnografie, Medienanthropologie, Jean Rouch, Reprdisentation, Jugendforschung,
transnationalisierte Lebenswelten
Keywords: performance ethnography, media anthropology, Jean Rouch, representation, youth research, transnationalised lifeworlds

Mit Kamera und Mikrofon dokumentierten Jugendliche mit
und ohne Migrationshintergrund im Jumpcuts-Projekt' sich
selbst, ihre Musik, ihren Lebensstil und ihre kulturell viel-
faltige Welt — im Quartier und zu Hause, in Schule und Frei-
zeit. Traume und Hoffnungen, Lust und Frust, die eigene
Geschichte wie die Geschichte anderer konnen dabei Gegen-
stand der filmischen Gestaltung sein. Mit dem Ziel, mehr iiber
die Lebenswelt der Jugendlichen und ihren Umgang mit sozi-
aler Benachteiligung, mit Ein- und Ausschlussdynamiken,
mit Assimilationsdruck und prekiren Berufsaussichten zu
erfahren, fiihrten wir von 2008-2010 im transnationalisier-
ten Stadtteil Bern West mit Klassen des 8. und 9. Schuljahrs
Medienunterricht durch. Mittels der Arbeit mit audiovisuel-
len Methoden wollten wir auch Jugendliche ansprechen, die

Miihe mit der Schriftsprache zeigen. Dabei gaben wir den
Schiilerinnen und Schiilern im Jumpcuts-Projekt die Repra-
sentationsmittel selbst in die Hand und begleiteten sie im Pro-
zess ihrer filmischen Produktionen. Die Videos wurden auf
der projekteigenen Webseite www.jumpcuts.net veroffent-
licht und so einem breiteren Publikum zugénglich gemacht.

Methodisch stiitzten wir uns auf die anthropologie parta-
gée des franzosischen Ethnologen und Filmemachers Jean
Rouch (1917-2004), der seinen partizipativen Ansatz in den
1950er Jahren unter anderem in Abidjan an der Elfenbein-
kiiste zusammen mit afrikanischen Migranten entwickelt
hatte. Dabei entstand ein neues Genre, «ethnofiction», das
fiktionale und dokumentarische Stilelemente beinhaltet.

' Das Projekt wurde unter dem Titel «Audiovisuelle Selbstzeugnisse Jugendlicher — eine Herausforderung fiir die schulische Heterogenitatsforschung»
im Rahmen der Padagogischen Hochschule Bern durch Kathrin Oester (Projektleitung), Marion Alig Jacobson (Video-Animation) und Bernadette
Brunner (teilnehmende Beobachtung und Interviews) durchgefiihrt. Zurzeit lauft die Projektauswertung als Dissertationsprojekt von Bernadette
Brunner unter dem Titel «Das Identitdtsmanagement Jugendlicher in transnationalen Lebenswelten», finanziert durch die PHBern und den

Schweizerischen Nationalfonds weiter.

139 / Tsantsa #17 [ 2012 | 139-149



ARTICLES LIBRES

Der vorliegende Artikel beschreibt Rouchs partizipati-
ves Vorgehen als eine frithe Form der Performance Ethno-
grafie und die Kreation des Ethnofiction-Genres als episte-
mologisches Modell. Auf dieser Grundlage beschreiben wir
unser eigenes Vorgehen und fragen uns, welche Ausdrucks-
formen und Genres die Jugendlichen reproduzierten, wel-
ches Arbeitsbiindnis sich mit ihnen herausgebildet hat und
welche Formen der Erkenntnis sich mittels eines partizipa-
tiven Vorgehens im Rahmen der Performance Ethnogra-
fie generieren lassen. In einem dritten Teil beleuchten wir
die Performance Ethnografie als eine spezifische Form der
Forschungspartnerschaft, als Tauschakt, und zeigen deren
Moglichkeiten und Grenzen in einem Forschungsprojekt
auf. Das Vorgehen der Performance Ethnografie wird in
einem vierten Teil theoretisch reflektiert und vor dem Hin-
tergrund unterschiedlicher epistemologischer Ansdtze im
Umgang mit dem (filmischen) Bild situiert.

Rouchs «anthropologie partagée» als
frihe Form der Performance Ethnografie

Bevor Jean Rouch in Abidjan, der Hauptstadt der Elfenbein-
kiiste, sein Filmprojekt Moz, un noir startete, zeigte er einer
Gruppe von Soziologen und Migranten Material iiber die
innerafrikanische Migration aus dem erst spéter fertig gestell-
ten Film Jaguar (1957-1967). Einer seiner einheimischen Mit-
arbeiter, Oumarou Ganda, selbst Migrant, warf dem Mate-
rial mangelnde Authentizitdt vor, insbesondere hitten die
Hauptdarsteller selbst keine Migrationserfahrung, was fiir den
Zuschauer unmittelbar wahrnehmbar sei (vgl. Henley 2009:
83). Diese Kritik bewog Rouch, in Moz, un nozr (1958), einem
Projekt, das erneut der Migration gewidmet war, anders als
bisher vorzugehen. Er schloss sich mit Oumarou Ganda und
einem seiner Freunde, Petit Touré, zusammen, um gemeinsam
die Welt der Arbeitsmigranten aus Niger in Abidjan zu erkun-
den?. Als Teil dieses Arbeitsbiindnisses durfte Rouch mit der
Kamera am Leben seiner afrikanischen Partner teilnehmen,
und diesen war es im Gegenzug freigestellt, ihre Rollen im
Film nach eigenen Vorlieben zu gestalten.

Wihrend sechs Monaten erkundete Rouch mit seinen
beiden Protagonisten das Leben auf Abidjans Docks, die
schwere Arbeit der Taglohner, ihre Missgunst im Anblick
der Freizeitbeschiftigungen der weissen Kolonialisten, aber
auch ihre Vergniigungen am Wochenende, ihre Liebesge-
schichten und Konflikte mit Nebenbuhlern. Im Laufe der fil-
mischen Arbeit verwandelten sich Oumarou Ganda und sein
Freund in zwei Personlichkeiten des Showbusiness, genauer
in zwei amerikanische Schauspieler: Oumarou Ganda in
Edward G. Robinson und Petit Touré in Eddie Constantine.

Obwohl Rouch sich zu jener Zeit bereits einen Ruf als eth-
nografischer Filmemacher gemacht hatte, sind im erwdhnten
Projekt nicht die dokumentarischen Aufnahmen in Abidjan
am bemerkenswertesten, sondern die Art und Weise, wie die
beiden Protagonisten vor der Kamera zu improvisieren begin-
nen und in Reenactments Geschichten inszenieren. So imagi-
nierensie vorlaufender Kamera ihre Zukunft und artikulierten
ihre Hoffnungen, Angste und Wiinsche als Wanderarbeiter.
Dabei zeigen sich dem Zuschauer nicht bloss ihre Defizite als
unausgebildete Wanderarbeiter und ihr Mangel an Ressour-
cen, sondern ebenso ihre tiberschiaumende Lebensfreude.

Nachdem Rouch sein filmisches Material beieinander
hatte, kehrte er nach Paris zuriick, editierte den Film und
brachte ihn nach Abidjan zuriick, wo Oumarou Ganda und
Petit Touré zu den laufenden Bildern einen Kommentar
improvisierten, den Rouch nachtriglich montierte. Uber-
haupt war Oumarou Ganda nicht bloss Protagonist in Rouchs
Film, sondern auch Ko-Regisseur, also verantwortlich fiir das
Endprodukt. Damit partizipierte er an einem Werk, dasin den
Studiokinos von Paris fiir Aufsehen sorgte, die Aufmerksam-
keit von Filmemachern wie Jean-Luc Godard erregte und in
den damaligen Avantgarde-Zeitschriften besprochen wurde.

Die spezifische Form der Zusammenarbeit mit seinen Pro-
tagonisten, die sich vom observational cinema distanziert, hat
Rouch spiter anthropologie partagée oder shared anthropology
genannt®. Damit entwickelte er nicht nur eine neue Feldfor-
schungsmethode*,in der die Gegenseitigkeit zwischen gleich-

2In Rouchs Worten: «Un jour, j’ai projeté un film que j’avais fait au Ghana, Jaguar. [...] Donc, je montre ce film aux gens qui faisaient I’enquéte sur

I'immigration. Ils me disent: <Mais c’est de la blague, on voit bien que ton héros n'a pas vraiment vécu I'immigration, qu'il ne sait pas ce que cela veut

dire. Nous ici, nous savons ce que c’est... J'ai fait la guerre, je suis prét a me battre avec n’'importe qui. Je suis prét a faire la révolution dans ce pays s’il

n’‘avance pas. C’était des gens trés véhéments. Je leur ai proposé de faire le film» (Rouch 1999: 4).

3 Als shared anthropology (vgl. Rouch 2003b: 97 und Henley 2009: 310-337) hat der Begriff auch Eingang in die angelsichsische Anthropologie
gefunden. Im deutschen Sprachraum ist der Begriff der partizipativen Forschung gebrauchlicher, der vor allem im Zusammenhang mit der

Aktionsforschung (action research) Eingang in den Methodenkanon gefunden hat.

“Wie der franzosische Ethnologe Piault feststellt, kam Rouch mit seiner Methode der anthropologie partagée den Gefilmten so nahe «que I'on ressent

vivre I’Autre» (2000: 212).

140 / Tsantsa#17 | 2012



FREIE BEITRAGE

berechtigten Forschungspartnern im Vordergrund steht, son-
dern auch eine neue Reprisentationsstrategie, in der die
Kamera vom blossen Aufzeichnungsgerit zum Forschungsin-
strument mutierte. Wie erst nachtréglich deutlich wird, ent-
stand Rouchs partizipatives Vorgehen nicht zufillig in den
spaten 1950er Jahren, als die Elfenbeinkiiste an der Schwelle
zur Unabhingigkeit stand®. Indem Rouch seine Protagonis-
ten in visuellen Methoden unterrichtete und Oumarou Ganda
von Beginn weg als Partner ins Filmprojekt involvierte, unter-
lief er die hierarchische Beziehung zwischen Forscher und
Erforschten, dem teilnehmenden Beobachter und den dndi-
genemw, die zu jener Zeit kaum iiber die Ziele und Absich-
ten der forschenden Ethnografen unterrichtet waren. Doch
Rouch iiberschritt noch eine weitere Grenze: wihrend ethno-
grafische Forschung und Dreharbeiten im methodologischen
Kanon der Anthropologie jener Zeit als zwei getrennte, auf-
einander folgende Phasen betrachtet wurden (Heider 1976),
sind in Moz, un noir Feldforschung und Dreharbeiten ein und
dasselbe: Die teilnehmende Beobachtung in Abidjan 7sz der
Film, der Film selbst ist die Analyse und als agent provocateur
stimuliert die Kamera die Ereignisse, die sie registriert.

Bis heute hat Moz, un noir fiir Cineasten wie Anthropo-
loginnen und Anthropologen nichts an Aktualitit verloren.
Rouchs innovatives, partizipatorisches Vorgehen diirfte nur
ein Grund dafiir sein; ein anderer ist unseres Erachtens epi-
stemologischer Natur und liegt im improvisierten Charakter
der Geschichte, welche der Film erzihlt. Rouch selbst nannte
das filmische Genre, das er in Moz, un noir entwickelt hatte,
einmal ciné-fiction, ein franzosischer Kritiker ezhnofiction (vgl.
Sjoberg 2006: 1 und Stoller 1992: 143). Unter diesem Namen
hat es denn auch Eingang in die Filmgeschichte gefunden und
die empiristische Anthropologie der 1950er Jahre tief verun-
sichert. Gerade in ihrer formativen Phase Ende des 19. und
Anfangdes 20. Jahrhunderts war die klare Grenzziehung zwi-
schen Faktischem und Fiktivem ein Hauptanliegen der noch
jungen Wissenschaft vom Fremden. Feldethnografen distan-
zierten sich von den armchair anthropologists mit ihren speku-
lativen Erkenntnismethoden und beabsichtigten demgegen-
iiber, die Indigenen mit eigenen Augen zu beobachten und
ihre Theorien auf Erfahrungswissen abzustiitzen. Im Namen

®Die Elfenbeinkiiste wurde 1960 formell von Frankreich unabhingig.

der Objektivitit distanzierten sich viele Empiristen von fan-
tasmatisch aufgeladenen Bildern des Fremden und vom Ein-
fluss des Subjekts auf den reprisentierten Gegenstand.

Es verging viel Zeit und erforderte eine tief gehende epi-
stemologische Reflexion, um die bildliche Imagination und
mit ihr das Subjekt und dessen Emotionen — ungeachtet, ob
es sich dabei um diejenigen des Forschers oder des Erforsch-
ten handelte — zu rehabilitieren und fiir den Erkenntnisprozess
nutzbar zu machen. Erst im Rahmen der reprisentationskri-
tischen Debatten der 1980er Jahre setzte sich in der angel-
sichsischen Anthropologie die Erkenntnis durch, dass die
Imagination wesentlich am Wahrnehmungsprozess beteiligt
und selbst wichtiges Instrument der Wirklichkeitsaneignung
ist®. Diesbeziiglich stellt der von James Clifford und George
E. Marcus 1986 herausgegebene Sammelband — Writing Cul-
ture: The Poetics and Politics of Ethnography — eine epistemolo-
gische Zasur in der Kultur- und Sozialanthropologie dar. Der
Band dekonstruiert das empiristische Paradigma eines eth-
nografischen Genres, das in einer distanzierenden Beschrei-
bung von Kultur genauso wie in einer distanzierten Kultur des
Schreibens zum Ausdruck kommt. Darin wird die Beziehung
des Ethnografen zum (kolonisierten) Anderen von der Refle-
xion ausgespart. Demgegeniiber steht in Cliffords und Mar-
cus’ Sammelband die Wissensproduktion selbst zur Debatte,
insbesondere unter dem Aspekt der asymmetrischen Bezie-
hung zwischen dem Ethnografen und dem kulturell Anderen.

Ein unhinterfragter Empirismus bildete also gleichsam die
Barriere, welche die Wahrnehmung von Rouchs anthropologie
partagéevor allem im angelsachsischen Sprachraum lange Zeit
verhinderte. Zwar zeigten sich in manchen ethnografischen
Dokumenten Filmemacher und Filmemacherinnen langst vor
der Writing-Culture-Debatte als Subjekte — so etwa in David
und Judith MacDougalls 1977 veroftentlichtem Film Lorang’s
Way — doch wurde gerade dies dem ethnografischen Film von
empiristischer Seite immer wieder als unwissenschaftlich vor-
geworfen. Erst die Writing-Culture-Debatte stellte im angel-
sachsischen Sprachraum die fiir den Empirismus klare Grenze
zwischen Subjekt und Objekt in Frage und ebenso jene zwi-
schen der faktischen Welt, die es zu reprisentieren gilt und

¢ Der franzosische Philosoph Gaston Bachelard betont bereits in den 1930er und 40er Jahren die produktive Kraft der Bilder und der metaphorischen
Sprache fiir den wissenschaftlichen Erkenntnisprozess: «Die Wissenschaft entwickelt sich viel eher auf der Grundlage einer Traumerei als auf der

Grundlage des Experiments. [...] Wir miissen uns notwendig mehr vorstellen als wir wissen» (Bachelard in: Rotzer 1987: 718-719). Und Rétzer
fasst zusammen: «Die Funktion des Wirklichen, die sich in den Wissenschaften verkorpert, benétigt ein dialektisches Verhiltnis zur <Funktion

des Unwirklichen, also zu Traumereien und kiinstlerischen Vergegenwiartigungen, aus denen Hypothesen entstehen, die die bekannte Realitat
tiberschreiten. Bachelard geht es darum, ein gegenlédufiges, ineinander verschlungenes Verhaltnis der &konzeptionellen Titigkeit und der Imagination,
zu entwickeln, das er als produktive und polemische Rivalitdt begreift» (Rétzer 1987: 720).

141 / Tsantsa#17 [ 2012



ARTICLES LIBRES

dem, was sich in einer Darstellung (vom Subjekt) prdsentiert.
Die Debatte 6ffnete nun den Blick dafiir, dass das, was sich in
Bildern wie Texten zeigt, nicht die empirische Welt als solche
ist, sondern eine Welt, die nur insofern existiert a/s sie gese-
hen oder, in Deleuzes Worten, aktualisiert wird (vgl. Deleuze
1997: 97). Anders als Mimesis des Realen ist Re-Prisentation
folglich Aktualisierung des Virtuellen und Ort der Produktion
von Realitdt. Mit ihrer engagierten Produktion modellieren
Wissenschaftler und Filmemacherinnen eine Deleuze’sche
«Karte», welche dem Subjekt erlaubt, sich in einer stindig ver-
andernden Welt zurechtzufinden. Solch eine Modellierung
charakterisiert sich nicht durch die beiden Pole «Realitét» ver-
sus «Imagination», sondern ist Ereignis, Prozess des Werdens,
welcher die Realitdt miterzeugt (vgl. Jager 1997: 263).

In diesem Sinne charakterisieren wir Rouchs Moz, un noir
als eine neue Form der Wissensgenerierung, welche die empi-
ristische Anthropologie der 1950er Jahre fundamental infrage
stellte. Als Folge des modellierenden Vorgehens liegt der
Akzent des Films weder auf der Beobachtung der Migranten
aus Distanz noch auf objektivierbarem Faktenwissen — etwa
zur 6konomisch und politisch prekidren Lage der Taglohner im
kolonialen Staat der spaten 1950er Jahre. Vielmehr lasst Moz,
un noir die Zuschauer Lust wie Frust von Oumarou Ganda
und dessen Freunden miterleben, wihrend der Film in ein-
driicklichen Bildern ein realitatsnahes, in die Zukunft weisen-
des Bild der Migration entwirft. Das Medium Film eignet sich
zur Darstellung der performativen Seite der Migrationsthe-
matik wie kein anderes: Rouchs Kamera zeichnete die Daten
direkt vor Ort auf und fing die Performance seiner Protagonis-
ten auf lebendige Weise ein. Damit erfand er die Performance
Ethnografie zusammen mit seinem Team ldngst vor der per-
formativen Wende in den Sozialwissenschaften’.

Auf dem Weg zur Performance
Ethnografie im Jumpcuts-Projekt

Wie die Protagonisten von Moz, un notr sollten auch die Teil-
nehmenden an unserem Forschungsprojekt mit dem Titel
«Jumpcuts» durch das Medium Film eine Plattform erhalten,
um ihren Alltag sichtbar zu machen. Anders als Rouch gaben
wir nicht nur die inhaltliche Gestaltung der filmischen Pro-
duktionen aus den Handen, sondern auch die Kamera selbst.
Im Laufe von zwei Jahren fithrten wir insgesamt sieben
Schulklassen des 8. und 9. Schuljahrs in basale Methoden des
dokumentarischen Arbeitens mit der Videokamera ein® Wir
unterrichteten die Klassen wihrend einer Projektwoche oder
wihrend zwei bis vier Lektionen pro Woche ein Semester lang
im Regelunterricht — zuerst die eine Klassenhilfte, dann die
andere. Wir konzentrierten uns dabei auf Jugendliche aus dem
sozio6konomisch benachteiligten und von Migration geprag-
ten Westen der Stadt Bern. Mddchen und Jungen aus diesem
Stadtteil weisen signifikant schlechtere Bildungschancen auf
als Gleichaltrige aus privilegierteren Wohngegenden Berns
(vgl. Oester et al. 2008). Um den mangelnden Bildungserfolg
zu verstehen, schien es uns wesentlich, einen besseren Ein-
blick in die Lebenswelt der Schiilerinnen und Schiiler, ihre
Motivationen und ihren Lebensstil zu erhalten. Das Video-
projekt sollte den Jugendlichen erméglichen, ihre Lebenswelt
selbst zu erforschen und zu visualisieren.

Vom ersten Tag an arbeiteten die Jugendlichen mit
Kamera, Stativ und externem Mikrofon. Die Videoaus-
riistung, die sie nach der Schule mit nachhause nehmen
konnten, stand ihnen auch in ihrer Freizeit zur Verfigung.
Wihrend des Unterrichts fiihrten wir die Klassen in den
technischen Gebrauch der Kamera ein, tibten Tonaufnah-

7Im Zeichen der performativen Wende wird der Begriff der Performance Ethnografie allerdings sehr unterschiedlich verwendet. Fabian definiert

Performance im Kontext der Ethnografie als kreativen Ausdruck von Erfahrung und Bedeutung (vgl. 1990: xv). In Anlehnung an Victor Turner

fokussiert er epistemologisch auf «poesis rather than mimesis» und auf «making not faking» (vgl. Motto, in: Fabian 1990). Norman Denzin betont

in Performance Ethnography den performativen Text des Ethnografen (2003: 42-53) und Richard Schechner wiederum interessiert sich in

Between Theatre and Anthropology fiir die Berithrungspunkte zwischen Anthropologie und Theater (1985). Mit seinem Akzent auf dem kreativen
Ausdruck der Forschungspartner mittels Reenactment, Schauspiel und Inszenierung steht Fabian Rouch nahe, der neben Moz, un noir unter anderem
auch in den Filmen La pyramide humaine (1959) und Jaguar (1957-67) mit dramatischen Formen und Reenactments gearbeitet hat. Heute werden
kreative Ausdrucksformen als Mittel der Datengenerierung in der Enthnografie vor allem auch im Zusammenhang von Kunst und Anthropologie

diskutiert (vgl. Schneider & Wright 2010).

8 Die Methode der audiovisuellen Selbstreprisentation kommt auch in anderen Projekten zum Einsatz, die die Lebenswelt von Jugendlichen oder
Kindern erschliessen wollen. Zwei davon seien hier kurz erwihnt: Das EU-Forschungsprojekt CHICAM («Children in Communication about
Migration») bot erst kiirzlich zugewanderten Kindern und Jugendlichen in sechs Landern von 2001-2004 die Moglichkeit, Videos und Fotografien

zu Alltagsthemen zu produzieren und mit Gleichaltrigen in anderen Landern iiber ihre Produktionen zu kommunizieren. Anders als bei Jumpcuts
wurden einheimische Kinder und Jugendliche nicht in das Projekt einbezogen (Center for the Study of Children Youth and Media 2005). Im von
Pariser Ethnologinnen und Ethnologen entwickelten Projekt «Ethnokids» erforschen Schiilerinnen und Schiiler seit dem Jahr 2000 ihren Alltag
mittels ethnografischer Methoden. Dabei entstehen u.a. dokumentarische Bildgeschichten und Videos, die auf der projekteigenen Homepage

zuganglich sind (vgl. www.ethnoclic.net; Lopez 2005). Mit dem Projekt ist unseres Wissens kein Forschungsanspruch verbunden.

142 | Tsantsa #17 | 2012



FREIE BEITRAGE

men und den Umgang mit natiirlichen Lichtquellen. Der
Unterricht umfasste aber auch Ubungen zu Dramaturgie und
visueller Komposition, Perspektive und Rahmung. Parallel
dazu erarbeiteten wir bestimmte lebensweltliche Themen
mit den Schiilerinnen und Schiilern. Mit einer Klasse thema-
tisierten wir z.B. das Thema «Raum — Quartier als Lebens-
welt». Die Jugendlichen erforschten ihre Lieblingsorte und
ihre Hobbys mit der Kamera, prasentierten ihre Freunde und
setzten sich mit dem Image ihres Quartiers als «Ghetto» aus-
einander. In einer zweiten Klasse wihlten wir das Thema
«Heimat» als Ausgangspunkt und gingen unterschiedlichen
Assoziationen zu diesem Begriff, wie «Heimatland», «<Heim»,
«Freundschaft» oder «Familie» nach. In einer dritten Klasse
lag der Fokus auf dem Zusammenleben verschiedener Gene-
rationen, der Peers untereinander sowie der Beziehung zwi-
schen Lehrpersonen und Schiilern. Einen weiteren thema-
tischen Angelpunkt bildete das Thema <Zukunft> und somit
die beruflichen wie privaten Pline der Jungen und Madchen.

Unabhingig von der Themenwahl strebten wir stets eine
personliche Auseinandersetzung der Jugendlichen mit der
gewihlten Thematik an und verbanden diese mit konkre-
ten Kameraiibungen. In einem weiteren Schritt bildeten die
Jugendlichen Gruppen von zwei bis vier Personen und entwi-
ckelten Ideen fiir ein gemeinsames Filmprojekt. Sie schrieben
kurze Geschichten, brachten personliche Gegenstinde und
Bilder von zuhause mit, und erkldrten diese ihren Klassen-
kameradinnen und -kameraden. Nachdem sie kleinere Feld-
forschungstibungen durchgefiihrt hatten, drehten sie in ihrer
Freizeit erste kurze Szenen. Diese erste Phase des Videoun-
terrichts hatte primér zum Ziel, dass sich die Jugendlichen in
der Visualisierung eigener Erfahrungen und Ideen iibten.

Zu Beginn des Projekts richteten wir unseren Unter-
richt auf dokumentarisches und ethnografisches Arbeiten aus.
Bereits unsere ersten Erfahrungen im Klassenzimmer zeig-
ten allerdings, dass sich die Jugendlichen nicht auf diese Aus-
drucksformen beschrianken wollten. Vielmehr bevorzugten
sie es, fiktionale und dokumentarische Ausdrucksformen zu
mischen, indem sie neben dem ethnografischen Dokumen-
tieren Szenen aus ihrem Leben spielten (Reenactment) oder
kurze Spielfilmprojekte realisierten. Inspiriert durch Rouchs
ethnofiction inderten wir daraufhin unser Projektdesign und
fithrten neben ethnografischen und autobiografischen Ubun-
gen auch Inszenierungs- und Schauspieliibungen durch. Ent-
tduscht mussten wir allerdings schon bald feststellen, dass das
Resultat kaum unseren Vorstellungen entsprach. Als Folge der
unterschiedlichen Zugangsweisen — der ethnografischen Beob-
achtung, der autobiografischen Auseinandersetzung und den
fiktionalen Ausdrucksformen — verloren die Jugendlichen die
Orientierung. Auf einmal war nicht mehr klar, ob es sich beim

Dargestellten um eine Auseinandersetzung mit dem eigenen
biografischen Hintergrund handelte, um eine ethnografische
Beobachtung oder um die schauspielerische Darstellung einer
imaginierten Geschichte. Zwar hatten die Jugendlichen viel
Spass wihrend des Unterrichts, doch an ernsthaftes Arbeiten
war kaum mehr zu denken und wir fithlten uns verunsichert.

An diesem kritischen Punkt unserer Arbeit konsultierten
wir eine Theaterpiddagogin, die uns riet, biografische Ubun-
gen, ethnografische Beobachtung und Schauspieliibungen
strikter voneinander zu trennen, sodass die Jugendlichen
jederzeit genau wussten, in welchem Feld sie sich beweg-
ten. Dieses Vorgehen bewihrte sich. Wir erkannten, dass
vierzehn- bis sechzehnjihrige digital natives einerseits zwar
durchaus in der Lage sind, verschiedene Stilrichtungen und
filmische Genres zu erkennen und zu benennen. Andererseits
fiel es ihnen schwer, diese Kenntnisse in der visuellen Umset-
zung ihrer Ideen anzuwenden. Die Befihigung dazu stellte
sich aber mehr und mehr als der Kern unseres Medienunter-
richts heraus: so lernten die Jugendlichen im Rahmen des Pro-
jekts, was es heisst, sich mit dokumentarischen Mitteln aus-
zudriicken, unverkleidet vor der Kamera zu stehen und sich
fiir jeden und jede gut erkennbar auf einer Videoplattform im
Internet zu prasentieren. Sie lernten, unter den moglichen
Darstellungsformen eine Wahl zu treffen: Statt sich mit doku-
mentarischen Filmen blosszustellen, inszenierten sie per-
sonliche Themen oder mischten in ihren Produktionen nun
bewusst dokumentarische und fiktionale Ausdrucksformen.

Nachdem sich das geplante ethnografisch-beobachtende
Vorgehen entgegen der anfinglichen Absichten bereits in Rich-
tung Performance Ethnografie erweitert hatte, passte sich unser
Projekt zunehmend auch in anderer Hinsicht Rouchs Moz, un
notr an: Mit dem Ziel, mit visuellen Mitteln eine Geschichte
zu entwickeln und gleichzeitig die Jugendlichen besser beglei-
ten zu konnen, hatten wir anfianglich auf der Niederschrift
der Projektideen respektive dem Verfassen eines Treatments,
einer Ideenskizze, bestanden. Es stellte sich jedoch heraus,
dass einige Gruppen ihre Ideen immer wieder verwarfen
und neue entwickelten, ohne diese zu verschriftlichen. Zwar
folgten Jugendliche aus Klassen mit erweiterten Anspriichen
(«Sekundarklassen») unserer Aufforderung zu einer langfristi-
gen Projektplanung eher und starteten die Dreharbeiten erst
nach der Verschriftlichung und kritischen Diskussion ihrer Pro-
jektidee. Insbesondere Schiiler aus Klassen mit Grundansprii-
chen («Realklassen») zeigten jedoch wenig Interesse am Schrei-
ben und starteten mit den Dreharbeiten, ohne ihre Ideen mit
dem Projektteam vorgéingig besprochen zu haben. Spontan
handelten sie ihr Vorgehen miteinander aus und improvisier-
ten ihre filmischen Geschichten in experimenteller Weise —und
hatten schliesslich auch damit Erfolg.

143 | Tsantsa #17 | 2012



ARTICLES LIBRES

Die steten gruppeninternen Aushandlungsprozesse ermog-
lichten es den Jugendlichen, das ungewohnte Terrain «Film»
gemeinsam auszuloten. Dadurch konnten sie auch personliche
Themen filmisch umsetzen, ohne sich auf eine fiir sie unange-
nehme Weise zu exponieren, wie das Beispiel Streit zwischen
Mutter und Tochter zeigt®. Der rund elfminiitige Kurzfilm
wurde von drei Achtklésslerinnen produziert. Beim Film-
thema waren sie sich rasch einig. Sie hitten sich einfach tiber-
legt, was Jugendliche beschiftigt, wie ein Madchen spater im
Interview erkldrte. Das Thema war ihnen allerdings zu per-
sonlich, um ihre eigene Meinung in dokumentarischer Form
in einem Video abzubilden, das auf dem Internet publiziert
werden sollte. Die Schiilerinnen einigten sich deshalb auf drei
Strategien, um Distanz zwischen ihnen als Filmemacherinnen
und dem Inhalt des Videos zu schaffen. Eine erste Strategie
bestand im Nicht-Erscheinen: Eines der drei Méadchen ent-
schied sich gegen einen Auftritt im Video und tibernahm statt-
dessen den Grossteil der Kameraarbeit. Das Einnehmen einer
neutralen Position stellte eine zweite Distanzierungsstrategie
dar. Anstatt sich im Video mitihrer eigenen Meinung zu expo-
nieren, befragten die Schiilerinnen als Journalistinnen andere
Jugendliche zu ihren personlichen Erfahrungen. Drittens inte-
grierten die Madchen Reenactment-Szenen in ihren Film. Im
Rahmen von inszenierten Auseinandersetzungen mit ihrer
fiktiven Mutter erhielt die junge Protagonistin die Moglich-
keit, heldenhaft gegen die feindliche Welt der Erwachsenen
anzukdmpfen. Durch das Reenactment konnte sich die Fiinf-
zehnjdhrige vom rebellischen Verhalten ihres filmischen Alter
Egos, das sie in gleichem Masse abstiess wie faszinierte, dis-
tanzieren. Gleichzeitig gewann sie als jugendliche Heldin in
den Augen ihrer Peers an Prestige. Mit ihrem aufreizenden,
roten Kleid, ihrem Musikgeschmack und ihrem Widerstand
gegen die reglementierte Erwachsenenwelt erfiillte sie die
Codes der Coolness, wie sie die Mehrheit ihrer Gleichaltri-
gen definierte. Die Rolle der strengen Mutter war hingegen
weit weniger prestigetrachtig. Dem Midchen, das diese Figur
im Video verkorperte, wurde deshalb von ihren Teamkolle-
ginnen zugestanden, ein bauchfreies Top und eine Trainings-
hose zu tragen. Im Interview kommentierte sie die Kleidung
der Mutter wie folgt: «Das ist vielleicht nicht gerade so ein
Mutter-Outfit, aber ich wollte ja auch nichts so... ja Komi-
sches anziehen, weil es kommt ja ins Internet!». Die Schii-
lerinnen und Schiiler setzten sich also mit dem imaginier-

ten Publikum im Internet oder den antizipierten Reaktionen
ihrer Eltern und Peers auseinander. Als Ethnografinnen und
Ethnografen ihrer Lebenswelt positionierten sie sich inner-
halb dieser Beziehungsnetzwerke und reflektierten die Aus-
handlungsprozesse, die mit dem Akt der Représentation ver-
bunden sind. Im performativen Akt der Selbstreprasentation
projizierten die Jugendlichen eigene Erlebnisse auf die Prot-
agonistinnen und Protagonisten ihrer Filme. Die Weiterent-
wicklung unseres Forschungsansatzes in Richtung der Per-
formance Ethnografie ermoglichte uns damit Einblicke in die
adoleszente Lebenswelt, die rein dokumentarische oder ver-
balsprachliche Methoden nicht erlaubt hitten.

Reprdsentation als Tauschakt

Vergleichen wir unser eigenes Vorgehen im Jumpcuts-Projekt
mit demjenigen Rouchs, lassen sich sowohl Unterschiede wie
Gemeinsamkeiten erkennen. Im Unterschied zu Rouch etwa
war unser Projekt mit dem Abschluss der Videoarbeiten noch
nicht beendet. Jugendliche wie Lehrpersonen wurden nach
Beendigung des Medienunterrichts mithilfe der Methode der
Dphoto elicitation (vgl. Harper 2002) interviewt und abschlie-
ssend wurden die Interviews zusammen mit den Beobach-
tungsprotokollen aus dem Unterricht und den Videos analy-
siert. Auf diese Weise fiihrten wir nach Abschluss der ersten
Projektphase den von Pierre Bourdieu geforderten «objek-
tivistischen Bruch» als notwendiges Moment der wissen-
schaftlichen Analyse in unser Vorgehen ein (vgl. Bourdieu &
Wacquant 1992: 11)°. Abgesehen davon tiberwogen im Pro-
jekt aber die Gemeinsamkeiten mit Rouchs Vorgehen in Moz,
un notr. So gestalteten sich der medienpddagogische Unterricht
und unsere Forschung als parallele Prozesse, und wir evaluier-
ten unser Vorgehen laufend, indem wir, wie oben beschrieben,
neue Erkenntnisse umgehend im Unterricht umsetzten.

Nach Rouchs Vorbild lockerten wir die hierarchische Bezie-
hung zwischen uns als Forschenden und den Jugendlichen —
und zwar sowohl aus padagogischen wie wissenschaftlichen
Griinden: In dem Masse wie die Jugendlichen ihre Filme nach
eigenen Vorstellungen gestalteten, nahm ihre Motivation, am
Projekt zu arbeiten, zu, gleichzeitig ak zeptierten sie uns als For-
schungspartnerinnen. Dies verpflichtete uns, so weit wie mog-

?Das Video entstand im Rahmen des Projektunterrichts zum Thema «Raum — Quartier als Lebenswelt». Die inhaltliche Ausrichtung des Kurzfilms
ist beispielhaft fiir die Freiheit, mit der die Jugendlichen die von uns bewusst offen gewihlten Rahmenthemen gemdss ihren eigenen Interessen

weiterentwickeln konnten.

10 Auch fiir Fabian, der an anderer Stelle gegen den wissenschaftlichen Metadiskurs argumentiert, sprechen kulturelle Texte nicht fiir sich selbst:

«Those lasting objectifications of events that we produce through recordings, transcripts, and translations are without any doubt material for the work

of interpretation» (Fabian 1990: 15).

144 | Tsantsa#17 ] 2012



FREIE BEITRAGE

lich auf normierende Interventionen zu verzichten, etwa wenn
die Jugendlicheninihren Videos saimtliche Rechtschreiberegeln
missachteten oder Tabus verletzten, indem sie schulpolitisch
sensible Themen wie Drogenkonsum und Gewalt auf politisch
wenig korrekte Weise darstellten. Medienpadagogisch bestand
unsere Aufgabe darin, mégliche Konsequenzen ihrer Darstel-
lungen mit ihnen kritisch zu reflektieren. Die Zusammenar-
beit zwischen Jugendlichen und Projektteam baute auf gegen-
seitigem Vertrauen auf. Sie sollte dialogisch und auf gleicher
Augenhohe erfolgen. Dies war jedoch nicht immer méglich. So
waren das konsequente Einfordern der Erledigung von Haus-
aufgaben oder das Verbot, urheberrechtlich geschiitzte Musik
in den Videos zu verwenden, Momente, in denen die asym-
metrische Machtbeziehung zwischen uns und den Jugendli-
chen zum Ausdruck kam, wodurch die Forschungspartner-
schaft auch zwischenzeitlich gestort werden konnte™.

Den Reprisentationsakt wie unsere Forschungspartner-
schaft verstanden wir von Beginn weg als Mauss’sche Tausch-
beziehung im Sinne der anthropologie partagée, in der Parti-
zipation mit Reziprozitit verbunden ist. Am Beispiel von
Rouchs Performance Ethnografie in Moz, un notr wurde auf-
gezeigt, was dies fiir den filmischen Prozess bedeuten kann 2.

Auch W.J.T. Mitchell konzeptualisiert in Picture Theory
(1994) Reprisentation als Mauss’sche Tauschbeziehung:
Jeder reprisentative Akt ist Teil eines Beziehungsgesche-
hens zwischen Gebendem und Nehmenden, also nie neutral.
In einer bestehenden Machtstruktur kann dem Représen-
tierten vielmehr Prestige hinzugefiigt oder entzogen wer-
den™®, sodass der Représentationsakt stets an Verantwortung
gebunden ist. Der Reprisentierte kann sowohl eine aktive
wie eine passive Rolle einnehmen oder die Rollen von Repra-
sentierendem und Reprisentiertem konnen sich im histori-
schen Prozess sogar umkehren. Représentation ist in diesem
Sinne nie ein stabiler Prozess und selten unidirektional, son-
dern grundsitzlich reversibel und dialektisch.

Gerade fiir die Instabilitdt des Repridsentationsprozesses
bietet, wie wir gesehen haben, Rouchs Moz, un noir ein her-
vorragendes Beispiel, entwickelte Rouch doch seine partner-
schaftliche Reprisentationsstrategie am historisch bedeut-
samen Ubergang der Unabhingigkeit der Elfenbeinkiiste
von Frankreich. Alert antizipierte er, dass seine afrikani-
schen Freunde kaum mehr zu einer passiven Rolle bereit
waren. Und umgehend machte Rouch Oumarou Ganda zu
seinem Partner in einem wichtigen Medienunternehmen, —
ein Arrangement, das dieser mit Enthusiasmus akzeptierte
und mit kreativem Einsatz honorierte. Die Partnerschaft
fiihrte, wie wir heute wissen, nicht bloss zur Entstehung
eines neuen Genres im ethnografischen Film, sondern auch
zu einer neuen Ethik der Feldarbeit: «This type of totally par-
ticipatory research, as idealistic as it may seem, appears to
me to be the only morally and scientifically feasible anthro-
pological attitude today» (Rouch 2003a: 44).

Auch wir betrachten uns reprisentationspolitisch an einer
Schwelle: Als etablierte erwachsene Schweizer Forscherin-
nen in einer stark transnationalisierten Gesellschaft des 21.
Jahrhunderts kénnen wir kaum lianger die Anderen, sozio-
o6konomisch benachteiligte Jugendliche, reprasentieren. Viel
mehr muss, wie es Trinh T. Minh-ha ausdriickt, das speaking
about zu einem speaking nearby werden. Dieses Sprechen aus
der Nidhe verhindert das Sprechen iiber jemanden, die Ver-
einnahmung des Gegeniibers in der ethnografischen Repri-
sentation: «a speaking nearby does not objectify, does not
point to an object as if it is distant from the speaking subject
or absent from the speaking place. A speaking that reflects
on itself and can come very close to a subject without, how-
ever, seizing or claiming it» (Minh-ha im Interview mit Chen
1992: 87). Es gilt, eine Forschungspartnerschaft einzugehen
und von einander zu lernen. Rouchs Verdienst ist es, uns
neue Moglichkeiten und Formen einer Tauschbeziehung
aufgezeigt zu haben, die fiir heutige partizipative ethnogra-
fische Forschungen wegleitend sind.

" Als Beispiel sei hier der Konflikt mit einer Madchengruppe erwihnt, die sich trotz lingerer Copyright-Diskussionen nicht an die Projektvorgaben
hielt und urheberrechtlich geschiitzte Musik fiir ihr Video verwendete. Die Video-Animatorin entfernte die entsprechenden Lieder und ersetzte
sie mit legal verwendbarer Creative-Commons-Musik. Die Schiilerinnen goutierten diesen Eingriff nicht, befiirchteten sie doch, dass ihnen von den

Gleichaltrigen aufgrund der «uncoolen» Musik Prestige entzogen wiirde. Die drei Madchen erwiderten den unliebsamen Eingriff der Video-Animatorin

durch einen Kommentar zu ihrem Film auf der Projekthomepage: «Die Musik wurde bis auf ein Lied von unserer Videoprojektlehrerin entfernt -.- wir
mogen die Musik auch nicht ;) Aber schaut euch den Film trotzdem an :) <3.» Die Jugendlichen nutzten ihre Reprisentationsmacht, um ihrem Unmut
iiber das Handeln der Video-Animatorin 6ffentlich Ausdruck zu verleihen und sich gleichzeitig gegen die Kritik ihrer Peers zu schiitzen.

2 Auch Johannes Fabian beschreibt in Powerand Performance (1990) das Vorgehen der Performance Ethnografie als Tauschbeziehung, als er im Zaire
der 1980er Jahre zusammen mit einer Gruppe Einheimischer die Bedeutung eines Sprichworts in einer Theaterinszenierung auslotete.

3 Den Macherinnen von Streit swischen Mutter und Tochter gelang es beispielsweise, im Tauschakt der Repréasentation Prestige gegeniiber ihren Peers
zu akkumulieren, da sie die Codes des jugendkulturellen «regime of verisimilitude» (Neale 2003: 161), also die Erwartungen der Gleichaltrigen in

Bezug auf das filmische Endprodukt, erfiillten.

145 [ Tsantsa#17 / 2012



ARTICLES LIBRES

Performance Ethnografie als
spezifische Form der Wissensgenerierung
mit audiovisuellen Medien

Welchen Schritt Rouch in Moz, un noir fur die Wissens-
generierung mit audiovisuellen Medien machte, wird erst
deutlich, wenn wir sein Vorgehen in den Rahmen unter-
schiedlicher epistemologischer Ansdtze im Umgang mit
dem Bild stellen. Wie einleitend dargestellt, wertet Rouch
in Moz, un noir die menschliche Imagination und bildliche
Anschauung, wie sie in den Fantasmen der beiden Prota-
gonisten Oumarou Ganda und Petit Touré zum Ausdruck
kommen, grundsitzlich als Produktivkrifte im ethnogra-
fischen Erkenntnisvorgang. Wir ordnen sein Vorgehen
deshalb epistemologisch einem «Modell-Ansatz»' zu, der
davon ausgeht, dass nicht bloss das physische, sondern auch
das «innere, mentale Auge» immer schon am Erkenntnis-
vorgang beteiligt ist. Dem «inneren Auge» — mit anderen
Worten der Subjektivitat — kommt dabei eine unabdingbare
Funktion im Wahrnehmungs- und Erkenntnisvorgang zu:
Was sich auf der Retina abbildet, vervollstindigt das Sub-
jekt modellhaft zu einem Ganzen. Dazu gleicht es auf der
einen Seite die Wahrnehmung der dusseren Objektwelt mit
seinem Erfahrungswissen ab. Auf der anderen Seite erlangt
die Wahrnehmung erst mittels Fantasmen und Imagination
ihre spezifische Gestalt — ein Vorgang, der gepragt ist von
unbewussten psychischen Prozessen und der menschlichen
Fahigkeit zu Innovation und Utopie. Das Imaginére inter-
essiert dabei nicht als «subjektive Verzerrung» einer objek-
tiv existierenden Wirklichkeit. Und es geht weder darum,
Verzerrungen analytisch aufzulésen noch das Subjekt — wie
im empiristischen Ansatz — aus dem Forschungsprozess zu
eliminieren. Vielmehr sind Wahrnehmung und Erkenntnis
ohne Selektion und bildhaft-fantasmatische Vervollstidndi-
gung der Form undenkbar, sind sie doch als wesentliche Ins-
trumente der Wirklichkeitsaneignung genauso am Erkennt-
nisvorgang beteiligt wie die kritische Verstandestatigkeit.
Dabei steht eher das Verstidndnis eines bestimmten Gegen-
standes von innen als eine logische Erklarung von aussen zur
Disposition. Im «Modell-Ansatz» interessiert das Modell
denn auch nicht als reduktive Verkleinerung einer fixierten
und fixierbaren dusseren Objektwelt, sondern als Entschei-
dungs- und Prognosemodell, welches Wissenschaftlerin-
nen und ihre Forschungspartner gestalten, um sich in einer
instabilen, mehrfach determinierten Welt zurechtzufinden.

Mit dem Modell-Ansatz, der Fantasmen, Improvisation
und kiinstlerische Formgebung als ethnografisch relevante
Form der Wirklichkeitsaneignung betrachtet, sind wesent-
liche Merkmale beschrieben, wie sie auch von Johannes
Fabian (1990) formuliert und von Rouch und seinem Team
avant la lettre praktiziert worden sind. Fabian geht davon
aus, dass der Forschende insbesondere dann zu neuen eth-
nografischen Erkenntnissen gelangt, «when «performance>
is involved in creatively giving expression and meaning to
experience» (1990: xv). Im Theaterprojekt in Zaire, das er
beschreibt, generiert Fabian selbst die Ethnografie, die er
reprisentiert. «Performance», so der Autor, «is not what they
do and we observe, we are both engaged in it» (1990: xv).

Bereits aus diesen knappen Bemerkungen geht hervor,
dass sich Fabians ethnografischer Gegenstand nicht dadurch
konstituiert, dass Forschende aus moglichst grosser Distanz
ein Geschehen beobachten, das sich auch ohne sie vollziehen
wiirde — wie im empiristischen Paradigma. Vielmehr repra-
sentieren Forschende oder Filmende ein mit dramaturgischen
Mitteln generiertes — respektive inszeniertes! — Ereignis, das
imaginative, kreative Elemente enthilt und an dessen Ent-
stehung sie selbst beteiligt sind. Wie Rouchs Moz, un noir
ist auch das von Fabian beschriebene Theaterstiick mehr
als alles andere ein Modell, das Einblick in die Machtbezie-
hungen, die Politikauffassung und ésthetisch-performativen
Ausdrucksformen seiner Protagonisten gibt. Damit iiberwin-
den Fabians Performance Ethnografie wie Rouchs filmisches
Vorgehen die Dichotomisierung von argumentativer Verbal-
sprache, die der wissenschaftlichen Erkenntnis dient und
(bildlicher) Imagination und Performance als blossem Ana-
lysegegenstand. Mit Roland Barthes wird dabei das Perzept
selbst zum Konzept (vgl. Barthes 1990: 159). Auf der Ebene
der ethnografischen Methode verschieben Rouch wie Fabian
die Grenze zwischen Teilnehmen und Beobachten weiter in
Richtung Teilnahme, und auf der Ebene der Ausdrucksfor-
men wird die dichotomisierende Kategorisierung von doku-
mentarischem und fiktionalem Film infrage gestellt.

An diesem Punkt der Argumentation stellt sich unwei-
gerlich die Frage, ob und welcher Unterschied zwischen
dem Vorgehen eines Performance Ethnografen und dem
eines Dramaturgen oder einer Kiinstlerin besteht™. Als
einen der wesentlichsten Unterschiede betrachten wir das
unterschiedliche Erkenntnisinteresse von Wissenschaft und

“Die Rekonstruktion unterschiedlicher epistemologischer Ansitze in Bezug auf das wissenschaftliche Bild ist Gegenstand eines laufenden

Forschungsprojekts von Kathrin Oester und kann hier nur oberflichlich wiedergegeben werden. Fiir eine Zusammenfassung vgl. Oester 2009, fiir eine

Kategorisierung des «performativen Dokumentarfilms» vgl. u.a. Nichols 1995.

'5Vgl. dazu insbesondere auch Richard Schechners Berween Theatre and Anthropology (1985).

146 [ Tsantsa #17 | 2012



FREIE BEITRAGE

Kunst. Sucht der Ethnograf im Dialog mit den Forschungs-
partnerinnen deren Innensicht méglichst prézise darzustel-
len, so versuchen Kiinstler und Dramaturginnen stédrker ihre
eigenen kiinstlerischen Ideen umzusetzen '.

Die Performance Ethnografie untersucht folglich kultu-
relle Diskurse in Aktion, so wie sie performativ, von spezi-
fischen historischen Subjekten interpretiert zur Darstellung
gelangen. Gleichzeitig ist die Reprdsentation eines perfor-
mativen Akts auch (kiinstlerisch-dsthetische) Produktion in
Deleuzes Sinn. Dabei stellt sich wissenschaftliche Erkennt-
nis selbst als dialogischer Prozess heraus: Rouchs Vorgehen
in Moz, un noir diente uns als Folie, um unsere Zusammen-
arbeit mit den Jugendlichen im Jumpcuts-Projekt zu reflek-
tieren. Fabians Begriff der Performance Ethnografie und
eine am Modell orientierte Epistemologie wiederum helfen,
Rouchs spezifische Form der Erkenntnisgenerierung zu ver-
stehen. Und beides bringt uns einen Schritt weiter im Ver-
standnis, was visuelle Ethnografie unter diesen Gesichts-
punkten heute zu leisten vermag.

' Ein weiterer Unterschied von Kunst und Wissenschaft besteht darin, dass es nicht notwendigerweise zu den Zielen von Kiinstlerinnen und
Dramaturgen gehort, das eigene Vorgehen methodologisch zu reflektieren und Erkenntnisse theoretisch einzuordnen. Gerade dies gehort aber zu den
Kernanliegen wissenschaftlicher Arbeit.

147 | Tsantsa#17 | 2012



ARTICLES LIBRES

LITERATURVERZEICHNIS

Barthes Roland
1990 (1982). Der entgegenkommende und der stumpfe Sinn: Kritische
Essays I11. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu Pierre, Wacquant Loic
1992. An Invitation to Reflexive Sociology. London and Chicago: The
University of Chicago Press.

Center for the Study of Children, Youth and Media
2005. Children in Communication about Migration (CHICAM).

University of London: Institute of Education.

Chen Nancy N.
1992. «Speaking nearby>. A conversation with Trinh T. Minh-ha».
Visual Anthropology Review 8(1): 82-91.

Deleuze Gilles
1997 (1985). Das Zeit-Bild: Kino 2. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Denzin Norman, K.
2003. Performance Ethnography: Critical Pedagogy and the Politics of
Culture. Thousand Oaks: SAGE Publications.

Fabian Johannes
1990. Power and Performance: Ethnographic Explorations through
Proverbial Wisdom and Theatre in Shaba, Zaire. Madison: University

of Wisconsin Press.

Harper Douglas
2002. «Talking about pictures: A case for photo elicitation». Visual/
Studies 17(1): 13-26.

Heider Karl, G.
1976. Ethnographic Film. Austin: University of Texas Press.

Henley Paul

2009. The Adventure of the Real. Jean Rouch and the Craft of
Ethnographic Cinema. Chicago und London: The University of
Chicago Press.

Jager Christian
1997. Gilles Deleuze: Eine Einfiihrung. Miinchen: Fink Verlag.

Lopez Agathe

2005. «De 7 a 18 ans, les Ethnologues en Herbe étudient leur
quartierly. Tsantsa— Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen
Gesellschaft 10: 105-110.

Mauss Marcel
1990 (1922). The Gift: Forms and Functions of Exchange in Archaic

Societies. London: Routledge.

Mitchell W. J. Thomas
1994. Picture Theory. Chicago: University Press.

Neale Steve
2003. «Questions of genre», in: Barry Keith Grant (Ed.), Film Genre
Reader I11, p. 160-184. Austin: University of Texas Press.

Nichols Bill

1995. «Performativer Dokumentarfilm», in: Manfred Hattendorf
(Hg.), Perspektiven des Dok wtarfilms, S. 149-166. Miinchen:
diskurs film Verlag. (Miinchner Beitrage zur Filmphilologie, 7).

Oester Kathrin, Fiechter Ursula, Kappus Elke-Nicole
2008. Schulen in transnationalen Lebenswelten: Integrations- und

Segregationsprozesse am Beispiel von Bern West. Ziirich: Seismo.

Oester Kathrin

2009. «Filmische Bilder als Erkenntnismittel», in: Lucie Bader Egloff
et al. (Hg.), research@film: Forschung zwischen Kunst und Wissenschaft,
S. 22-32. Ziirich: Ziircher Hochschule der Kiinste.

Piault Marc-Henri
2000. Anthropologie et Cinéma. Paris: Nathan.

Rétzer Florian
1987. «Die Traumereien des Wissens». Psyche: Zeitschrift fiir
Psychoanalyse und thre Anwendungen 8: 717-725.

Rouch Jean

1999. Jean Rouch: Au cours de trois entretiens.

Web version: http://www.cinespikfrench.com/rouch.htm, letzter
Zugriff 30. September 2011.

2003a. Ciné-Ethnography: Jean Rouch. Edited and Translated by
Steven Feld. Minneapolis and London: University of Minnesota

Press.

2003b. «The camera and manv, in: Paul Hockings (Ed.) Principles of
Visual Anthropology, p. 79-98. Berlin and New York: Mouton de
Gruyter.

Schechner Richard
1985. Between Theatre and Anthropology. Philadelphia: University of

Pennsylvania Press.

148 | Tsantsa#17 | 2012



FREIE BEITRAGE

Schneider Arnd, Wright Christopher (Eds) FI L M V E RZ E I C H N IS

2010. Between Art and Anthropology: Contemporary Ethnographic
Practice. Oxford, New York: Berg.
MacDougall, Judith & David

Sjoberg Johannes 1977. Lorang’s Way (Human Studies Film Archives, Smithsonian
2006. «The ethnofiction in theory and practice». Newsletter of the Museum Support Center, Suitland, MD).
Nordic Anthropological Film Association, NAFA Network, vol. 13.3a
(August). Web version: http://www.nafa.uib.no, letzter Zugriff 30. Rouch Jean
September 2011. 1957-1967. Jaguar (France: Films de la Pléiade).
1958. Moi, un noir (France: Films de la Pléiade).
Stoller Paul
1992. Cinematic Griot. Chicago: The University of Chicago Press. 1959. La pyramide humaine (France: Films de la Pléiade).

Turner Victor
1987. The Anthropology of Performance. Baltimore: The John Hopkins
University Press.

AUTORINNEN

Kathrin Oester ist Sozialanthropologin, spezialisiert in Medienanthropologie, Bildung und Migration. Sie unterrichtete
Medienanthropologie an verschiedenen Universitaten und baute das medienanthropologische Curriculum am Institut fiir Sozi-
alanthropologie der Universitdt Bern auf. Sie realisierte verschiedene ethnografische Filmprojekte und ist (Ko-)Autorin von
Artikeln und Biichern zu (medien-)anthropologischen Fragen und Migration. Zurzeit arbeitet sie als Forschungsbeaufragte an
der Pddagogischen Hochschule Bern.

Prof. Dr. Kathrin QOester, PHBern, Fabrikstrasse 2, 3012 Bern
kathrin.oester@phbern.ch

Bernadette Brunner studierte Sozialanthropologie, englische Linguistik und Spanisch an den Universititen Fribourg,
Schweiz und Murcia, Spanien. Sie ist wissenschaftliche Assistentin an der Pidagogischen Hochschule Bern und Doktorandin
am Seminar fiir Kulturwissenschaft und Europaische Ethnologie der Universitat Basel.

Bernadette Brunner, PHBern, Zahringerstr. 15, 3012 Bern
bernadette.brunner@phbern.ch

149 | Tsantsa#17 [ 2012



	Performance Ethnografie : jugendliche Selbstrepräsentationen im Kontext von Jean Rouchs partizipativem Forschungsstil

