
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17 (2012)

Artikel: Performance Ethnografie : jugendliche Selbstrepräsentationen im
Kontext von Jean Rouchs partizipativem Forschungsstil

Autor: Oester, Kathrin / Brunner, Bernadette

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007287

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIE BEITRÄGE

PERFORMANCE ETHNOGRAFIE
Jugendliche Selbstrepräsentationen im Kontext
von Jean Rouchs partizipativem Forschungsstil

Text: Kathrin Oester, Bernadette Brunner

Abstract

PERFORMANCE ETHNOGRAPHY
Adolescents' self-representations in relationship with Jean Rouch's «shared anthropology»

For almost two years, a team of anthropologists was teaching media anthropology to 7th to 9th graders in an ethnically
mixed and socio-economically underprivileged part of Bern. Like Jean Rouch's protagonists in Moi, un noir, the
adolescent film makers started to explore their urban environment, performing scenes from their daily life and
expressing thereby their dreams and fantasies. This article interprets Rouchs proceedings in Moi, un noir as an early
form of performance ethnography and re-examines Rouch's methods half a century after their invention in a new,

transnationalised environment.

Schlüsselbegriffe: PerformanceEthnografie, Medienanthropologie, JeanRouch, Repräsentation, Jugendforschung,
transnationalisierte Lebenswelten

Keywords: performance ethnography, media anthropology, Jean Rouch, representation, youth research, transnationalised lifeworlds

Mit Kamera und Mikrofon dokumentierten Jugendliche mit
und ohne Migrationshintergrund im Jumpcuts-ProjekP sich

selbst, ihre Musik, ihren Lebensstil und ihre kulturell
vielfältige Welt - im Quartier und zu Hause, in Schule und Freizeit.

Träume und Hoffnungen, Lust und Frust, die eigene
Geschichte wie die Geschichte anderer können dabei Gegenstand

der filmischen Gestaltung sein. Mit dem Ziel, mehr über

die Lebenswelt der Jugendlichen und ihren Umgang mit sozialer

Benachteiligung, mit Ein- und Ausschlussdynamiken,
mit Assimilationsdruck und prekären Berufsaussichten zu
erfahren, führten wir von 2008-2010 im transnationalisierten

Stadtteil Bern West mit Klassen des 8. und 9. Schuljahrs
Medienunterricht durch. Mittels der Arbeit mit audiovisuellen

Methoden wollten wir auch Jugendliche ansprechen, die

Mühe mit der Schriftsprache zeigen. Dabei gaben wir den

Schülerinnen und Schülern im Jumpcuts-Projekt die
Repräsentationsmittel selbst in die Hand und begleiteten sie im Pro-
zess ihrer filmischen Produktionen. Die Videos wurden auf
der projekteigenen Webseite www.jumpcuts.net veröffentlicht

und so einem breiteren Publikum zugänglich gemacht.

Methodisch stützten wir uns auf die anthropologie partagée

des französischen Ethnologen und Filmemachers Jean
Rouch (1917-2004), der seinen partizipativen Ansatz in den
1950er Jahren unter anderem in Abidjan an der Elfenbeinküste

zusammen mit afrikanischen Migranten entwickelt
hatte. Dabei entstand ein neues Genre, «ethnofiction», das

fiktionale und dokumentarische Stilelemente beinhaltet.

1 Das Projekt wurde unter dem Titel «Audiovisuelle Selbstzeugnisse Jugendlicher - eine Herausforderung für die schulische Heterogenitätsforschung»
im Rahmen der Pädagogischen Hochschule Bern durch Kathrin Oester (Projektleitung), Marion Aligjacobson (Video-Animation) und Bernadette

Brunner (teilnehmende Beobachtung und Interviews) durchgeführt. Zurzeit läuft die Projektauswertung als Dissertationsprojekt von Bernadette

Brunner unter dem Titel «Das Identitätsmanagement Jugendlicher in transnationalen Lebenswelten», finanziert durch die PHBern und den

Schweizerischen Nationalfonds weiter.

139/ Tsantsa tt 17 / 2012 /139-149



ARTICLES LIBRES

Der vorliegende Artikel beschreibt Rouchs partizipati-
ves Vorgehen als eine frühe Form der Performance Ethno-
grafie und die Kreation des Ethnofiction-Genres als episte-
mologisches Modell. Auf dieser Grundlage beschreiben wir
unser eigenes Vorgehen und fragen uns, welche Ausdrucksformen

und Genres die Jugendlichen reproduzierten,
welches Arbeitsbündnis sich mit ihnen herausgebildet hat und
welche Formen der Erkenntnis sich mittels eines partizipa-
tiven Vorgehens im Rahmen der Performance Ethnogra-
fie generieren lassen. In einem dritten Teil beleuchten wir
die Performance Ethnografie als eine spezifische Form der

Forschungspartnerschaft, als Tauschakt, und zeigen deren

Möglichkeiten und Grenzen in einem Forschungsprojekt
auf. Das Vorgehen der Performance Ethnografie wird in
einem vierten Teil theoretisch reflektiert und vor dem

Hintergrund unterschiedlicher epistemologischer Ansätze im

Umgang mit dem (filmischen) Bild situiert.

Rouchs «anthropologie partagée» als
frühe Form der Performance Ethnografie

Bevor Jean Rouch in Abidjan, der Hauptstadt der Elfenbeinküste,

sein Filmprojekt Moi, un noir startete, zeigte er einer

Gruppe von Soziologen und Migranten Material über die

innerafrikanische Migration aus dem erst später fertig gestellten

Film Jaguar (1957-1967). Einer seiner einheimischen
Mitarbeiter, Oumarou Ganda, selbst Migrant, warf dem Material

mangelnde Authentizität vor, insbesondere hätten die

Hauptdarsteller selbst keine Migrationserfahrung, was für den

Zuschauer unmittelbar wahrnehmbar sei (vgl. Henley 2009:
83). Diese Kritik bewog Rouch, in Moi, un noir (1958), einem

Projekt, das erneut der Migration gewidmet war, anders als

bisher vorzugehen. Er schloss sich mit Oumarou Ganda und
einem seiner Freunde, Petit Touré, zusammen, um gemeinsam
die Welt der Arbeitsmigranten aus Niger in Abidjan zu erkunden2.

Als Teil dieses Arbeitsbündnisses durfte Rouch mit der

Kamera am Leben seiner afrikanischen Partner teilnehmen,
und diesen war es im Gegenzug freigestellt, ihre Rollen im
Film nach eigenen Vorlieben zu gestalten.

Während sechs Monaten erkundete Rouch mit seinen

beiden Protagonisten das Leben auf Abidjans Docks, die
schwere Arbeit der Taglöhner, ihre Missgunst im Anblick
der Freizeitbeschäftigungen der weissen Kolonialisten, aber

auch ihre Vergnügungen am Wochenende, ihre Liebesgeschichten

und Konflikte mit Nebenbuhlern. Im Laufe der
filmischen Arbeit verwandelten sich Oumarou Ganda und sein

Freund in zwei Persönlichkeiten des Showbusiness, genauer
in zwei amerikanische Schauspieler: Oumarou Ganda in
Edward G. Robinson und Petit Touré in Eddie Constantine.

Obwohl Rouch sich zu jener Zeit bereits einen Ruf als eth-

nografischer Filmemacher gemacht hatte, sind im erwähnten

Projekt nicht die dokumentarischen Aufnahmen in Abidjan
am bemerkenswertesten, sondern die Art und Weise, wie die

beiden Protagonisten vor der Kamera zu improvisieren beginnen

und in Reenactments Geschichten inszenieren. So imagi-
nieren sie vor laufender Kamera ihre Zukunft und artikulierten
ihre Hoffnungen, Ängste und Wünsche als Wanderarbeiter.
Dabei zeigen sich dem Zuschauer nicht bloss ihre Defizite als

unausgebildete Wanderarbeiter und ihr Mangel an Ressourcen,

sondern ebenso ihre überschäumende Lebensfreude.

Nachdem Rouch sein filmisches Material beieinander

hatte, kehrte er nach Paris zurück, editierte den Film und
brachte ihn nach Abidjan zurück, wo Oumarou Ganda und

Petit Touré zu den laufenden Bildern einen Kommentar

improvisierten, den Rouch nachträglich montierte. Überhaupt

war Oumarou Ganda nicht bloss Protagonist in Rouchs

Film, sondern auch Ko-Regisseur, also verantwortlich für das

Endprodukt. Damit partizipierte er an einem Werk, das in den

Studiokinos von Paris für Aufsehen sorgte, die Aufmerksamkeit

von Filmemachern wie Jean-Luc Godard erregte und in
den damaligen Avantgarde-Zeitschriften besprochen wurde.

Die spezifische Form der Zusammenarbeit mit seinen

Protagonisten, die sich vom observationalcinema distanziert, hat

Rouch später anthropologiepartagée oder shared anthropology

genannt3. Damit entwickelte er nicht nur eine neue
Feldforschungsmethode4, in der die Gegenseitigkeit zwischen gleich-

2 In Rouchs Worten: «Un jour, j'ai projeté un film que j'avais fait au Ghana, Jaguar. [...] Donc, je montre ce film aux gens qui faisaient l'enquête sur

l'immigration. Ils me disent: <Mais c'est de la blague, on voit bien que ton héros n'a pas vraiment vécu l'immigration, qu'il ne sait pas ce que cela veut
dire. Nous ici, nous savons ce que c'est... J'ai fait la guerre, je suis prêt à me battre avec n'importe qui. Je suis prêt à faire la révolution dans ce pays s'il

n'avance pas>. C'était des gens très véhéments. Je leur ai proposé de faire le film» (Rouch 1999: 4).

3 Als sharedanthropology (vgl. Rouch 2003b: 97 und Henley 2009: 310-337) hat der Begriff auch Eingang in die angelsächsische Anthropologie
gefunden. Im deutschen Sprachraum ist der Begriff der partizipativen Forschung gebräuchlicher, der vor allem im Zusammenhang mit der

Aktionsforschung (action research) Eingang in den Methodenkanon gefunden hat.

4 Wie der französische Ethnologe Piault feststellt, kam Rouch mit seiner Methode der anthropologiepartagée den Gefilmten so nahe «que l'on ressent

vivre l'Autre» (2000: 212).

140 /Tsantsa#17/2012



FREIE BEITRÄGE

berechtigten Forschungspartnern im Vordergrund steht,
sondern auch eine neue Repräsentationsstrategie, in der die

Kamera vom blossen Aufzeichnungsgerät zum Forschungsinstrument

mutierte. Wie erst nachträglich deutlich wird,
entstand Rouchs partizipatives Vorgehen nicht zufällig in den

späten 1950er Jahren, als die Elfenbeinküste an der Schwelle

zur Unabhängigkeit stand5. Indem Rouch seine Protagonisten

in visuellen Methoden unterrichtete und Oumarou Ganda

von Beginn weg als Partner ins Filmprojekt involvierte, unterlief

er die hierarchische Beziehung zwischen Forscher und

Erforschten, dem teilnehmenden Beobachter und den «Indi-

genen>, die zu jener Zeit kaum über die Ziele und Absichten

der forschenden Ethnografen unterrichtet waren. Doch
Rouch überschritt noch eine weitere Grenze: während ethno-

grafische Forschung und Dreharbeiten im methodologischen
Kanon der Anthropologie jener Zeit als zwei getrennte,
aufeinander folgende Phasen betrachtet wurden (Heider 1976),

sind in Moi, un noir Feldforschung und Dreharbeiten ein und
dasselbe: Die teilnehmende Beobachtung in Abidjan ist der

Film, der Film selbst ist die Analyse und als agentprovocateur
stimuliert die Kamera die Ereignisse, die sie registriert.

Bis heute hat Moi, un noir für Cineasten wie Anthropologinnen

und Anthropologen nichts an Aktualität verloren.
Rouchs innovatives, partizipatorisches Vorgehen dürfte nur
ein Grund dafür sein; ein anderer ist unseres Erachtens epi-
stemologischer Natur und liegt im improvisierten Charakter
der Geschichte, welche der Film erzählt. Rouch selbst nannte
das filmische Genre, das er in Moi, un noir entwickelt hatte,
einmal ciné-fiction, ein französischer Kritiker ethnofiction (vgl.

Sjöberg 2006: 1 und Stoller 1992: 143). Unter diesem Namen
hat es denn auch Eingang in die Filmgeschichte gefunden und
die empiristische Anthropologie der 1950er Jahre tief
verunsichert. Gerade in ihrer formativen Phase Ende des 19. und

Anfang des 20. Jahrhunderts war die klare Grenzziehung
zwischen Faktischem und Fiktivem ein Hauptanliegen der noch

jungen Wissenschaft vom Fremden. Feldethnografen distanzierten

sich von den armchairanthropologists mit ihren
spekulativen Erkenntnismethoden und beabsichtigten demgegenüber,

die Indigenen mit eigenen Augen zu beobachten und

ihre Theorien auf Erfahrungswissen abzustützen. Im Namen

der Objektivität distanzierten sich viele Empiristen von fan-
tasmatisch aufgeladenen Bildern des Fremden und vom Ein-
fluss des Subjekts auf den repräsentierten Gegenstand.

Es verging viel Zeit und erforderte eine tief gehende epi-
stemologische Reflexion, um die bildliche Imagination und

mit ihr das Subjekt und dessen Emotionen - ungeachtet, ob

es sich dabei um diejenigen des Forschers oder des Erforschten

handelte - zu rehabilitieren und für den Erkenntnisprozess
nutzbar zu machen. Erst im Rahmen der repräsentationskritischen

Debatten der 1980er Jahre setzte sich in der
angelsächsischen Anthropologie die Erkenntnis durch, dass die

Imagination wesentlich am Wahrnehmungsprozess beteiligt
und selbst wichtiges Instrument der Wirklichkeitsaneignung
ist6. Diesbezüglich stellt der von James Clifford und George
E. Marcus 1986 herausgegebene Sammelband - Writing
Culture: The Poetics andPolitics ofEthnography - eine epistemolo-
gische Zäsur in der Kultur- und Sozialanthropologie dar. Der
Band dekonstruiert das empiristische Paradigma eines eth-

nografischen Genres, das in einer distanzierenden Beschreibung

von Kultur genauso wie in einer distanzierten Kultur des

Schreibens zum Ausdruck kommt. Darin wird die Beziehung
des Ethnografen zum (kolonisierten) Anderen von der Reflexion

ausgespart. Demgegenüber steht in Cliffords und Marcus'

Sammelband die Wissensproduktion selbst zur Debatte,
insbesondere unter dem Aspekt der asymmetrischen Beziehung

zwischen dem Ethnografen und dem kulturell Anderen.

Ein unhinterfragter Empirismus bildete also gleichsam die

Barriere, welche die Wahrnehmung von Rouchs anthropologie

partagéexot allem im angelsächsischen Sprachraum lange Zeit
verhinderte. Zwar zeigten sich in manchen ethnografischen
Dokumenten Filmemacher und Filmemacherinnen längst vor
der Writing-Culture-Debatte als Subjekte - so etwa in David
und Judith MacDougalls 1977 veröffentlichtem Film Lorangs
Way - doch wurde gerade dies dem ethnografischen Film von
empiristischer Seite immer wieder als unwissenschaftlich
vorgeworfen. Erst die Writing-Culture-Debatte stellte im
angelsächsischen Sprachraum die für den Empirismus klare Grenze
zwischen Subjekt und Objekt in Frage und ebenso jene
zwischen der faktischen Welt, die es zu repräsentieren gilt und

5 Die Elfenbeinküste wurde 1960 formell von Frankreich unabhängig.

6 Der französische Philosoph Gaston Bachelard betont bereits in den 1930er und 40er Jahren die produktive Kraft der Bilder und der metaphorischen

Sprache für den wissenschaftlichen Erkenntnisprozess: «Die Wissenschaft entwickelt sich viel eher auf der Grundlage einer Träumerei als auf der

Grundlage des Experiments. [...] Wir müssen uns notwendig mehr vorstellen als wir wissen» (Bachelard in: Rötzer 1987: 718-719). Und Rötzer
fasst zusammen: «Die <Funktion des Wirklichem, die sich in den Wissenschaften verkörpert, benötigt ein dialektisches Verhältnis zur «Funktion

des Unwirklichen«, also zu Träumereien und künstlerischen Vergegenwärtigungen, aus denen Hypothesen entstehen, die die bekannte Realität

überschreiten. Bachelard geht es darum, ein gegenläufiges, ineinander verschlungenes Verhältnis der «konzeptionellen Tätigkeit und der Imagination«

zu entwickeln, das er als produktive und polemische Rivalität begreift» (Rötzer 1987: 720).

141 / Tsantsa #17 /2012



ARTICLES LIBRES

dem, was sich in einer Darstellung (vom Subjekt) präsentiert.
Die Debatte öffnete nun den Blick dafür, dass das, was sich in
Bildern wie Texten zeigt, nicht die empirische Welt als solche

ist, sondern eine Welt, die nur insofern existiert als sie gesehen

oder, in Deleuzes Worten, aktualisiert wird (vgl. Deleuze
1997: 97). Anders als Mimesis des Realen ist Re-Präsentation

folglich Aktualisierung des Virtuellen und Ort der Produktion

von Realität. Mit ihrer engagierten Produktion modellieren
Wissenschaftler und Filmemacherinnen eine Deleuze'sche

«Karte», welche dem Subjekt erlaubt, sich in einer ständig
verändernden Welt zurechtzufinden. Solch eine Modellierung
charakterisiert sich nicht durch die beiden Pole «Realität» versus

«Imagination», sondern ist Ereignis, Prozess des Werdens,
welcher die Realität miterzeugt (vgl. Jäger 1997: 263).

In diesem Sinne charakterisieren wir Rouchs Moi, un noir
als eine neue Form der Wissensgenerierung, welche die
empiristische Anthropologie der 1950er Jahre fundamental infrage
stellte. Als Folge des modellierenden Vorgehens liegt der

Akzent des Films weder auf der Beobachtung der Migranten
aus Distanz noch auf objektivierbarem Faktenwissen - etwa

zur ökonomisch und politisch prekären Lage der Taglöhner im
kolonialen Staat der späten 1950er Jahre. Vielmehr lässt Moi,
un noir die Zuschauer Lust wie Frust von Oumarou Ganda

und dessen Freunden miterleben, während der Film in
eindrücklichen Bildern ein realitätsnahes, in die Zukunft weisendes

Bild der Migration entwirft. Das Medium Film eignet sich

zur Darstellung der performativen Seite der Migrationsthematik

wie kein anderes: Rouchs Kamera zeichnete die Daten

direkt vor Ort auf und fing die Performance seiner Protagonisten

auf lebendige Weise ein. Damit erfand er die Performance

Ethnografie zusammen mit seinem Team längst vor der
performativen Wende in den Sozialwissenschaften7.

Auf dem Weg zur Performance
Ethnografie im Jumpcuts-Proj'ekt

Wie die Protagonisten von Moi, un noir sollten auch die
Teilnehmenden an unserem Forschungsprojekt mit dem Titel
«Jumpcuts» durch das Medium Film eine Plattform erhalten,

um ihren Alltag sichtbar zu machen. Anders als Rouch gaben

wir nicht nur die inhaltliche Gestaltung der filmischen
Produktionen aus den Händen, sondern auch die Kamera selbst.

Im Laufe von zwei Jahren führten wir insgesamt sieben

Schulklassen des 8. und 9. Schuljahrs in basale Methoden des

dokumentarischen Arbeitens mit der Videokamera ein8. Wir
unterrichteten die Klassen während einer Projektwoche oder
während zwei bis vier Lektionen pro Woche ein Semester lang
im Regelunterricht - zuerst die eine Klassenhälfte, dann die

andere. Wir konzentrierten uns dabei aufJugendliche aus dem

sozioökonomisch benachteiligten und von Migration geprägten

Westen der Stadt Bern. Mädchen und Jungen aus diesem

Stadtteil weisen signifikant schlechtere Bildungschancen auf
als Gleichaltrige aus privilegierteren Wohngegenden Berns

(vgl. Oester et al. 2008). Um den mangelnden Bildungserfolg
zu verstehen, schien es uns wesentlich, einen besseren

Einblick in die Lebenswelt der Schülerinnen und Schüler, ihre
Motivationen und ihren Lebensstil zu erhalten. Das

Videoprojekt sollte den Jugendlichen ermöglichen, ihre Lebenswelt
selbst zu erforschen und zu visualisieren.

Vom ersten Tag an arbeiteten die Jugendlichen mit
Kamera, Stativ und externem Mikrofon. Die Videoausrüstung,

die sie nach der Schule mit nachhause nehmen

konnten, stand ihnen auch in ihrer Freizeit zur Verfügung.
Während des Unterrichts führten wir die Klassen in den

technischen Gebrauch der Kamera ein, übten Tonaufnah-

7 Im Zeichen der performativen Wende wird der Begriff der Performance Ethnografie allerdings sehr unterschiedlich verwendet. Fabian definiert
Performance im Kontext der Ethnografie als kreativen Ausdruck von Erfahrung und Bedeutung (vgl. 1990: xv). In Anlehnung an Victor Turner
fokussiert er epistemologisch auf «poesis rather than mimesis» und auf «making not faking» (vgl. Motto, in: Fabian 1990). Norman Denzin betont

in Performance Ethnography den performativen Text des Ethnografen (2003: 42-53) und Richard Schechner wiederum interessiert sich in
Between Theatre andAnthropology für die Berührungspunkte zwischen Anthropologie und Theater 1985). Mit seinem Akzent auf dem kreativen

Ausdruck der Forschungspartner mittels Reenactment, Schauspiel und Inszenierung steht Fabian Rouch nahe, der neben Moi, un noir unter anderem

auch in den Filmen Lapyramide humaine (1959) und Jaguar (1957-67) mit dramatischen Formen und Reenactments gearbeitet hat. Heute werden

kreative Ausdrucksformen als Mittel der Datengenerierung in der Enthnografie vor allem auch im Zusammenhang von Kunst und Anthropologie
diskutiert (vgl. Schneider & Wright 2010).

6 Die Methode der audiovisuellen Selbstrepräsentation kommt auch in anderen Projekten zum Einsatz, die die Lebenswelt von Jugendlichen oder

Kindern erschliessen wollen. Zwei davon seien hier kurz erwähnt: Das EU-Forschungsprojekt CHICAM («Children in Communication about

Migration») bot erst kürzlich zugewanderten Kindern und Jugendlichen in sechs Ländern von 2001-2004 die Möglichkeit, Videos und Fotografien

zu Alltagsthemen zu produzieren und mit Gleichaltrigen in anderen Ländern über ihre Produktionen zu kommunizieren. Anders als bei Jumpcuts

wurden einheimische Kinder und Jugendliche nicht in das Projekt einbezogen (Center for the Study of Children Youth and Media 2005). Im von
Pariser Ethnologinnen und Ethnologen entwickelten Projekt «Ethnokids» erforschen Schülerinnen und Schüler seit dem Jahr 2000 ihren Alltag
mittels ethnografischer Methoden. Dabei entstehen u.a. dokumentarische Bildgeschichten und Videos, die auf der projekteigenen Homepage

zugänglich sind (vgl. www.ethnoclic.net; Lopez 2005). Mit dem Projekt ist unseres Wissens kein Forschungsanspruch verbunden.

142 / Tsantsa #17 / 2012



FREIE BEITRAGE

men und den Umgang mit natürlichen Lichtquellen. Der
Unterricht umfasste aber auch Übungen zu Dramaturgie und

visueller Komposition, Perspektive und Rahmung. Parallel
dazu erarbeiteten wir bestimmte lebensweltliche Themen
mit den Schülerinnen und Schülern. Mit einer Klasse
thematisierten wir z.B. das Thema «Raum - Quartier als Lebenswelt».

Die Jugendlichen erforschten ihre Lieblingsorte und

ihre Hobbys mit der Kamera, präsentierten ihre Freunde und

setzten sich mit dem Image ihres Quartiers als «Ghetto»
auseinander. In einer zweiten Klasse wählten wir das Thema
«Heimat» als Ausgangspunkt und gingen unterschiedlichen
Assoziationen zu diesem Begriff, wie «Heimatland», «Heim»,
«Freundschaft» oder «Familie» nach. In einer dritten Klasse

lag der Fokus auf dem Zusammenleben verschiedener
Generationen, der Peers untereinander sowie der Beziehung
zwischen Lehrpersonen und Schülern. Einen weiteren
thematischen Angelpunkt bildete das Thema <Zukunft> und somit
die beruflichen wie privaten Pläne der Jungen und Mädchen.

Unabhängig von der Themenwahl strebten wir stets eine

persönliche Auseinandersetzung der Jugendlichen mit der

gewählten Thematik an und verbanden diese mit konkreten

Kameraübungen. In einem weiteren Schritt bildeten die

Jugendlichen Gruppen von zwei bis vier Personen und
entwickelten Ideen für ein gemeinsames Filmprojekt. Sie schrieben

kurze Geschichten, brachten persönliche Gegenstände und

Bilder von zuhause mit, und erklärten diese ihren
Klassenkameradinnen und -kameraden. Nachdem sie kleinere

Feldforschungsübungen durchgeführt hatten, drehten sie in ihrer
Freizeit erste kurze Szenen. Diese erste Phase des Videounterrichts

hatte primär zum Ziel, dass sich die Jugendlichen in

der Visualisierung eigener Erfahrungen und Ideen übten.

Zu Beginn des Projekts richteten wir unseren Unterricht

auf dokumentarisches und ethnografisches Arbeiten aus.

Bereits unsere ersten Erfahrungen im Klassenzimmer zeigten

allerdings, dass sich die Jugendlichen nicht auf diese

Ausdrucksformen beschränken wollten. Vielmehr bevorzugten
sie es, fiktionale und dokumentarische Ausdrucksformen zu

mischen, indem sie neben dem ethnografischen Dokumentieren

Szenen aus ihrem Leben spielten (Reenactment) oder

kurze Spielfilmprojekte realisierten. Inspiriert durch Rouchs

ethnofiction änderten wir daraufhin unser Projektdesign und

führten neben ethnografischen und autobiografischen Übungen

auch Inszenierungs- und Schauspielübungen durch.
Enttäuscht mussten wir allerdings schon bald feststellen, dass das

Resultat kaum unseren Vorstellungen entsprach. Als Folge der

unterschiedlichen Zugangsweisen - der ethnografischen
Beobachtung, der autobiografischen Auseinandersetzung und den

fiktionalen Ausdrucksformen - verloren die Jugendlichen die

Orientierung. Auf einmal war nicht mehr klar, ob es sich beim

Dargestellten um eine Auseinandersetzung mit dem eigenen

biografischen Hintergrund handelte, um eine ethnografische
Beobachtung oder um die schauspielerische Darstellung einer

imaginierten Geschichte. Zwar hatten die Jugendlichen viel
Spass während des Unterrichts, doch an ernsthaftes Arbeiten

war kaum mehr zu denken und wir fühlten uns verunsichert.

An diesem kritischen Punkt unserer Arbeit konsultierten
wir eine Theaterpädagogin, die uns riet, biografische Übungen,

ethnografische Beobachtung und Schauspielübungen
strikter voneinander zu trennen, sodass die Jugendlichen
jederzeit genau wussten, in welchem Feld sie sich bewegten.

Dieses Vorgehen bewährte sich. Wir erkannten, dass

vierzehn- bis sechzehnjährige digital natives einerseits zwar
durchaus in der Lage sind, verschiedene Stilrichtungen und
filmische Genres zu erkennen und zu benennen. Andererseits
fiel es ihnen schwer, diese Kenntnisse in der visuellen Umsetzung

ihrer Ideen anzuwenden. Die Befähigung dazu stellte
sich aber mehr und mehr als der Kern unseres Medienunterrichts

heraus: so lernten dieJugendlichen im Rahmen des

Projekts, was es heisst, sich mit dokumentarischen Mitteln
auszudrücken, unverkleidet vor der Kamera zu stehen und sich

für jeden und jede gut erkennbar auf einer Videoplattform im
Internet zu präsentieren. Sie lernten, unter den möglichen
Darstellungsformen eine Wahl zu treffen: Statt sich mit
dokumentarischen Filmen blosszustellen, inszenierten sie

persönliche Themen oder mischten in ihren Produktionen nun
bewusst dokumentarische und fiktionale Ausdrucksformen.

Nachdem sich das geplante ethnografisch-beobachtende
Vorgehen entgegen der anfänglichen Absichten bereits in Richtung

Performance Ethnografie erweitert hatte, passte sich unser

Projekt zunehmend auch in anderer Hinsicht Rouchs Moi, un
noir an: Mit dem Ziel, mit visuellen Mitteln eine Geschichte

zu entwickeln und gleichzeitig die Jugendlichen besser begleiten

zu können, hatten wir anfänglich auf der Niederschrift
der Projektideen respektive dem Verfassen eines Treatments,
einer Ideenskizze, bestanden. Es stellte sich jedoch heraus,
dass einige Gruppen ihre Ideen immer wieder verwarfen
und neue entwickelten, ohne diese zu verschriftlichen. Zwar
folgten Jugendliche aus Klassen mit erweiterten Ansprüchen
(«Sekundarklassen») unserer Aufforderung zu einer langfristigen

Projektplanung eher und starteten die Dreharbeiten erst
nach der Verschriftlichung und kritischen Diskussion ihrer
Projektidee. Insbesondere Schüler aus Klassen mit Grundansprüchen

(«Realklassen») zeigten jedoch wenig Interesse am Schreiben

und starteten mit den Dreharbeiten, ohne ihre Ideen mit
dem Projektteam vorgängig besprochen zu haben. Spontan
handelten sie ihr Vorgehen miteinander aus und improvisierten

ihre filmischen Geschichten in experimenteller Weise - und

hatten schliesslich auch damit Erfolg.

143 / Tsantsa #17 2012



ARTICLES LIBRES

Die steten gruppeninternen Aushandlungsprozesse ermöglichten

es den Jugendlichen, das ungewohnte Terrain «Film»

gemeinsam auszuloten. Dadurch konnten sie auch persönliche
Themen filmisch umsetzen, ohne sich auf eine für sie unangenehme

Weise zu exponieren, wie das Beispiel Streitzwischen

Mutter und Tochter zeigt9. Der rund elfminütige Kurzfilm
wurde von drei Achtklässlerinnen produziert. Beim
Filmthema waren sie sich rasch einig. Sie hätten sich einfach überlegt,

was Jugendliche beschäftigt, wie ein Mädchen später im
Interview erklärte. Das Thema war ihnen allerdings zu
persönlich, um ihre eigene Meinung in dokumentarischer Form

in einem Video abzubilden, das auf dem Internet publiziert
werden sollte. Die Schülerinnen einigten sich deshalb auf drei

Strategien, um Distanz zwischen ihnen als Filmemacherinnen
und dem Inhalt des Videos zu schaffen. Eine erste Strategie
bestand im Nicht-Erscheinen: Eines der drei Mädchen
entschied sich gegen einen Auftritt im Video und übernahm
stattdessen den Grossteil der Kameraarbeit. Das Einnehmen einer
neutralen Position stellte eine zweite Distanzierungsstrategie
dar. Anstatt sich im Video mit ihrer eigenen Meinung zu
exponieren, befragten die Schülerinnen als Journalistinnen andere

Jugendliche zu ihren persönlichen Erfahrungen. Drittens
integrierten die Mädchen Reenactment-Szenen in ihren Film. Im
Rahmen von inszenierten Auseinandersetzungen mit ihrer
fiktiven Mutter erhielt die junge Protagonistin die Möglichkeit,

heldenhaft gegen die feindliche Welt der Erwachsenen

anzukämpfen. Durch das Reenactment konnte sich die

Fünfzehnjährige vom rebellischen Verhalten ihres filmischen Alter
Egos, das sie in gleichem Masse abstiess wie faszinierte,
distanzieren. Gleichzeitig gewann sie als jugendliche Heldin in
den Augen ihrer Peers an Prestige. Mit ihrem aufreizenden,
roten Kleid, ihrem Musikgeschmack und ihrem Widerstand

gegen die reglementierte Erwachsenenwelt erfüllte sie die

Codes der Coolness, wie sie die Mehrheit ihrer Gleichaltrigen

definierte. Die Rolle der strengen Mutter war hingegen
weit weniger prestigeträchtig. Dem Mädchen, das diese Figur
im Video verkörperte, wurde deshalb von ihren Teamkolleginnen

zugestanden, ein bauchfreies Top und eine Trainingshose

zu tragen. Im Interview kommentierte sie die Kleidung
der Mutter wie folgt: «Das ist vielleicht nicht gerade so ein

Mutter-Outfit, aber ich wollte ja auch nichts so... ja Komisches

anziehen, weil es kommt ja ins Internet!». Die
Schülerinnen und Schüler setzten sich also mit dem imaginier-

ten Publikum im Internet oder den antizipierten Reaktionen
ihrer Eltern und Peers auseinander. Als Ethnografinnen und

Ethnografen ihrer Lebenswelt positionierten sie sich innerhalb

dieser Beziehungsnetzwerke und reflektierten die

Aushandlungsprozesse, die mit dem Akt der Repräsentation
verbunden sind. Im performativen Akt der Selbstrepräsentation

projizierten die Jugendlichen eigene Erlebnisse auf die

Protagonistinnen und Protagonisten ihrer Filme. Die Weiterentwicklung

unseres Forschungsansatzes in Richtung der
Performance Ethnografie ermöglichte uns damit Einblicke in die
adoleszente Lebenswelt, die rein dokumentarische oder

verbalsprachliche Methoden nicht erlaubt hätten.

Repräsentation als Tauschakt

Vergleichen wir unser eigenes Vorgehen im Jumpcuts-Projekt
mit demjenigen Rouchs, lassen sich sowohl Unterschiede wie
Gemeinsamkeiten erkennen. Im Unterschied zu Rouch etwa

war unser Projekt mit dem Abschluss der Videoarbeiten noch

nicht beendet. Jugendliche wie Lehrpersonen wurden nach

Beendigung des Medienunterrichts mithilfe der Methode der

photo elicitation (vgl. Harper 2002) interviewt und abschliessend

wurden die Interviews zusammen mit den

Beobachtungsprotokollen aus dem Unterricht und den Videos analysiert.

Auf diese Weise führten wir nach Abschluss der ersten

Projektphase den von Pierre Bourdieu geforderten
«objektivistischen Bruch» als notwendiges Moment der
wissenschaftlichen Analyse in unser Vorgehen ein (vgl. Bourdieu &
Wacquant 1992: II)10. Abgesehen davon überwogen im Projekt

aber die Gemeinsamkeiten mit Rouchs Vorgehen in Moi,
un noir. So gestalteten sich der medienpädagogische Unterricht
und unsere Forschung als parallele Prozesse, und wir evaluier-

ten unser Vorgehen laufend, indem wir, wie oben beschrieben,

neue Erkenntnisse umgehend im Unterricht umsetzten.

Nach Rouchs Vorbild lockerten wir die hierarchische Beziehung

zwischen uns als Forschenden und den Jugendlichen -
und zwar sowohl aus pädagogischen wie wissenschaftlichen

Gründen: In dem Masse wie die Jugendlichen ihre Filme nach

eigenen Vorstellungen gestalteten, nahm ihre Motivation, am

Projekt zu arbeiten, zu, gleichzeitig akzeptierten sie uns als

Forschungspartnerinnen. Dies verpflichtete uns, so weit wie mög-

' Das Video entstand im Rahmen des Projektunterrichts zum Thema «Raum - Quartier als Lebenswelt». Die inhaltliche Ausrichtung des Kurzfilms
ist beispielhaft für die Freiheit, mit der die Jugendlichen die von uns bewusst offen gewählten Rahmenthemen gemäss ihren eigenen Interessen

weiterentwickeln konnten.

10 Auch für Fabian, der an anderer Stelle gegen den wissenschaftlichen Metadiskurs argumentiert, sprechen kulturelle Texte nicht für sich selbst:

«Those lasting objectifications of events that we produce through recordings, transcripts, and translations are without any doubt material for the work
of interpretation» (Fabian 1990: 15).

144 / Tsantsa#17 /2012



FREIE BEITRÄGE

lieh auf normierende Interventionen zu verzichten, etwa wenn
dieJugendlichen in ihren Videos sämtliche Rechtschreiberegeln
missachteten oder Tabus verletzten, indem sie schulpolitisch
sensible Themen wie Drogenkonsum und Gewalt auf politisch

wenig korrekte Weise darstellten. Medienpädagogisch bestand

unsere Aufgabe darin, mögliche Konsequenzen ihrer Darstellungen

mit ihnen kritisch zu reflektieren. Die Zusammenarbeit

zwischen Jugendlichen und Projektteam baute auf

gegenseitigem Vertrauen auf. Sie sollte dialogisch und auf gleicher

Augenhöhe erfolgen. Dies war jedoch nicht immer möglich. So

waren das konsequente Einfordern der Erledigung von
Hausaufgaben oder das Verbot, urheberrechtlich geschützte Musik
in den Videos zu verwenden, Momente, in denen die
asymmetrische Machtbeziehung zwischen uns und den Jugendlichen

zum Ausdruck kam, wodurch die Forschungspartnerschaft

auch zwischenzeitlich gestört werden konnte11.

Den Repräsentationsakt wie unsere Forschungspartnerschaft

verstanden wir von Beginn weg als Mauss'sche

Tauschbeziehung im Sinne der anthropologiepartagée, in der

Partizipation mit Reziprozität verbunden ist. Am Beispiel von
Rouchs Performance Ethnografie in Moi, un noir wurde
aufgezeigt, was dies für den filmischen Prozess bedeuten kann12.

Auch W.J.T. Mitchell konzeptualisiert in Picture Theory

(1994) Repräsentation als Mauss'sche Tauschbeziehung:
Jeder repräsentative Akt ist Teil eines Beziehungsgeschehens

zwischen Gebendem und Nehmenden, also nie neutral.

In einer bestehenden Machtstruktur kann dem Repräsentierten

vielmehr Prestige hinzugefügt oder entzogen werden

13, sodass der Repräsentationsakt stets an Verantwortung
gebunden ist. Der Repräsentierte kann sowohl eine aktive
wie eine passive Rolle einnehmen oder die Rollen von
Repräsentierendem und Repräsentiertem können sich im historischen

Prozess sogar umkehren. Repräsentation ist in diesem

Sinne nie ein stabiler Prozess und selten unidirektional,
sondern grundsätzlich reversibel und dialektisch.

Gerade für die Instabilität des Repräsentationsprozesses
bietet, wie wir gesehen haben, Rouchs Moi, un noir ein

hervorragendes Beispiel, entwickelte Rouch doch seine
partnerschaftliche Repräsentationsstrategie am historisch bedeutsamen

Übergang der Unabhängigkeit der Elfenbeinküste

von Frankreich. Alert antizipierte er, dass seine afrikanischen

Freunde kaum mehr zu einer passiven Rolle bereit

waren. Und umgehend machte Rouch Oumarou Ganda zu
seinem Partner in einem wichtigen Medienunternehmen, -
ein Arrangement, das dieser mit Enthusiasmus akzeptierte
und mit kreativem Einsatz honorierte. Die Partnerschaft

führte, wie wir heute wissen, nicht bloss zur Entstehung
eines neuen Genres im ethnografischen Film, sondern auch

zu einer neuen Ethik der Feldarbeit: «This type of totally
participatory research, as idealistic as it may seem, appears to
me to be the only morally and scientifically feasible

anthropological attitude today» (Rouch 2003a: 44).

Auch wir betrachten uns repräsentationspolitisch an einer
Schwelle: Als etablierte erwachsene Schweizer Forscherinnen

in einer stark transnationalisierten Gesellschaft des 21.

Jahrhunderts können wir kaum länger die Anderen, sozio-
ökonomisch benachteiligte Jugendliche, repräsentieren. Viel
mehr muss, wie es Trinh T. Minh-ha ausdrückt, das speaking
about zu einem speaking nearby werden. Dieses Sprechen aus

der Nähe verhindert das Sprechen über jemanden, die

Vereinnahmung des Gegenübers in der ethnografischen
Repräsentation: «a speaking nearby does not objectify, does not
point to an object as if it is distant from the speaking subject

or absent from the speaking place. A speaking that reflects

on itself and can come very close to a subject without, however,

seizing or claiming it» (Minh-ha im Interview mit Chen
1992: 87). Es gilt, eine Forschungspartnerschaft einzugehen
und von einander zu lernen. Rouchs Verdienst ist es, uns

neue Möglichkeiten und Formen einer Tauschbeziehung
aufgezeigt zu haben, die für heutige partizipative ethnogra-
fische Forschungen wegleitend sind.

11 Als Beispiel sei hier der Konflikt mit einer Mädchengruppe erwähnt, die sich trotz längerer Copyright-Diskussionen nicht an die Projektvorgaben

hielt und urheberrechtlich geschützte Musik für ihr Video verwendete. Die Video-Animatorin entfernte die entsprechenden Lieder und ersetzte

sie mit legal verwendbarer Creative-Commons-Musik. Die Schülerinnen goutierten diesen Eingriff nicht, befürchteten sie doch, dass ihnen von den

Gleichaltrigen aufgrund der «uncoolen» Musik Prestige entzogen würde. Die drei Mädchen erwiderten den unliebsamen Eingriff der Video-Animatorin

durch einen Kommentar zu ihrem Film auf der Projekthomepage: «Die Musik wurde bis auf ein Lied von unserer Videoprojektlehrerin entfernt -.- wir
mögen die Musik auch nicht ;) Aber schaut euch den Film trotzdem an :) <3.» Die Jugendlichen nutzten ihre Repräsentationsmacht, um ihrem Unmut

über das Handeln der Video-Animatorin öffentlich Ausdruck zu verleihen und sich gleichzeitig gegen die Kritik ihrer Peers zu schützen.

12 Auch Johannes Fabian beschreibt in PowerandPerformance 1990) das Vorgehen der Performance Ethnografie als Tauschbeziehung, als er im Zaire

der 1980er Jahre zusammen mit einer Gruppe Einheimischer die Bedeutung eines Sprichworts in einer Theaterinszenierung auslotete.

13 Den Macherinnen von Streitzwischen Mutter und Tochter gelang es beispielsweise, im Tauschakt der Repräsentation Prestige gegenüber ihren Peers

zu akkumulieren, da sie die Codes des jugendkulturellen «regime of verisimilitude» (Neale 2003: 161), also die Erwartungen der Gleichaltrigen in

Bezug auf das filmische Endprodukt, erfüllten.

145 /Tsantsattl7/2012



ARTICLES LIBRES

Performance Ethnografie als
spezifische Form der Wissensgenerierung

mit audiovisuellen Medien

Welchen Schritt Rouch in Moi, un noir für die
Wissensgenerierung mit audiovisuellen Medien machte, wird erst

deutlich, wenn wir sein Vorgehen in den Rahmen
unterschiedlicher epistemologischer Ansätze im Umgang mit
dem Bild stellen. Wie einleitend dargestellt, wertet Rouch

in Moi, un noir die menschliche Imagination und bildliche
Anschauung, wie sie in den Fantasmen der beiden

Protagonisten Oumarou Ganda und Petit Touré zum Ausdruck
kommen, grundsätzlich als Produktivkräfte im ethnogra-
fischen Erkenntnisvorgang. Wir ordnen sein Vorgehen
deshalb epistemologisch einem «Modell-Ansatz»14 zu, der

davon ausgeht, dass nicht bloss das physische, sondern auch

das «innere, mentale Auge» immer schon am Erkenntnisvorgang

beteiligt ist. Dem «inneren Auge» - mit anderen

Worten der Subjektivität - kommt dabei eine unabdingbare
Funktion im Wahrnehmungs- und Erkenntnisvorgang zu:
Was sich auf der Retina abbildet, vervollständigt das Subjekt

modellhaft zu einem Ganzen. Dazu gleicht es auf der

einen Seite die Wahrnehmung der äusseren Objektwelt mit
seinem Erfahrungswissen ab. Auf der anderen Seite erlangt
die Wahrnehmung erst mittels Fantasmen und Imagination
ihre spezifische Gestalt - ein Vorgang, der geprägt ist von
unbewussten psychischen Prozessen und der menschlichen

Fähigkeit zu Innovation und Utopie. Das Imaginäre
interessiert dabei nicht als «subjektive Verzerrung» einer objektiv

existierenden Wirklichkeit. Und es geht weder darum,

Verzerrungen analytisch aufzulösen noch das Subjekt - wie
im empiristischen Ansatz - aus dem Forschungsprozess zu

eliminieren. Vielmehr sind Wahrnehmung und Erkenntnis
ohne Selektion und bildhaft-fantasmatische Vervollständigung

der Form undenkbar, sind sie doch als wesentliche
Instrumente der Wirklichkeitsaneignung genauso am
Erkenntnisvorgang beteiligt wie die kritische Verstandestätigkeit.
Dabei steht eher das Verständnis eines bestimmten
Gegenstandes von innen als eine logische Erklärung von aussen zur
Disposition. Im «Modell-Ansatz» interessiert das Modell
denn auch nicht als reduktive Verkleinerung einer fixierten
und fixierbaren äusseren Objektwelt, sondern als Entschei-

dungs- und Prognosemodell, welches Wissenschaftlerinnen

und ihre Forschungspartner gestalten, um sich in einer

instabilen, mehrfach determinierten Welt zurechtzufinden.

Mit dem Modell-Ansatz, der Fantasmen, Improvisation
und künstlerische Formgebung als ethnografisch relevante
Form der Wirklichkeitsaneignung betrachtet, sind wesentliche

Merkmale beschrieben, wie sie auch von Johannes
Fabian (1990) formuliert und von Rouch und seinem Team

avant la lettre praktiziert worden sind. Fabian geht davon

aus, dass der Forschende insbesondere dann zu neuen eth-

nografischen Erkenntnissen gelangt, «when <performance>
is involved in creatively giving expression and meaning to

experience» (1990: xv). Im Theaterprojekt in Zaire, das er

beschreibt, generiert Fabian selbst die Ethnografie, die er

repräsentiert. «Performance», so der Autor, «is not what they
do and we observe, we are both engaged in it» (1990: xv).

Bereits aus diesen knappen Bemerkungen geht hervor,
dass sich Fabians ethnografischer Gegenstand nicht dadurch

konstituiert, dass Forschende aus möglichst grosser Distanz
ein Geschehen beobachten, das sich auch ohne sie vollziehen
würde - wie im empiristischen Paradigma. Vielmehr
repräsentieren Forschende oder Filmende ein mit dramaturgischen
Mitteln generiertes - respektive inszeniertes! - Ereignis, das

imaginative, kreative Elemente enthält und an dessen

Entstehung sie selbst beteiligt sind. Wie Rouchs Moi, un noir
ist auch das von Fabian beschriebene Theaterstück mehr
als alles andere ein Modell, das Einblick in die Machtbeziehungen,

die Politikauffassung und ästhetisch-performativen
Ausdrucksformen seiner Protagonisten gibt. Damit überwinden

Fabians Performance Ethnografie wie Rouchs filmisches

Vorgehen die Dichotomisierung von argumentativer
Verbalsprache, die der wissenschaftlichen Erkenntnis dient und

(bildlicher) Imagination und Performance als blossem

Analysegegenstand. Mit Roland Barthes wird dabei das Perzept
selbst zum Konzept (vgl. Barthes 1990: 159). Auf der Ebene

der ethnografischen Methode verschieben Rouch wie Fabian

die Grenze zwischen Teilnehmen und Beobachten weiter in

Richtung Teilnahme, und auf der Ebene der Ausdrucksformen

wird die dichotomisierende Kategorisierung von
dokumentarischem und fiktionalem Film infrage gestellt.

An diesem Punkt der Argumentation stellt sich
unweigerlich die Frage, ob und welcher Unterschied zwischen
dem Vorgehen eines Performance Ethnografen und dem

eines Dramaturgen oder einer Künstlerin besteht15. Als
einen der wesentlichsten Unterschiede betrachten wir das

unterschiedliche Erkenntnisinteresse von Wissenschaft und

14Die Rekonstruktion unterschiedlicher epistemologischer Ansätze in Bezug auf das wissenschaftliche Bild ist Gegenstand eines laufenden

Forschungsprojekts von Kathrin Oester und kann hier nur oberflächlich wiedergegeben werden. Für eine Zusammenfassung vgl. Oester 2009, für eine

Kategorisierung des «performativen Dokumentarfilms» vgl. u.a. Nichols 1995.

15Vgl. dazu insbesondere auch Richard Schechners Between Theatre andAnthropology (1985).

146 / Tsantsa #17 /2012



FREIE BEITRÄGE

Kunst. Sucht der Ethnograf im Dialog mit den
Forschungspartnerinnen deren Innensicht möglichst präzise darzustellen,

so versuchen Künstler und Dramaturginnen stärker ihre

eigenen künstlerischen Ideen umzusetzen16.

Die Performance Ethnografie untersucht folglich kulturelle

Diskurse in Aktion, so wie sie performativ, von
spezifischen historischen Subjekten interpretiert zur Darstellung
gelangen. Gleichzeitig ist die Repräsentation eines perfor-
mativen Akts auch (künstlerisch-ästhetische) Produktion in

Deleuzes Sinn. Dabei stellt sich wissenschaftliche Erkenntnis

selbst als dialogischer Prozess heraus: Rouchs Vorgehen
in Moi, un noir diente uns als Folie, um unsere Zusammenarbeit

mit den Jugendlichen im Jumpcuts-Projekt zu
reflektieren. Fabians Begriff der Performance Ethnografie und

eine am Modell orientierte Epistemologie wiederum helfen,
Rouchs spezifische Form der Erkenntnisgenerierung zu
verstehen. Und beides bringt uns einen Schritt weiter im
Verständnis, was visuelle Ethnografie unter diesen Gesichtspunkten

heute zu leisten vermag.

" Ein weiterer Unterschied von Kunst und Wissenschaft besteht darin, dass es nicht notwendigerweise zu den Zielen von Künstlerinnen und

Dramaturgen gehört, das eigene Vorgehen methodologisch zu reflektieren und Erkenntnisse theoretisch einzuordnen. Gerade dies gehört aber zu den

Kernanliegen wissenschaftlicher Arbeit.

147 iTsantsa#17/2012



ARTICLES LIBRES

LITERATURVERZEICHNIS

Barthes Roland
1990 (1982). Der entgegenkommende undderstumpfe Sinn: Kritische

Essays III. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu Pierre, Wacquant Loïc

1992. An Invitation to Reflexive Sociology. London and Chicago: The

University of Chicago Press.

Center for the Study of Children, Youth and Media

2005. Children in Communication aboutMigration (CHICAM).

University of London: Institute of Education.

Chen Nancy N.

1992. «Speaking nearby>. A conversation with Trinh T. Minh-ha».

VisualAnthropology Review 8(1): 82-91.

Deleuze Gilles

1997 (1985). Das Zeit-Bild: Kino 2. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.

Denzin Norman, K.

2003. Performance Ethnography: CriticalPedagogy and the Politics of

Culture. Thousand Oaks: SAGE Publications.

Fabian Johannes
1990. Power andPerformance: Ethnographic Explorations through

Proverbial Wisdom and Theatre in Shaba, Zaire. Madison: University
of Wisconsin Press.

Harper Douglas
2002. «Talking about pictures: A case for photo elicitation». Visual

Studies 17(1): 13-26.

Heider Karl, G.

1976. Ethnographic Film. Austin: University of Texas Press.

Henley Paul

2009. TheAdventure ofthe Real. Jean Rouch and the Craft of

Ethnographic Cinema. Chicago und London: The University of

Chicago Press.

Jäger Christian
1997. Gilles Deleuze: Eine Einführung. München: Fink Verlag.

Lopez Agathe
2005. «De 7 à 18 ans, les Ethnologues en Herbe étudient leur

quartier!». Tsantsa- Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen

Gesellschafter. 105-110.

Mauss Marcel
1990 (1922). The Gift: Forms andFunctions ofExchange in Archaic

Societies. London: Routledge.

Mitchell W. J. Thomas
1994. Picture Theory. Chicago: University Press.

Neale Steve

2003. «Questions of genre», in: Barry Keith Grant (Ed.), Film Genre

Reader III, p. 160-184. Austin: University of Texas Press.

Nichols Bill

1995. «Performativer Dokumentarfilm», in: Manfred Hattendorf

(Hg.), Perspektiven des Dokumentarfilms, S. 149-166. München:

diskurs film Verlag. (Münchner Beiträge zur Filmphilologie, 7).

Oester Kathrin, Fiechter Ursula, Kappus Elke-Nicole

2008. Schulen in transnationalen Lebenswelten: Integrations- und

Segregationsprozesse am Beispiel von Bern West. Zürich: Seismo.

Oester Kathrin
2009. «Filmische Bilder als Erkenntnismittel», in: Lucie Bader Egloff

et al. (Hg.), research@film: Forschungzwischen Kunst und Wissenschaft,

S. 22-32. Zürich: Zürcher Hochschule der Künste.

Piault Marc-Henri
2000. Anthropologie et Cinéma. Paris: Nathan.

Rötzer Florian
1987. «Die Träumereien des Wissens». Psyche: Zeitschriftfür
Psychoanalyse und ihreAnwendungen 8: 717-725.

Rouch Jean

1999. Jean Rouch: Au cours de trois entretiens.

Web version: http://www.cinespikfrench.com/rouch.htm, letzter

Zugriff 30. September 2011.

2003a. Ciné-Ethnography: Jean Rouch. Edited and Translated by
Steven Feld. Minneapolis and London: University of Minnesota

Press.

2003b. «The camera and man», in: Paul Hockings (Ed.) Principles of
VisualAnthropology, p. 79-98. Berlin and New York: Mouton de

Gruyter.

Schechner Richard
1985. Between Theatre andAnthropology. Philadelphia: University of

Pennsylvania Press.

148 / Tsantsa #17 2012



FREIE BEITRÄGE

Schneider Arnd, Wright Christopher (Eds)

2010. Between ArtandAnthropology: Contemporary Ethnographie

Practice. Oxford, New York: Berg.

FILMVERZEICHNIS

Sjöberg Johannes

2006. «The ethnofiction in theory and practice». Newsletter ofthe

NordicAnthropologicalFilm Association, NAFANetwork, vol. 13.3a

(August). Web version: http://www.nafa.uib.no, letzter Zugriff 30.

September 2011.

MacDougall, Judith & David
1977. Lorang's Way (Human Studies Film Archives, Smithsonian

Museum Support Center, Suitland, MD).

Rouch Jean
1957-1967. Jaguar (France: Films de la Pléiade).

Stoller Paul

1992. Cinematic Griot. Chicago: The University of Chicago Press.

1958. Moi, un noir (France: Films de la Pléiade).

1959. Lapyramide humaine (France: Films de la Pléiade).

Turner Victor
1987. TheAnthropology ofPerformance. Baltimore: The John Hopkins

University Press.

AUTORINNEN

Kathrin Oester ist Sozialanthropologin, spezialisiert in Medienanthropologie, Bildung und Migration. Sie unterrichtete

Medienanthropologie an verschiedenen Universitäten und baute das medienanthropologische Curriculum am Institut für
Sozialanthropologie der Universität Bern auf. Sie realisierte verschiedene ethnografische Filmprojekte und ist (Ko-)Autorin von
Artikeln und Büchern zu (medien-)anthropologischen Fragen und Migration. Zurzeit arbeitet sie als Forschungsbeaufragte an
der Pädagogischen Hochschule Bern.

Prof. Dr. Kathrin Oester, PHBern, Fabrikstrasse 2, 3012 Bern
kathrin. oester@phbern. ch

Bernadette Brunner studierte Sozialanthropologie, englische Linguistik und Spanisch an den Universitäten Fribourg,
Schweiz und Murcia, Spanien. Sie ist wissenschaftliche Assistentin an der Pädagogischen Hochschule Bern und Doktorandin
am Seminar für Kulturwissenschaft und Europäische Ethnologie der Universität Basel.

Bernadette Brunner, PHBern, Zähringerstr. 15, 3012Bern
bernadette. brunner@phbern. ch

149 / Tsantsaffl7/2012


	Performance Ethnografie : jugendliche Selbstrepräsentationen im Kontext von Jean Rouchs partizipativem Forschungsstil

