
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17 (2012)

Artikel: L'ethnicité à l'épreuve du quotidien : ethnographie d'une équipe de
baseball lycéenne à Taïwan

Autor: Soldani, Jérôme

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

L'ETHNICITÉ À L'ÉPREUVE
DU QUOTIDIEN

Ethnographie d'une équipe de baseball lycéenne à Taïwan

Texte: Jérôme Soldant

Abstract

EVERYDAY LIFE AS A CHALLENGE TO ETHNICITY

Ethnography of a Senior High School Baseball Team in Taiwan

The Commercial and Aquaculture Senior Vocational High School of Chengkung in southeast Taiwan is considered to be

financially poor, yet it continues to support a permanent baseball team. This is in part due to the prestige and financial
donations generated by the team's success, in part because of baseball's association with prevailing national moral
values, and in part due to the public funding attracted by the predominately Indigenous make-up of the team.
Relationships between team players are crystalized as they spend their days between lessons, training, competitions
and in their dormitories, organized under the aegis of the paternalistic figure of the coach. Here ethnic categorization
tends to yield before a sense of egalitarianism brought about by communal living and team member status in favor

of an age-based hierarchy between older and younger team players.

Mots-clés: Taiwan, baseball, lycéeprofessionnel, internat, Aborigènes, ethnicité

Keywords: Taiwan, baseball, senior vocationalhigh school, boardingschool, Indigenous, ethnicity

Le baseball scolaire rassemble à Taiwan la très grande majorité
des clubs amateurs pour enfants1. Il constitue une formation

parallèle dans le système éducatif, mais toujours inscrit dans

le cadre de l'école qui héberge ses joueurs dans des internats,
à partir du collège. Dans le contexte taïwanais, le baseball est

une affaire de spécialistes. Il est relativement peu enseigné en

cours d'éducation physique. Il est présenté, implicitement ou

non selon les cas, par les autorités, parents des joueurs,
enseignants et entraîneurs comme un remède à la déscolarisation

d'enfants issus des minorités aborigènes et des classes dites
«défavorisées» et comme un moyen d'intégration. Les valeurs

morales y sont affirmées avec d'autant plus de force et les

joueurs soumis à un régime de vie ascétique.

Le lycée national professionnel de commerce et d'aquaculture

de Chengkung (Guoli Chengkung Shangye Shuichan

Zhiye Xuexiao ou, en abrégé, Chengkung Shangshuï) est un
établissement public et mixte du sud-est de Taïwan qui s'appuie

sur l'identité «aborigène» de son équipe de baseball et

sur la démonstration d'une discipline drastique pour alimenter

sa réputation de modèle pour la nation. La promotion de son

image, faisant appel aux représentations sociales qui entourent
le baseball scolaire taïwanais, est un moyen d'attirer de

nouveaux élèves et d'obtenir plus de subventions. Comment les

adolescents qui composent cette équipe vivent-ils cette
politique de l'établissement au quotidien et négocient-ils leurs

appartenances et relations au travers de leur mode de vie?

1

Je souhaite exprimer toute ma gratitude à Ghislaine Gallenga, à Frédérique Guyader, aux éditrices de ce numéro thématique, Véronique Pache

Huber et Laurence Ossipow, ainsi qu'aux évaluateurs anonymes de la revue dont les lectures attentives des premières versions de cet article et les

commentaires auront largement contribué à son amélioration. Mais ma reconnaissance va par-dessus tout aux joueurs et à l'entraîneur de Chengkung

Shangshui, ainsi qu'à l'établissement, pour leur hospitalité et leur générosité au cours de mon enquête de terrain.

96 / Tsantsa #17/2012 96-105



DOSSIER

La contribution des Aborigènes au baseball taïwanais et à

son histoire les inscrit dans un rôle d'instruments et de cibles

de la construction nationale par l'éducation et par le sport
(Yu & Bairner 2010). Mais ce que retiennent l'historiographie

et les pouvoirs publics ne correspond pas toujours avec
la réalité vécue par les acteurs. L'exemple de Chengkung
Shangshui montre des joueurs lycéens, âgés de 15 à 18 ans,

aux prises avec un emploi du temps surchargé entre les cours

et les entraînements. Leur vie sociale se joue essentiellement

au sein de leur dortoir où les aînés régissent les cadets, et

où l'entraîneur édicté les règles. Le respect des adolescents

pour son autorité et pour l'institution n'empêche pas
certaines transgressions qui sont tout autant parties prenantes
de la construction de leur identité.

L'enquête au sein du lycée de Chengkung s'est déroulée

sur deux séjours d'un mois en décembre 2008 et mai 2010.

Elle s'inscrit dans les dix-huit mois de terrain consacrés à

mes recherches de doctorat en anthropologie sur le baseball

de Taïwan. J'ai chaque fois logé dans l'hôtel de pratique de

l'établissement qui jouxte le dortoir des joueurs. Réservé

aux visiteurs, c'est là que s'exercent les lycéens apprentis en

hôtellerie et restauration. Les données collectées sont
essentiellement le fruit d'observations de leur quotidien, du lever

au coucher, et de discussions le plus souvent informelles.

Il s'agissait de comprendre les ressorts de l'organisation de

leur vie de tous les jours, les mécanismes de transmission de

leurs compétences et la façon dont ils s'inscrivent au sein de

leur établissement. Cette enquête englobe les entraîneurs,
les professeurs et l'administration du lycée. Les parents sont
notablement absents de cet univers.

Il n'est pas question de faire ici l'ethnographie d'une école

(Delalande 2007; Filiod 2007), mais plutôt de prendre en

considération le mode de vie d'un groupe d'adolescents, au

croisement des mondes scolaire et professionnel. Il s'agira de

comprendre comment ces adolescents articulent les

entraînements quotidiens, le calendrier des compétitions et les

impératifs de leur scolarité. Une attention toute particulière

sera accordée à leur principal lieu de résidence, l'internat,

où se cristallisent les relations interpersonnelles et où

les adultes, à l'exception de l'entraîneur, ne pénètrent que
rarement. Le fait que les joueurs de baseball professionnels
formés à Taïwan, d'où qu'ils viennent, partagent une
expérience très proche en termes d'apprentissage et de mode de

vie, interroge la formation d'une culture spécifique des

pratiquants spécialistes du baseball taïwanais.

La place des Aborigènes dans l'histoire
du baseball taïwanais

Le baseball est introduit à Taïwan au début du XXe siècle,

par les Japonais qui administrent l'île entre 1895 et 1945. Ils

pratiquent eux-mêmes ce sport depuis les années 1870 et le

considèrent, après un rapide processus de réappropriation,
comme la quintessence de leur propre culture (Roden 1980).

Il est associé, à partir des années 1920, à la politique d'assimilation

des Taïwanais de tous horizons ethniques à l'empire.
Les écoles, qui jouent un rôle stratégique dans ces mesures

d'intégration, deviennent un foyer de la diffusion du sport
et plus particulièrement du baseball. La participation des

populations aborigènes, parmi les plus farouchement opposées

au régime, est très largement encouragée. Le baseball

permettra à plusieurs d'entre eux de partir étudier au Japon

(Yu 2007a: 17-18). Quand le Parti nationaliste chinois
(Kuomintang) prend possession de Taïwan en 1945, puis s'y replie
en 1949 à la suite de la défaite face aux forces communistes

sur le continent, il fait du sport l'un des piliers de son système
éducatif. Plutôt que de bannir le baseball comme stigmate
de la période japonaise, le Kuomintang choisit d'en faire un
levier de la mobilisation nationaliste dans un territoire dont
il vient de prendre le contrôle et sur lequel il se trouve dès

lors confiné (Morris 2010: 54-78; Soldani 2011: 680-681).

Le baseball acquiert le statut de «sport national» (guoqiu)2
dans les années 1970, au moment où Taïwan se retrouve isolée

de la scène internationale avec la reconnaissance de Pékin

par les Nations Unies. Il devient un instrument de sa diplomatie

et un symbole de sa réussite économique, grâce aux
nombreux succès internationaux remportés par des équipes
scolaires. Les jeunes joueurs taïwanais, qui gagnent la Little
League World Baseball Series3 à dix-sept reprises entre 1969

et 1996, deviennent les dépositaires de l'honneur national et
les représentants d'une culture chinoise aux valeurs
«confucéennes» promues par l'Etat-parti (Sundeen 2001).

L'enseignement de la morale occupe une place prépondérante

dans les programmes scolaires jusqu'à la fin des années

1980 (Meyer 1988). Avec la démocratisation du pays et
l'alternance politique du pouvoir exécutif au tournant des années

2000, il perd de son poids (Corcuff 2001), mais le modèle
semble avoir gardé une certaine prégnance dans le baseball
scolaire. Il conserve un ordre hiérarchique dit «confucéen»,
où «piété filiale» (xiao) et «patriotisme» (zhong) tendent à se

confondre (Stafford 1992), expliquant certaines similitudes

2 Tous les termes entre parenthèses et en italiques sont les translittérations du chinois mandarin.

3 Compétition pour les 10-12 ans dont les phases finales se déroulent annuellement à Williamsport (Etats-Unis), depuis 1939.

97 iTsantsatt17 / 2012



DOSSIER

avec le service militaire. L'inscription des Aborigènes dans

le système éducatif apparaît donc comme essentielle pour les

besoins hégémoniques de l'Etat face à des populations qu'il
juge récalcitrantes.

Les Aborigènes, qui constituent environ 30% des effectifs

de la ligue professionnelle de baseball (Yu & Bairner
2010: 75), ne représentent que 2% de la population totale
actuelle qui s'élève à 23 millions d'habitants. Les autres 98 %

appartiennent à la majorité han (chinoise), qui se divise elle-
même entre Hoklo (73 %), Hakka (12 %), parlant respectivement

le hokkien et le hakka, et les Continentaux Waishen-

gren, 13 %), issus de la dernière vague migratoire venue de

toute la Chine entre 1945 et 1955, ainsi que leurs descendants

(Allio 2000: 45)4. En 1994, au terme d'une longue
histoire de stigmatisation par les autorités, japonaises puis
chinoises, et de luttes politiques pour leur autodétermination,

les Aborigènes obtiennent du gouvernement taïwanais
la reconnaissance de leur statut de «populations autochtones»

(yuanzhumin) (Allio 1998; Simon 2009). Ce statut administratif

concerne, depuis 2008, les membres recensés de

quatorze groupes distincts5. L'utilisation de cette appellation par
les Aborigènes eux-mêmes met en évidence le choix
politique d'une négociation au travers d'une catégorie qui tend
à effacer cette pluralité et à réinterpréter l'histoire dans des

versions concurrentes (Liu 2011: 256)6.

En 1968, l'équipe de l'école élémentaire de Hungyeh,
un petit village montagnard du comté de Taitung, uniquement

composée de jeunes aborigènes bunun, défait à deux

reprises une équipe japonaise en tournée à Taïwan et
prétendument championne du monde en titre. Vingt-mille spectateurs

s'étaient rassemblés dans le stade de Taipei pour assister

aux prouesses d'enfants originaires d'une région réputée
la moins développée du pays et dépeints comme des va-nu-
pieds jouant avec des bâtons de bambou et des pierres plutôt
que des battes et des balles, bien qu'ils disposassent en réa¬

lité de ce matériel. De nos jours encore, cet événement est

largement considéré comme l'avènement du baseball comme

«sport national» à Taïwan et le point de départ de la longue
série de victoires taïwanaises en Little League Baseball.

La «légende de Hungyeh» (Hungyeh chuanqï) sert la

construction nationale d'un Etat pluriethnique par
l'intégration des Aborigènes et la légitimation d'un nouvel ordre
social et politique (Yu 2007b: 1265; Yu & Bairner 2010). Elle

raconte que Lin Chu-peng, un Han, directeur de l'école
élémentaire de Hungyeh à partir de 1963, avait trouvé dans le

baseball, pratiqué dans le village avant son arrivée, un moyen
de remédier à l'absentéisme chronique dont souffrait son
établissement et de rapprocher les différents groupes aborigènes
voisins souvent en conflits (Yu 2007b: 1268). Les jeunes
Bunun, rétifs à l'enseignement scolaire, deviennent, grâce

au baseball, des élèves plus assidus et de «bons citoyens» (hao

guomin) qui défendent avec héroïsme les couleurs de la

République de Chine. En dépit de leur pauvreté, les joueurs de

Hungyeh ont terrassé la riche équipe japonaise grâce à leur

tempérament «effréné et insouciant» (bu shou jushu, ziyou
zizaï) qui servira désormais à caractériser le style de jeu des

Aborigènes (Morris 2010: 81-92).

Souvent décrits, dans les discours de la majorité han,

comme paresseux, de faible intelligence ou parfois violents
(Yu & Bairner 2010: 74), les Aborigènes bénéficieraient

cependant de leur milieu de vie montagnard pour développer
leurs facultés physiques. Ils seraient biologiquement mieux
armés en termes de masse musculaire et d'endurance car-
diovasculaire. Si aucune preuve scientifique ne vient valider

de telles thèses relevant du darwinisme social, les propos
stigmatisants demeurent (Lin 2010: 25-51). Cette étiquette
sociologique et génétique a généré des politiques de scolarité

spécialisée encourageant les jeunes aborigènes à suivre
des études dans certains secteurs d'activité pour lesquels
ils seraient naturellement doués (sport, danse, chant, arts

"Les Aborigènes sont l'objet d'un recensement annuel par le gouvernement, à l'égard duquel il faut évidemment rester prudent (Allio 1998: 54-55).
Les autres chiffres ne sont que des estimations fondées sur plusieurs sondages et recherches. Pour plus de détails concernant ces groupes ethniques,

voir le dossier consacré aux dynamiques identitaires à Taïwan dans le numéro 57 de Perspectives chinoises (2000: 44-91). Selon le rapport d'octobre

2011 du Council of Indigenous Peoples, placé sous l'autorité du Premier ministère taïwanais, 518929 individus ont été recensés comme appartenant à

l'un des groupes autochtones (http://www.apc.gov.tw/portal/docDetail.html?CID=940F9579765AC6A0ë'DID=0C3331F0EBD318C233E85DA8A
CB82355, page consultée le 14.03.2012).

5 Neuf groupes étaient déjà reconnus sous l'administration japonaise (1895-1945), à savoir les Pangcah (ou Amis), Paiwan, Atayal, Bunun, Puyuma,

Rukai, Tsou, Saisiat et D'ao (ou Yami). Entre 2001 et 2008, s'ajoutent les Thao, Kavalan, Truku (ou Taroko), Sakizaya et Seediq, le plus souvent à

l'occasion d'une scission avec l'un des groupes précédents.

6 II est impératif de contextualiser ces différentes références identitaires qui sont le résultat d'interactions entre plusieurs niveaux de revendications et

d'appartenances allant de l'échelle nationale avec l'ensemble pan-aborigène des «populations autochtones» à la dimension plus locale du «village»

(buluo), en passant par les groupes ethniques, les lignages ou les classes d'âge (Liu 2010).

98 / Tsantsa #17 /2012



DOSSIER

autochtones) ou dans des domaines professionnels prédéterminés

(mécanique, infirmerie, hôtellerie-restauration, etc.)

pour lesquels des classes ont été spécifiquement créées pour
eux (Hsu & Lou 2011).

Les acteurs aborigènes du monde du baseball considèrent

généralement ce sport comme l'un des rares moyens de promotion

économique et sociale à leur portée dans un contexte où

les population autochtones de Taïwan, comme celles d'autres

parties du monde, connaissent un niveau de vie inférieur au

reste de leurs concitoyens (Simon 2009: 313). Certains

partagent le même point de vue que les autorités, selon lequel
le baseball aurait rempli sa mission civilisatrice, en contribuant

à la transformation des «barbares» {fan) en «aborigènes»

(,yuanzh.um.in), notamment en amenant dans son sillage
l'éducation, du travail et donc de l'argent. Ces représentations ne

tiennent pas compte cependant des désagréments d'un milieu
où ne survivent que les plus aptes, de la faible place laissée à

l'enseignement général et du manque patent de débouchés

qui tendent à reproduire les inégalités sociales déjà existantes

(Lin 2010: 122-126). Malgré leur forte représentation sur les

terrains et les salaires élevés dont certains peuvent, ou ont

pu, bénéficier, ce n'est qu'en 2003 qu'un Aborigène accède

au poste de capitaine de l'équipe nationale et en 2006 à la

responsabilité d'entraîneur général d'un club professionnel
taïwanais (Yu & Bairner 2010: 74). Il faut attendre la saison

2011 pour qu'un joueur professionnel obtienne le droit de porter

son nom aborigène au dos de son maillot.

Cette appartenance «aborigène» n'est cependant revendiquée

collectivement que lors de certains discours publics ou

médiatiques servant la promotion de l'équipe. Ils font la

plupart du temps référence à la combativité censée caractériser

un style de jeu spécifique aux Aborigènes. Pour s'encourager,
les joueurs utilisent parfois des «chants guerriers» {zhangé) en

langue autochtone, même si la totalité des équipiers ne sont

pas aborigènes ou n'appartiennent pas au même groupe
ethnique. Mais il n'est jamais vraiment question de guerre et ils

peuvent mobiliser de la même manière des airs de la musique

pop en langue chinoise. Aussi, quelle place cette dimension

ethnique occupe-t-elle dans le quotidien d'une formation
ainsi qualifiée d'«aborigène»? Que peut nous apprendre à ce

sujet l'examen ethnographique de l'équipe permanente d'un
lycée tel que celui de Chengkung Shangshui?

Chengkung, son lycée et son équipe
de baseball

Chengkung est une petite ville portuaire du sud-est de Taïwan,
coincée entre l'océan Pacifique et un massif montagneux,
située à 60 km du tropique du Cancer au nord et autant de

la ville de Taitung au sud. La circonscription de Chengkung
abrite environ 17 000 habitants dont près de la moitié sont
recensés comme «aborigènes», appartenant pour la plupart au

groupe des Pangcah (ou Amis). Son unique lycée, Chengkung
Shangshui, accueille en moyenne 450 élèves par an, répartis

dans les trois années du cursus et engagés dans l'une des

filières proposées par l'établissement: commerce, aquaculture,
informatique, tourisme et restauration. A Taïwan, le recrutement

pour entrer au lycée se faisant sur concours, ils viennent
des quatre coins du pays. Une quarantaine de garçons, toutes
années confondues, font également partie de l'équipe de baseball

permanente du lycée. Cela signifie qu'ils consacrent plus
de la moitié de leur temps scolaire à l'apprentissage de ce sport
et vivent la plupart du temps au sein d'un dortoir spécifiquement

mis à leur disposition à l'intérieur de l'établissement.

En raison de son faible effectif, le lycée est moins bien

pourvu que d'autres établissements plus fréquentés. Or, une

équipe de baseball de niveau lycéen est particulièrement
coûteuse. Elle nécessite un terrain de jeu aux dimensions

conséquentes, des espaces d'entraînement aménagés (pistes pour
lanceurs, cages pour batteurs, etc.), des salles de musculation

et un équipement onéreux (balles, casques, battes, gants,
maillots, protections, propulseurs de balles électriques, etc.).

D'importants frais de transport et de logements sont également

engagés lors des compétitions, qui ont généralement lieu
dans l'ouest de l'île7. Pour limiter les frais, l'équipe loge parfois

gratuitement dans un temple et compte sur l'aide des parents
des joueurs constitués en «groupe de soutien» {houyuanhuï).

Pour augmenter ses rentrées d'argent, l'établissement
mobilise des bailleurs de fonds publics et privés, en

soulignant les bons résultats de l'équipe, qui se classe régulièrement

parmi les huit meilleures du pays, en dépit de ses faibles

finances8. Il insiste aussi sur l'identité «aborigène» des joueurs
et leur respect de valeurs morales dominantes au sein de la

société taïwanaise, telle que la piété filiale. Les médias
qualifient souvent l'équipe de Chengkung Shangshui d'héritière

7 Ces déplacements coûtent entre 90000 et 300 000 dollars taïwanais (entre 2250 et 7500 euros), et ne sont que partiellement remboursés en fonction
des résultats sur le terrain (entre 80 et 90 % si le club termine dans les quatre premières places, ou autrement à hauteur de 50 à 60 % selon les

compétitions). Un euro équivaut à une quarantaine de dollars taïwanais.

8 Sur la page du site Internet du lycée consacrée à l'équipe, figure la démarche pour faire des dons à l'établissement et ainsi «soutenir le baseball

aborigène de la côte-est (de Taïwan)».

99 /Tsantsa#17/2012



DOSSIER

de l'«esprit de Hungyeh» (Hungyeh jingshen). Ils montrent à

l'envi des balles et des battes rafistolées servant à l'entraînement.

Mais, comme à Hungyeh autrefois, faire de la récupération

n'exclut pas de posséder par ailleurs du matériel correct.
Le club reçoit des dons privés de particuliers ou d'entreprises,

parfois sous forme de sponsoring. L'Etat est sollicité au travers
de plusieurs de ses organes, notamment ceux qui sont impliqués

dans le soutien aux Aborigènes. Cette démarche et la

rhétorique de la pauvreté sont très courantes de la part des écoles

taïwanaises entretenant une équipe de baseball.

Bien que l'établissement affirme que tous ses joueurs
sont aborigènes, en 2010, seuls trente-deux d'entre eux, sur

trente-sept, le sont. Cette large majorité conforte cependant
l'image publique promue par le lycée. Vingt-six joueurs sont
de père et de mère aborigènes, parfois de groupes ethniques
différents. Dans ce cas, ils se réfèrent systématiquement à

celui du père. Sept d'entre eux n'ont qu'un seul parent
appartenant à un peuple autochtone, mais se situent chaque fois

dans le groupe de ce dernier. Au total, vingt-huit sont Pan-

gcah, trois sont Bunun et le dernier est Puyuma. Cinq n'ont

aucun de leurs deux parents recensés comme «aborigène» et
sont donc considérés comme han. Le statut d'«aborigène»

ouvre des droits à une allocation de 21000 dollars taïwanais

(un peu plus de 500 euros) pour l'année scolaire, qui coûte

autour de 55 000 dollars taïwanais (environ 1350 euros) à un
joueur de baseball, en fonction des options choisies9. C'est

un apport non négligeable si l'on considère que leurs parents

occupent tous des emplois à revenus modestes, quand ils en

ont un, dont les plus lucratifs sont ceux de petits commerçants

ou de petits fonctionnaires de police. Ce statut offre
aussi des points en plus pour les examens aux concours
d'admission à l'université. Ces commodités sont le produit d'une

politique nationale d'intégration des minorités à l'Etat.

Les joueurs peuvent donc instrumentaliser cette identité

pour obtenir les avantages qui lui sont attachés. Mais
ils ignorent ou confondent souvent les appartenances
ethniques de leurs coéquipiers. Ils sont originaires de régions
éloignées, ne sont pas tous nés de parents aborigènes, et ceux
qui le sont n'appartiennent pas toujours au même groupe
ethnique. Dans les pratiques linguistiques quotidiennes, la langue

véhiculaire est le mandarin. S'il leur arrive d'employer
des termes en langues aborigènes, ils le font au même titre
qu'avec d'autres empruntés au hokkien, à l'anglais ou encore
au japonais (Soldani 2010). Entre eux, ils s'appellent toujours

par leurs prénoms ou surnoms chinois et beaucoup ne parlent

pas couramment leur langue ethnique maternelle. Bien

qu'ils puissent s'exprimer longuement sur leur appartenance
ethnique lorsqu'ils sont interrogés, reprenant parfois des

éléments du discours institutionnel, y compris les plus stigmatisants,

l'observation de leur quotidien ne montre en revanche

aucune mobilisation spontanée de leur ethnicité dans leurs
relations ou la construction de leur identité collective,
essentiellement subordonnées aux tâches journalières et à un mode
de vie organisé autour de leur pratique du baseball.

Un quotidien laborieux et un emploi du
temps surchargé

Les jours de classe, les joueurs se lèvent entre 5h et 5h30. Tout
le monde quitte le dortoir à 5h50, pour commencer les échauf-
fements vers 6h du matin. Entre 7h et 8h30, ils prennent un

petit-déjeuner rapide, se douchent et se préparent pour la suite

de la journée. Ils passent des cours le matin, entre 8h30 et midi,
aux entraînements forcenés l'après-midi, de 13h30 aux environs

de 18h. Ils inversent cet ordre d'une semaine à l'autre.

Après le repas du soir, entre 18h et 19h, les joueurs ont encore
deux heures pour étudier, suivre des cours de rattrapage ou
faire de la musculation. Après s'être douchés et changés une
dernière fois, ils vont se coucher autour de 22h. Un tel rythme
quotidien pour les joueurs de baseball lycéens fait figure de

norme à Taïwan (Yu 2007a: 85-88). Durant les week-ends et

en période de vacances, sauf pour les fêtes et les longs congés

d'été, ils restent généralement à l'internat et consacrent
normalement la moitié de leur temps à l'entraînement. Beaucoup
ne rentrent pas chez eux en raison de la distance les séparant
de leur domicile familial et du coût que représentent les trajets.

Leur emploi du temps scolaire est aménagé en fonction des

besoins du baseball. Les cours sont annulés pour les

entraînements et en temps de compétition, de sorte que les joueurs

manquent près de la moitié des enseignements suivis par leurs

camarades, malgré les séances de rattrapage. Les attentes sur
leurs copies sont souvent revues à la baisse, avec des sujets
volontairement simplifiés. Des unités d'enseignements sont

parfois automatiquement accordées, pour ne pas bloquer le

joueur dans son cursus. Il en résulte un regard souvent
condescendant du corps professoral et de l'administration du lycée

qui s'efforcent de justifier le faible niveau scolaire des joueurs

par leur implication corps et âme dans le sport. Cette corré-

9 Selon un rapport du Council of Indigenous Peoples daté du mois de septembre 2010, le revenu annuel par ménage aborigène serait de 497 000

dollars taïwanais (environ 12500 euros), soit deux fois inférieur à la moyenne nationale (http://www.apc.gov.tw/portal/docDetail.htmliCID» 19F6D

D25969C 101D@DID=0C3331F0EBD318C2A09FECB73018C3C9, page consultée le 14.03.2012).

100/Tsantsa#1712012



DOSSIER

lation, qui n'est ni systématique, ni évidente, colle à l'image
des joueurs de baseball taïwanais qui ont la réputation d'être

peu enthousiastes, voire rétifs, aux études.

Lorsqu'ils vont en cours, les joueurs portent l'uniforme
de l'établissement. Pour l'entraînement, ils revêtent la tenue

et l'équipement réglementaires des joueurs de baseball:

casquette, gant, battes, chaussures à crampons, etc. Ces

changements répétés de tenue font du lavage de leurs vêtements,
dont ils sont aussi responsables, l'une de leurs principales
préoccupations. Ils s'organisent à tour de rôle pour faire tourner la

demi-douzaine de machines à leur disposition dans leur dortoir,

étendre et ramasser le linge, profitant de la moindre pause

entre deux cours ou deux phases d'entraînement pour s'en

charger. Le problème devient d'autant plus sensible durant la

saison des pluies qui court de mai à octobre.

Les joueurs soulignent l'aspect routinier de leur quotidien,
parfois ennuyeux et souvent prévisible. Ils ne considèrent pas

leurpratique du baseball comme unjeu, mais comme une forme

de «travail» (gongzuo), au sens de labeur, qui ne se limite pas

au temps passé sur le terrain. Les joueurs sont autant responsables

de leur apparence et de leur matériel que du terrain qu'ils
ont la charge d'entretenir. De longues heures hebdomadaires,

prises sur le temps d'entraînement, sont consacrées à couper
l'herbe et à damer le sable. Cette tâche est par ailleurs considérée

comme essentielle par l'entraîneur comme par les joueurs.
Le terrain est leur «lieu de travail» (gongzuo de difang) et les

autres lycéens ne foulent que rarement ce domaine réservé.

L'internat comme principal lieu
de sociabilité

Ce n'est cependant ni sur les bancs des classes ni sur les

terrains que les joueurs passent la majeure partie de leur temps,
mais à l'internat où ils demeurent presque toute l'année. La

plupart des joueurs lycéens expérimentent ce mode de vie

depuis le collège. Faute de place, certains joueurs, le plus

souvent en première année, occupent des chambres dans le

bâtiment d'en face, un autre dortoir qui accueille essentiellement

les élèves en section hôtelière et le réfectoire commun
au sous-sol. Ils y retournent juste avant l'extinction des feux,
vers 22h. Les internes ont alors le choix d'aller se coucher,

pour éventuellement prolonger les discussions avec leurs

camarades de chambre, ou rester dans l'une des salles

communes qui restent éclairées pour ceux qui souhaitent continuer

de faire leurs devoirs. Même si cela peut être un prétexte

pour rester éveillé et continuer à bavarder ou regarder la

télévision, les joueurs ne s'éternisent guère le soir, du fait de la

fatigue accumulée tout au long de la journée.

Le dortoir compte douze chambres, toutes climatisées pour
mieux supporter les pénibles chaleurs de l'été tropical. Chacune

accueille deux ou trois joueurs, et dispose d'une petite salle de

bain. Un grand bureau dans chaque pièce offre un espace de

travail confortable pour les occupants et leur permet d'entreposer

casquettes, balles, bouteilles et autres revues en plus des

manuels scolaires. Les deux étages du bâtiment sont reliés entre

eux par un grand escalier au centre qui conduit jusqu'au toit.
Au milieu de chacun des deux étages se trouve une salle

commune, disposant d'une télévision, souvent allumée sans

personne pour la regarder, une fontaine à eau, et des tables basses

autour desquelles sont installés des bancs et des chaises pour
qu'une dizaine de personnes au maximum puisse s'asseoir.

En dehors des heures de sommeil, du temps, souvent trop
court, consacré aux devoirs et des minutes de préparation à la

hâte juste avant de sortir pour s'entraîner ou aller en cours, le

dortoir est apprécié comme lieu de délassement. Les joueurs
aiment y prendre une douche, faire une sieste, boire et manger,
discuter, écouter ou jouer de la musique. Ils regardent souvent
la télévision, la plupart du temps du baseball, mais aussi des

dessins animés, des émissions musicales, des films d'actions,
hongkongais ou américains, et des séries taïwanaises. Il leur
arrive aussi de jouer à des jeux vidéo ayant souvent le baseball

pour thème. Leur tenue est aussi plus décontractée dans

les temps libres: tongs, shorts à fleurs ou survêtements, t-shirts
de couleurs vives, tranchent avec les uniformes réglementaires
des terrains et salles de classe. A l'intérieur du dortoir, il n'est

pas rare qu'ils se déplacent torse nu, voire en caleçon.

Les adultes ont un accès limité au dortoir des joueurs, à

l'exception de l'entraîneur qui n'y demeure pas, et des

surveillants, qui ne manquent pas de faire de temps à autre une

inspection à l'improviste. Parents et enseignants attendent

généralement devant la porte jusqu'à ce qu'ils soient conviés
à entrer. Les joueurs, qui sont responsables du maintien de

l'ordre au dortoir, n'ont ainsi pas manqué l'occasion de se

le réapproprier. Tout ceci contribue à faire de l'internat un

espace de vie réservé aux joueurs et où ils s'affirment comme
les «acteurs» de leur propre culture (Delalande 2009: 6).

Les relations entre «aînés» et «cadets»

Les joueurs appartiennent tous à la même classe d'âge de lycéens
adolescents mais se divisent en fonction de l'année scolaire dans

laquelle ils sont inscrits. C'est la position par rapport au cursus
scolaire qui établit la relation entre «aînés» (xuezhang) et «cadets»

(xuedi). Conformément aux souhaits de l'entraîneur, chaque

soir, après 21h30, tous les joueurs se rassemblent dans la salle

commune de l'étage pour discuter. Une partie des «aînés», seuls

101 !Tsantsa#17/2012



DOSSIER

à s'asseoir sur les chaises et les bancs, félicitent ou réprimandent
leurs «cadets», et donnent les consignes pour les jours à venir.
Ces derniers ne se privent pas pour autant de répondre à des

remarques qu'ils considèrent injustifiées ou déplacées. C'est à ce

moment que, en l'absence de l'entraîneur et de tout autre adulte,

se joue la sociabilité du groupe et où doivent se désamorcer les

conflits, quitte à en venir à la dispute. Dans ce cas, la «réunion»

(kaihui), qui ne dure jamais plus d'une demi-heure, se termine

par des chants et de la musique avant de se quitter pour la nuit.

L'internat est ainsi le lieu privilégié de l'apprentissage

entre pairs des structures culturelles dans lesquelles s'inscrivent

ces adolescents, constituant une culture de passage vers

l'âge adulte (Delalande 2003: 102). Les débats sont généralement

menés par un capitaine (duizhang) et un vice-capitaine
(Juduizang) nommés par l'entraîneur parmi les joueurs en
dernière année. La charge nécessite d'être exemplaire sur le

terrain comme à l'étude, et respecté par ses coéquipiers. Avant
de confirmer son choix, l'entraîneur dit sonder les nouvelles

recrues pour déterminer qui, parmi les «aînés», a le plus
d'autorité sur eux sans avoir à les brutaliser.

En dehors de cette relation entre «aînés» et «cadets», un
certain égalitarisme est en vigueur au dortoir. Il constitue le

groupe en équipe de baseball et achève par ailleurs de gommer
les catégorisations ethniques. A l'approche d'une compétition,
ou lorsqu'un certain temps s'est écoulé, l'entraîneur exige que
les joueurs se rasent tous la tête entre eux, tandis qu'il les imite
de son côté. En ce qui les concerne, cette pratique correspond
à un souci d'«égalité» (gongping) et de «solidarité» (tuanjie).
Les petits groupes d'amitiés qui se forment, selon des critères
très variables, ne révèlent pas d'affinités particulières entre les

joueurs appartenant au même groupe ethnique, pas plus qu'ils
n'isolent les «aînés» des «cadets». Il se noue au sein de

l'internat d'étroites relations de réciprocité. Si les «cadets»

doivent parfois s'acquitter des plus basses besognes et sont
souvent mis à contribution pour rendre des services, les «aînés»

veillent à l'intégration des nouveaux venus, à leur compréhension

des consignes de l'entraîneur, et à ce que leurs devoirs

scolaires soient faits correctement, proposant éventuellement
leur aide. Ils sont responsables devant l'entraîneur qui reste la

figure tutélaire du club et celui qui dicte les règles10.

Il occupe un statut singulier dans l'univers des joueurs
adolescents qui le surnomment affectueusement «Papa», parfois

avec un brin d'ironie. En sa présence, ils l'appellent «Entraî¬

neur» (Jiaolian), le saluent toujours debout, couvre-chef à la

main, de préférence en position bien droite, et en s'inclinant
légèrement avant de disposer. Il est un intermédiaire privilégié

avec l'institution scolaire, dans la mesure où, n'ayant

pas le statut de professeur ou de fonctionnaire, il y est rattaché

mais n'y appartient pas. Il est un père symbolique dont
l'autorité est légitimée par sa connaissance du baseball et de

leurs contraintes quotidiennes. Kao Ke-wu, qui est lui-même

aborigène, du groupe des Pangcah, sert aussi d'exemple à ses

joueurs. Entre 2009 et 2011, et à plus de soixante ans, il
suivait un cursus de master dans une université située de l'autre
côté de l'île, exigeant qu'il fasse des allers-retours en train de

plus de quinze heures, presque chaque week-end. Il insiste
lourdement sur la question des études et des diplômes, lutte
contre l'absentéisme de ses joueurs et veille à ce que chacun

trouve une place à l'université à la sortie du lycée. En mai

2010, il annonçait avec fierté l'admission de toute la promotion

dans différentes universités. Les noms des anciens élèves

et des établissements supérieurs dans lesquels ils ont poursuivi

leur cursus sont affichés dans le dortoir comme autant
de modèles pour la nouvelle génération.

Interdits et transgressions

Kao définit le baseball comme une forme d'«éducation»

(jiaoyu) combinant les qualités «morales» (dé), «physiques»

(ti), «intellectuelles» (zhi), «esthétiques» (meï) et surtout de

«vie en groupe» (gun), au fondement de l'éducation nationale à

Taïwan. La «vie en groupe» est réglée par la «politesse» (limao),

comme manifestation du respect de la hiérarchie sociale, et

l'«esprit sportif» (yundongjingshen) qui englobe la persévérance

et la constance dans l'effort, la résistance à la fatigue,
la responsabilité de son état physique et l'idée que la blessure

ou la maladie ne sont pas une fatalité. Tout ce qui peut
mettre en danger l'intégrité physique d'un joueur ou l'équilibre

du groupe est en conséquence fermement combattu. Si

un joueur tombe malade avant une compétition, il pourra être

puni et sera écarté du groupe, parfois renvoyé chez lui, pour
éviter l'épidémie. Il est recommandé de ne pas s'amuser avec
les autres élèves, comme par exemple participer à une partie
de basket-ball, pour éviter les blessures.

Il est aussi formellement interdit aux joueurs de boire,
fumer ou mâcher le bétel. Si les joueurs se montrent consciencieux,

y compris lorsqu'ils sont livrés à eux-mêmes, il arrive

10 Les ressemblances avec le système des Public Schools britanniques au XIXe siècle ne sont peut-être pas fortuites. Le Japon de l'ère Meiji 1867-

1912) s'est largement inspiré du modèle anglo-saxon pour la modernisation de ses propres écoles (Darbon 2008: 284-295) avant de le diffuser à

Taïwan sous son administration (1895-1945).

102 iTsantsa#17/2012



DOSSIER

qu'ils transgressent certains de ces interdits, à leurs risques
et périls. Certains mâchent le tabac discrètement durant
l'entraînement. D'autres se réfugient à l'internat pour fumer une

cigarette, ou boire de l'alcool. Dans ce cas, prime la loi du

«pas vu pas pris» et les joueurs tentent chaque fois de se couvrir

les uns les autres, allant jusqu'à des manœuvres de diversion.

S'ils sont pris sur le fait, l'entraîneur peut parfois
fermer les yeux et tenter de régler les problèmes en interne. Il
veille ainsi à ce que l'équilibre de son effectif ou l'avenir de

ses joueurs ne soit pas menacé par la sanction d'une faute
de comportement qu'il juge bénigne, ce qui peut concerner
la transgression de n'importe lequel des interdits précédemment

énoncés. Il n'en va pas toujours de même lorsqu'ils sont
confrontés au surveillant (shejian) ou aux gardiens-militaires
(jiaoguan), beaucoup plus intransigeants.

Toute transgression est susceptible d'être sanctionnée

par une exclusion définitive de l'équipe, et ainsi ruiner tout
espoir de carrière. Cela n'entraîne pas pour autant un renvoi

du lycée. Le joueur redevient un élève comme les autres,

pour qui toutes ces proscriptions ne sont plus une menace.
L'exclusion de l'équipe, mais non du lycée, montre que faire

partie de l'équipe de baseball est entendu comme un privilège

par la direction. Le fait que la pression morale soit plus
forte sur les joueurs que sur les autres élèves rappelle que
l'équipe sert l'image de l'école et qu'elle doit se conformer,
au moins publiquement, à certaines normes inscrites dans le

contexte taïwanais et l'histoire de son sport national.

Conclusion

Dans un contexte taïwanais où ils sont aujourd'hui encore

marginalisés, les Aborigènes appréhendent le baseball comme

un moyen de promotion sociale dans lequel ils s'engagent
massivement dès le cursus scolaire. Cet engouement est aussi

le résultat d'une active politique d'intégration de l'Etat, passant

notamment par des aides financières et l'inculcation de

valeurs morales. Leurs performances ont largement contribué

au développement de ce sport à travers le pays et au maintien

du prestige national dans les compétitions internationales,

essentiellement juniors. Elles ont aussi débouché sur
la constitution de l'imaginaire d'un baseball spécifiquement
«aborigène», caractérisé par un style de jeu plus agressif et

intuitif, au service des discours sur l'identité ethnique. La

logique institutionnelle et adultocentrée tend ainsi à essen-

tialiser l'identité des joueurs adolescents dans une définition
étroite de ce qu'est «être aborigène», et leur donne la charge
de défendre cette étiquette sur les terrains. Elle entre en dissonance

avec leur identité vécue qui est un processus permanent
dont l'ethnicité est une dimension parmi d'autres et, dans ce

cas précis, non prééminente. Plongés dans le quotidien des

entraînements, des cours et des lessives, les joueurs de Chen-

gkung paraissent peu concernés par les enjeux politiques et
identitaires qui entourent leur pratique. Ils ne les ignorent pas

pour autant et en ont intégré une partie du discours. Ils ne

manquent pas non plus de les instrumentaliser pour promouvoir

l'image de leur club ou obtenir individuellement les avantages

auxquels donne droit le statut d'«aborigène».

Les catégorisations ethniques ne gouvernent pas les

relations entre ces adolescents dont les affinités se tissent sur des

critères très divers. Elles tendent aussi à s'effacer devant l'éga-
litarisme qu'imposent les impératifs de la vie collective en

internat et le statut de coéquipiers, au profit d'une hiérarchie
fondée sur les relations entre «aînés» et «cadets» sous l'égide de

la figure paternaliste de l'entraîneur. La communauté morale

que constitue l'équipe est elle-même rappelée aux joueurs par
une règle de vie stricte et encadrée par de nombreuses

interdictions, les contraintes du quotidien et des pratiques plus

ponctuelles, comme le fait de se raser les cheveux collectivement,

qui brident parallèlement les aspirations individuelles.

En dépit de l'intégration relative que constitue l'appartenance

à une équipe scolaire, les joueurs subissent conjointement

une exclusion de fait. Ils ont le privilège de représenter
leur établissement, voire la nation, par leurs performances sportives

et morales. Mais ils sont astreints à un régime ascétique et

au respect de valeurs morales contraignantes. Le baseball leur
donne l'opportunité de poursuivre leurs études en évitant
partiellement le couperet des examens. Mais ils endurent parallèlement

une stigmatisation sociale, y compris du corps
enseignant, qui les classe comme des élèves forcément médiocres.

Soumis à un programme surchargé, alternant cours et entraînements,

croulant sous la fatigue qui en résulte, ils se retrouvent
cantonnés dans une unique voie d'études spécialisée et
professionnelle dont les débouchés restent somme toute minces.

A l'école du baseball, ces adolescents apprennent avant
tout à devenir des spécialistes de cette pratique. Cela implique
de travailler des aptitudes physiques et d'intégrer des connaissances

techniques jusqu'à ce qu'elles deviennent des automatismes,

mais aussi de se construire socialement comme tels.

L'expérience collective d'un même mode de vie, avec ses règles

drastiques, même si elles sont parfois contournées, fixe le cadre
de relations durables. L'appartenance à une école et son équipe
forge un réseau d'interconnaissances. Au fil des années, les

coéquipiers tissent entre eux des liens forts qui pourront, à

l'occasion, être mobilisés à l'âge adulte, lors de la recherche

d'un emploi par exemple. Ils partagent une même culture, des

modèles, un système et ses représentations, transmis
essentiellement par un entraîneur qui les a lui-même apprises de ses

103 / Tsantsa #17 /2012



DOSSIER

aînés. Mais les règles sociales et les savoirs ne sont pas
exclusivement intégrés au travers des enseignements dispensés par
l'entraîneur ou l'institution; ils le sont aussi au sein des groupes
de pairs, où ils sont expérimentés et réappropriés, tantôt
respectés ou transgressés. C'est au travers de cet apprentissage

commun que se négocient les appartenances de ces adoles¬

cents jouant d'une part sur les politiques et logiques
institutionnelles dont ils sont l'enjeu et qui leur assignent une identité

ethnique, et d'autre part sur les multiples contraintes les

rassemblant dans une communauté de pratique dès lors qu'ils
redeviennent acteurs de leur propre quotidien.

REFERENCES

Allio Fiorella

1998. «La construction d'un espace politique austronésien à Taiwan».

Perspectives chinoises 47: 54-62.

2000. «Comprendre l'unicité, la multiplicité et le Tout». Perspectives

chinoises 57: 44-51.

Corcuff Stéphane
2001. «L'introspection des Han à Formose. L'affaire des manuel

scolaires <Connaître Taiwan> (1994-1997)». Etudes chinoises

20(1): 41-84.

Darbon Sébastien

2008. Diffusion des sports et impérialisme anglo-saxon. De l'histoire

événementielleà l'anthropologie. Paris: Maison des sciences de l'homme.

Delalande Julie

2003. «Culture enfantine et règles de vie. Jeux et enjeux de la cour de

récréation». Terrain 40: 99-114.

2007. «Des recherches sur l'enfance au profit d'une anthropologie de

l'école». Ethnologiefrançaise 37(4): 671-679.

2009. «Pratiques enfantines à l'écart des adultes», in: Julie Delalande

(Ed.), Des enfants entre eux, p. 4-10. Paris: Autrement (Mutations).

Filiod Jean-Paul
2007. «Anthropologie de l'école. Perspectives». Ethnologiefrançaise

37(4): 581-595.

Hsu Chang-hui, Lou Shi-jer
2011. «The status and development of technological and vocational

education for the Aborigines in Taiwan». Jiaoyuziliaojikan 51: 1-20.

Lin Wen-Ian
2010. IndigenousBaseballDreams: The Educational Regime, Cultural

Production andReproduction ofSocial Hierarchies. Ph. D. : National

Taiwan University.

Liu Pi-chen
2010. «From tribal society to nationalized ethnic group: Imagination and

performance of identity in qataban (headhunting ritual/harvest festival)

among the Kavalan». Taiwan JournalofAnthropology 8(2): 37-83.

2011. «Du stigmate à la revendication: mémoire et oubli dans la refondation

des identités aborigènes de Taïwan», in: Samia Ferhat, Sandrine Marchand

(Eds), Taïwan. Ile de mémoires, p. 247-262. Lyon: Tigre de Papier.

Meyer Jeffrey E.

1988. «Teaching morality in Taiwan schools: The message of the

textbooks». The China Quarterly 114: 267-284.

Morris Andrew D.

2010. ColonialProject, National Game. A History ofBaseball in Taiwan.

Berkeley / Los Angeles: University of California Press.

Perspectives chinoises

2000. Dossier: Les dynamiques identitaires à Taiwan. Perspectives

chinoises 57: 44-91.

Roden Donald

1980. «Baseball and the quest of national dignity in Meiji Japan». The

American HistoricalReview 85(3): 511-534.

Simon Scott
2009. «Identité autochtone et lutte pour l'autodétermination: le cas de

la nation taroko à Formose», in: Natacha Gagné, Thibault Martin,
Marie Salaiin (Eds),Autochtonies. Vues de France etdu Québec, p.

311-330. Québec: Les Presses de l'Université Laval.

Soldani Jérôme

2010. «Partout le même, chaque fois différent). Une interprétation du

baseball taiwanais dans le contexte global». Journal desAnthropologues

120-121: 121-148.

2011. «Pourquoi les Taïwanais jouent-ils au baseball? Etude diachro-

nique d'une diffusion réussie». Ethnologiefrançaise41(4): 677-689.

104 / Tsantsa #17 /Z01Z



DOSSIER

Stafford Charles

1992. «Good sons and virtuous mothers: Kinship and Chinese

nationalism in Taiwan». Man 27(2): 363-378.

Sundeen Joseph Timothy
2001. «A <Kid's Game>? Little league baseball and national identity in

Taiwan». Journal ofSport and Social Issues 25(3): 251-265.

Yu Junwei

2007a. Playing in Isolation. A History ofBaseball in Taiwan. Lincoln:

University of Nebraska Press.

2007b. «The Hongye legend in Taiwanese baseball: Separating myth from

reality». The InternationalJournaloftheHistory ofSport 24(10): 1264-1280.

Yu Junwei, Bairner Alan
2010. «Schooling Taiwan's aboriginal baseball players for the nation».

Sport, Education andSociety 15(1): 63-82.

AUTEUR

Jérôme Soldani est doctorant en anthropologie à l'Université de Provence (Aix-en-Provence), inscrit à l'Institut d'ethnologie
méditerranéenne, européenne et comparative (IDEMEC, laboratoire CNRS, UMR 7307) et membre du Groupe français de

recherche sur Taiwan (CNRS, GDR n°2991). Ses recherches doctorales portent sur les tensions entre tradition et modernité qui
sont à l'œuvre dans la société taïwanaise, par le prisme du baseball, son «sport national». Elles s'appuient sur plusieurs enquêtes
de terrain en milieux scolaire (amateur) et professionnel.

Institut d'EthnologieMéditerranéenne, Européenne et Comparative
Maison Méditerranéenne des Sciences de l'Homme, 5 rue du Château de l'Horloge - BP 647, F-13094Aix-en-Provence

jeromesoldani@hotmail.fr

105 / Tsantsa# 17 /2012


	L'ethnicité à l'épreuve du quotidien : ethnographie d'une équipe de baseball lycéenne à Taïwan

