
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 17 (2012)

Artikel: Bairam, Balkanslang, Basketball ... : die vielfältigen Zugehörigkeiten
von muslimischen Jugendlichen in der Schweiz

Autor: Allenbach, Brigit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

BAIRAM, BALKANSLANG,
BASKETBALL...

Die vielfältigen Zugehörigkeiten von muslimischen Jugendlichen in der Schweiz

Text: BrigitAllenbach

Abstract

BAYRAM, BALKAN SLANG, BASKETBALL...
The multiple belonging of young Muslims in Switzerland

This paper is about the multiple belonging of young Muslims in Switzerland. It aims to understand how children of
immigrants from South East Europe take an active part in the «politics of belonging» in everyday life. In Western
Europe, the category «Muslim» is represented by two dominant frames: the security frame, that identifies Muslims

globally with terrorism, and the culturalist frame, that sets the West against Islam. Yet, which kinds of identification
matter for young Muslims themselves? The ethnographic examples illustrate the many possible ways of orienting one's
life as a young Muslim in Switzerland. This paper concludes that a greater emphasis upon the multiple belonging of

young Muslims in Switzerland helps counter a widespread tendency to propose a hegemonic and dichotomist view in

terms of «them and us».

Schlagwörter: JungeMuslime, vielfältige Zugehörigkeiten, Religion, Ethnographie, Kindheitsforschung
Keywords: YoungMuslims, multiple belonging, religion, ethnography, childhoodstudies

Einleitung

Es lassen sich in den europäischen Einwanderungsländern
aktuell zwei dominante Interpretationsschemas («frames», vgl.
Goffman 1974) ausmachen, die sich auf die Kategorie «Muslime»

beziehen: einerseits das Sicherheitsschema - Muslime
werden pauschal als Terroristen verdächtigt - und andererseits

das kulturalistische Schema - der Islam als kultureller und

religiöser Gegensatz des Westens, verstanden als je zwei einheitliche

Blöcke ausserhalb der Geschichte (Frisina 2010:560). Talal
Asad hat diesen zweiten Aspekt betont, indem er Europa als

Narrativ bezeichnet, das den Islam ausschliesst, wobei
diesbezüglich liberale und reaktionäre politische Positionen weitgehend

übereinstimmen (Asad 2003: 164). Die islamfeindlichen

1 Vgl. das SVP Parteiprogramm 2011-2015, zugänglich auf www.svp.ch.

Stimmen sind in der Schweiz seit dem via Volksabstimmung
eingeführten Minarettverbot Ende November 2009 deutlicher
hörbar geworden. Federführend ist dabei die SVP, die in ihrem

aktuellen Parteiprogramm1 unter dem Titel «Unsere Werte
sind herausgefordert» einen neuen Abschnitt über Religion
eingefügt hat. Es wurde bereits an anderer Stelle ausgeführt,
wie sehr die Debatte geprägt ist von einem monoidentitären
Diskurs: Muslime sind in erster Linie Muslime (Allenbach &
Sökefeld 2010). Da andere Zugehörigkeiten und Identifizierungen

nicht repräsentiert werden, bleiben auch die Differenzen
der Muslime untereinander sowie ihre Gemeinsamkeiten mit
Nicht-Muslimen weitgehend unsichtbar. Der vorliegende Artikel

richtet den Blick auf Kinder von muslimischen Zugewanderten,

die in der Schweiz aufwachsen und handelt von ihren

86 / Tsantsa #1712012 / 86-95



DOSSIER

vielfältigen Zugehörigkeiten. Ziel ist es, die Aushandlung von
Zugehörigkeit als einen aktiven Prozess zu untersuchen. Welche

Zugehörigkeiten und Identifizierungen sind wichtig? Welche

Rolle spielen dabei die Familie und die Beziehungen mit
Gleichaltrigen? Lassen sich in den Gesprächen mit den Jugendlichen

Effekte des islamfeindlichen Diskurses entdecken?

Der Beitrag stützt sich auf meine Forschung zu Migration
und Religion im Nationalen Forschungsprogramm
«Religionsgemeinschaften, Staat, Gesellschaft» (NFP 58)2. Es wurden
Kinder und Jugendliche in verschiedenen Plandlungsfeldern
in die Untersuchung einbezogen. In der ersten Phase des

Projekts haben wir Gruppendiskussionen zum Thema Religion in
Schulklassen der Mittel- und Oberstufe durchgeführt. In einer

zweiten Phase ging es darum, die Bedeutung der Religion für
Kinder von Zugewanderten in der «Handlungsarena Familie»

zu untersuchen. Entsprechend der Spezialisierung der beiden

Projektleiterinnen wurde die Zielgruppe eingeschränkt auf

Familien aus Südasien und Südosteuropa. Im Anschluss an die

Forschungsaktivitäten in den Schulklassen übermittelten wir
via Lehrpersonen einen Brief an die Eltern, in dem wir ankündigten,

dass wir die Familie des Kindes gerne kennen

lernen würden, um mehr über die Situation von zugewanderten
Familien und über die Bedeutung von Religion in ihrem Alltag

zu erfahren. Auf diese Weise ergaben sich aber nur wenige
Kontakte und wir rekrutierten deshalb die Jugendlichen vor
allem mit Hilfe von religiösen und kulturellen Vereinen.

Die befragten Secondos aus den Nachfolgestaaten
Jugoslawiens waren mehrheitlich zwischen 11 und 18 Jahre alt. In
einzelnen Fällen wurden auch junge Erwachsene interviewt.
Zentrales Anliegen des Projekts war es, Kinder und Jugendliche

verschiedener Glaubensrichtungen sowie aus religiösen
und aus nicht-religiösen Familien in die Untersuchung ein-
zubeziehen, um ein möglichst breites Spektrum der «gelebten

Religion»3 (McGuire 2008) abzudecken. Da Kinder
und Jugendliche in hohem Mass von erwachsenen Personen

abhängig sind, hatten wir in der Regel auch Kontakt mit den

Eltern der Befragten oder mit erwachsenen Mitgliedern der

involvierten kulturellen oder religiösen Vereine. Informelle
Gespräche und teilnehmende Beobachtung bildeten einen

wichtigen Bestandteil der Untersuchung (Besuche von Familien

zu Hause, Teilnahme an Veranstaltungen).

Zunächst folgen Bemerkungen zum theoretischen Rahmen

und Hintergrundinformationen zur Einwanderung aus Südosteuropa

sowie bezüglich der Situation von muslimischen Secondos

als religiöse Minderheit in der Schweiz. Im vierten Abschnitt
werden methodische Überlegungen dargestellt. Anschliessend

wird der Feldzugang anhand von Beispielen illustriert. Es soll in
den Blick genommen werden, wie 11- bis 15-jährige Jugendliche

mit der Forscherin und ihrem Projekt umgehen. Im sechsten

Abschnitt folgen Schilderungen von Jugendlichen zum Ramadan

in der Schweiz. Das Fazit verknüpft die ethnographischen

Fallbeispiele mit der Theorie der «Politik der Zugehörigkeit».
Es wird postuliert, dass die Fixierung der Jugendlichen auf ihre

Zugehörigkeit zu einer religiösen Minderheit und die damit
verbundene Zuschreibung als die «Fremden» äusserst fragwürdig
ist, da sie den vielfältigen Zugehörigkeiten der Kinder von
muslimischen Zugewanderten nicht gerecht wird.

Politik der Zugehörigkeit

Kinder gemessen als Bürger eines Staates besonderen Schutz
und bestimmte Rechte. Die neuere Forschung betont die

gewandelte Beziehung der Bürger zum Nationalstaat als

Folge von Transnationalismus und Globalisierung. Im
Folgenden stütze ich mich vor allem auf die Theorie der «Politik
der Zugehörigkeit» {politicsofbelonging), wie sie z.B. von John

Crowley (1999) und Nira Yuval-Davies et al. (2006) formuliert

worden ist. Es handelt sich kurz gesagt um den Versuch,
eine Grundlage für die dichte Beschreibung der gesellschaftlichen

Integrationsdynamik aus einer vergleichenden Perspektive

zu liefern. Der Ansatz richtet den Blick sowohl auf
institutionelle als auch auf diskursive Prozesse, die mit Migration
einhergehen (Crowley 1999: 22-23).

Eine wichtige Dimension von Zugehörigkeit ist die
Bürgerschaft im Sinne der citizenship, welche in Anlehnung
an den britischen Soziologen Thomas H. Marshall als «füll

membership in a community with all its rights and obligations»

definiert wird (Yuval-Davies et al. 2006: 2). Bürgerschaft

beschränkt sich also nicht auf die Staatsangehörigkeit
(im Sinne der Nationalität) und das Recht auf Einbürgerung,

sondern meint allgemein die Möglichkeiten der

Partizipation in einem Gemeinwesen. Zugehörigkeit beinhal-

2 Das Projekt «Migration und Religion: Perspektiven von Kindern und Jugendlichen in der Schweiz» wurde vom Schweizerischen Nationalfonds zur

Förderung der wissenschaftlichen Forschung finanziert (siehe dazu Allenbach, Herzig & Müller, 2010). Zusätzliche Daten wurden im Rahmen eines

von der Jacobs Foundation finanzierten Fellowship an der Universität Zürich erhoben.

3 «Gelebte Religion» beinhaltet mehr als die Vorgaben von religiösen Institutionen über Religiosität. Das Konzept der US-amerikanischen

Religionsanthropologin Meredith McGuire (2008) bietet eine Grundlage für die ethnographische Untersuchung der religiösen Praxis und der

subjektiven Bedeutung von Religion. Im Zentrum steht die Verwobenheit von Religion und Kultur, wie sie sich im Alltagsleben darstellt.

87 iTsantsa# 1712012



DOSSIER

tet zudem auch die Art und Weise, wie die Leute sich selbst

und andere definieren. Diese Komponente von Zugehörigkeit

lässt sich am besten untersuchen anhand von Erzählungen

der Leute darüber, wer sie sind:

«These narratives are contested, fluid and constantly changing

but are clustered around some hegemonic constructions
of boundaries between <self> and <other> and between <us> and

<them> and are closely related to political processes.» (Yuval-
Davies et al. 2006: 2)

Zugehörigkeit umfasst die gefühlsmässige Bindung an

etwas, beinhaltet beispielsweise das Gefühl des Zuhause-

Seins und des sich Sicher-und-Aufgehoben-Fühlens. «Politik

der Zugehörigkeit» bezieht sich auf politische Projekte
oder Prozesse, deren Ziel es ist, Zugehörigkeit zu bestimmten

Kollektiven zu schaffen, wobei diese Kollektive selbst im

Zusammenhang mit diesen Prozessen konstruiert werden und
dabei alles, womit Grenzen konstruiert werden können, zum
Einsatz kommen kann (Yuval-Davies et al. 2006: 2).
Zusammenfassend lässt sich sagen, dass der Begriff der «Zugehörigkeit»

sich als Alternative zum mit viel zu vielen Bedeutungen
überfrachteten Identitätsbegriff anbietet. Zugehörigkeit
beinhaltet vielfältige Identifikationen und Identifizierungen, die

jeweils kontextspezifisch und in Machtverhältnisse eingebettet

sind (vgl. Brubaker 2007 und Anthias 2009).

Secondos aus Südosteuropa in der Schweiz

2006 lebten rund 333 000 Personen aus den Nachfolgestaaten

von Jugoslawien in der Schweiz (Kämpf 2008: 96). Wenn die

Eingebürgerten sowie die Flüchtlinge dazugerechnet werden,

ergibt sich die geschätzte Zahl von etwa einer halben Million
Migranten aus diesen Staaten, was rund 7 % der Wohnbevölkerung

in der Schweiz entspricht. Familien aus den

Nachfolgestaaten Jugoslawiens bilden im Hinblick auf die

Religionszugehörigkeit eine sehr heterogene Kategorie - in erster

Linie handelt es sich um Muslime, römisch-katholische und
serbisch-orthodoxe Christen sowie einen relativ hohen Anteil
von Personen, die keine Religionszugehörigkeit haben oder

dazu keine Angaben machen (vgl. Allenbach 2011). Viele
Familien sind zudem religiös gemischt. Gemäss Volkszählung
2000 bilden die Muslime aus den Nachfolgestaaten Jugoslawiens

mit 176000 Personen gut die Hälfte der rund 300000
Muslime in der Schweiz (vorwiegend Albaner aus Kosovo und
Mazedonien sowie Muslime aus Bosnien und Herzegowina).
Der Anteil der jungen Muslime (unter 25 Jahren) ist hoch und

beträgt rund 40% (EKM 2010: 8). Zu beachten ist, dass die

Mehrheit der Muslime in der Schweiz entweder nicht gläubig
oder nicht praktizierend ist (EKM 2010: 14).

Der deutsche Ethnologe Werner Schiffauer hat im Rahmen

seiner Untersuchungen der muslimischen Diaspora in
Deutschland die folgenden Beobachtungen gemacht: Die
zweite Generation muss sich dort zurechtfinden, wo sie lebt
und arbeitet. Diese Aufgabe ist heute für muslimische Jugendliche

in den europäischen Einwanderungsländern besonders

kompliziert (Schiffauer 2004: 354). Dabei spielen zwei
Faktoren eine wichtige Rolle. Erstens: Die Entgegensetzung von
Islam und Europa wird nicht nur von der Einwanderungsgesellschaft

sondern auch von der ersten Generation selbst als

Verhältnis von Eigenem und Fremdem konstruiert. Zweitens:
Dabei handelt es sich um ein Machtverhältnis und nicht um
ein Verhältnis unter Gleichen. Die Etablierten sind ungleich
mächtiger. Die Neuankömmlinge, die einen Platz für ihre

Religion erkämpfen wollen, sind deshalb in einer strukturell

benachteiligten Situation gegenüber den Platzinhabern,
die die Bedingungen für die Zulassung definieren (Schiffauer
2004: 354). Die bewusste Hinwendung zum Islam aus freier

Entscheidung ist heute in der zweiten Generation in den

europäischen Einwanderungsländern verbreitet. Es gibt laut Schiffauer

(2004: 357) dazu jedoch keine systematischen
Untersuchungen, da es viel schwieriger sei, diese individuell definierte
muslimische Lebensweise zu erforschen als den kommuna-
listischen oder den revolutionären Islam. Diese Lücke kann
auch der vorliegende Beitrag nicht schliessen. Wichtig ist, zu

verstehen, dass sich die Kategorie «muslimisch» hier nicht auf
eine Gruppe von Menschen mit gemeinsamen Eigenschaften,
sondern auf die grosse Mehrheit der «gewöhnlichen
Muslime» (EKM 2010) bezieht, die in der Öffentlichkeit weitgehend

unsichtbar sind. Viele von ihnen prägen die Jugendkultur

in der Schweiz mit verschiedensten Ausdrucksformen. So

entbehrt es nicht einer gewissen Ironie, dass das Schweizer
Wort des Jahres 2009 «Minarettverbot» lautete, das Schweizer

Jugendwort «S Beschte wos je hets gits»4. Kreiert wurde
letzteres vom 21-jährigen Mazedonier Heshurim Aliu mit
Wohnsitz im Baselbiet (Wikipedia 2011).

Ethnographische Feldforschung und
die Zielgruppe «Teenager»

Wichtigste Erkenntnis der neueren sozialwissenschaftlichen

Kindheitsforschung ist die Abwendung von der Vorstellung,
dass Kinder passive Empfänger von Kultur und Sozialisation

4 Auf Deutsch: Das Beste, das es je gegeben hat.

88 / TsantsaffH / 2012



DOSSIER

mit nur marginaler Beteiligung am gesellschaftlichen Wandel
seien (Caputo 1995: 22). Methodisch stellen sich bei der

Forschung mit Teenagern ähnliche Fragen wie bei jeder
sozialwissenschaftlichen Untersuchung: «what is important is that
the particular methods chosen [...], should be appropriate for
the people involved in the study, its social and cultural context

and the kinds of research questions that have been posed»

(Christensen & James 2000: 2). Die Reflexion der asymmetrischen

Beziehung zwischen Forschenden und Untersuchten

steht deshalb im Zentrum der ethnographischen
Kindheitsforschung. Judith Okely formuliert es kurz und bündig:
«Social research is always about social relationships» (1992,

zit. in: Christensen & James 2000: 5).

In ihrer klassischen Einführung in die Kunst der Feldforschung

behandelt Rosalie H. Wax (1971:9-10) auch die Bedeutung

von Alter, Geschlecht und sozialem Status der Forscherin

für den Feldzugang. Sie berichtet einführend von einem eigenen

Versuch, Interviews mit NativeAmericans im Teenageralter

durchzuführen. Es stellte sich heraus, dass die Mädchen
eher bereit waren, Fragebogen schriftlich auszufüllen, als mit
Fremden zu sprechen, wobei «fremd» sich in diesem Fall auch

auf die Forschungsassistentinnen von Wax bezog, die selbst

«junge» Native Americans waren. Da es sich um
Hochschulabsolventinnen (college graduates) handelte, war die soziale

Distanz zu den lokalen Jugendlichen gross. Es ist nicht
überraschend, dass die informellen Gespräche der Forschungsassistentinnen

mit den Teenagern für die Forschung am interessantesten

waren. Diese informellen Gespräche ergaben sich erst,
als die Assistentinnen Gelegenheit bekamen, die Teenager bei

ihren alltäglichen Aktivitäten zu begleiten.

Im Rahmen des NFP 58-Projekts waren die Möglichkeiten

für die Teilnahme der Forschenden an den Aktivitäten von
Jugendlichen beschränkt und zwar nicht allein aufgrund von
Alter, Geschlecht und sozialen Status der Forschenden. Zu
beachten ist auch die Rolle der Religion im Alltag von Jugendlichen.

Abgesehen vom Religionsunterricht und von religiösen
Festen sind - ausserhalb des Privatbereichs - die Aktivitäten
der Jugendlichen kaum mit Religion verbunden5. Um die
Aktivitäten der Jugendlichen zumindest punktuell zu erfassen, ver¬

wendeten wir zusätzlich zu Leitfadeninterviews und
Gruppendiskussionen auch Tätigkeitsprotokolle. Auf einem Flyer wurde
erklärt, worum es geht: DieJugendlichen sollten während sieben

Tage festhalten, was sie mit wem machen, wie lange ihre Aktivitäten

dauern, und wo sie sich aufhalten (Schule, Freizeit, Familie
usw.). Auch wenn diese Tätigkeitsprotokolle die Teilnahme an
den Aktivitäten von Jugendlichen nicht ersetzen können, bieten

sie die Möglichkeit, mehr über die verschiedenen Welten

von Jugendlichen zu erfahren. Es soll hier jedoch festgehalten

werden, dass es nicht einfach war, die Jugendlichen zum
Mitmachen zu bewegen. Im Unterschied zur Welt der Schule, in
der die Lehrperson ihren Schützlingen Aufträge erteilt, sind die
Forschenden auf den Goodwill der Jugendlichen angewiesen.

Ethnographische Feldforschung und
«gelebte Religion»

Ziel der folgenden Beispiele ist es, den Zugang zum Feld und
die Feldforschung als Praxis in die Analyse einzubeziehen. Es

geht darum zu untersuchen, wie die Erforschten mit der
Forscherin und deren Anliegen umgehen, um ihre aktive Rolle bei

der Interpretation des Projekts. Es soll gezeigt werden, dass

die Reflexion der Forschungspraxis ein besseres Verständnis
des sozialen Kontextes der Erforschten ermöglicht. Dabei sollen

die Motive ebenso wie die Weigerung mitzumachen in den

Blick genommen werden.

Ariana und Dafina6

Der Kontakt zur Familie von Ariana (12) und Dafina (11)

wurde mir vom Albanischen Frauenverein vermittelt, nachdem

ich mehrmals am Frauentreff teilgenommen hatte. Ariana und
Dafina empfingen mich gemeinsam mit ihrer Mutter im
Wohnzimmer und zu dritt plauderten wir angeregt. Die Familie lebt

seit 21 Jahren in der Schweiz und ist eingebürgert. Ich erfuhr,
dass sie alle religiösen Feste feiern, also nicht nur Bairam7,
sondern auch Weihnachten und Neujahr. Ariana (12) meinte: «Wir
haben viele ähnliche Feiertage. Ihr zum Beispiel habt den

Muttertag, soviel ich weiss im Mai, wir feiern den Muttertag am 8.

5 Zum Zeitpunkt der Forschung gab es noch keine muslimische Jugendorganisation in der Schweiz. In den mir bekannten Moscheevereinen waren
die Aktivitäten der Jugendlichen sehr begrenzt und eher informell. Die Organisationen muslimischer Studierender an Universitäten entsprachen

altersmässig nicht der Zielgruppe unserer Forschung.

6 Um die Anonymität der dargestellten Personen zu schützen, wurden die Namen geändert und weitere Angaben teilweise verfremdet. Wörtliche
Zitate habe ich redigiert, so dass sie sprachlich korrekt und möglichst leserfreundlich sind.

7 Auf Türkisch heisst «bayram» Fest und bezeichnet die beiden wichtigsten Feste des Islam: das Zuckerfest am Ende des Ramadan und das Opferfest,
das 70 Tage später stattfindet.

89 j Tsantsa#17 2012



DOSSIER

März». Es stellte sich heraus, dass die weiblichen Mitglieder der
Familie mit ihren Freundinnen anlässlich des Internationalen

Frauentags in einen albanischen Club zur Frauendisco pilgern.
Als ich einige Zeit später anrief, um einen Interviewtermin zu
vereinbaren, sagte mir Dafina ab. Sie begründete die Absage

damit, dass ihre Familie nicht in die Moschee gehe. Sie glaube

zwar schon an Gott und bete abends vor dem Schlafen, aber

trotzdem möchte sie bei dem Projekt nicht mitmachen.

Die Absage von Dafina lässt sich so verstehen, dass das

Thema Religion sie weniger interessiert und ihr schlicht das

Motiv fehlt, mitzumachen. Die Erklärung, dass ihre Familie
nicht in die Moschee gehe, weist auf die interne Differenzierung

von muslimischen Familien hin.

Fatima

Den Kontakt zu Fatima (15) vermittelte eine freiwillige
Mitarbeiterin der Caritas, die Fatima manchmal bei den Hausaufgaben

hilft. Am Telefon erfuhr ich, dass Fatimas Eltern Albaner aus

Mazedonien und sehr religiös seien. Fatimas Vater ist vor rund
25 Jahren als Saisonnier in die Schweiz gekommen. Als Fatima
drei Monate alt war, zog die Familie in die Schweiz und vor Kurzem

Hessen sie sich einbürgern. Fatima war gegen Tonbandaufnahmen,

die folgenden Ausschnitte beruhen deshalb auf einem

Gedächtnisprotokoll. Sie erzählte mir, dass sie am Wochenende
bis vor kurzem den Koranunterricht in der Moschee besucht

habe. Da sie mit der Koranlektüre einmal durch ist, geht sie jetzt
nicht mehr in die Moschee, ausser im Monat Ramadan, wenn
Veranstaltungen speziell für Frauen stattfinden.

Ein Hobby von Fatima ist Basketball spielen. Sie hat kürzlich

einen Wettbewerb gewonnen. Fatima träumt davon, eines

Tages ein Kopftuch zu tragen: «Ich bin sicher, dass ich eines

Tages das Kopftuch tragen werde, ich weiss aber nicht genau

wann..., vielleicht wenn ich verheiratet bin, vielleicht bei

der Geburt des ersten Kindes...», erklärte sie und dies müsse

auch ihr Mann akzeptieren. Sie bewundert Frauen in ihrem

Bekanntenkreis, die ein wenig älter sind und ein Kopftuch
tragen. Fatima weiss, dass sie bei der Suche nach einer Lehrstelle
in der Schweiz mit einem Kopftuch zu viele Nachteile in Kauf
nehmen müsste. Sie erzählte, dass ihr Lehrer eine negative
Einstellung gegenüber Muslimen hat: «Er versteht den Islam

nicht und macht manchmal komische Bemerkungen. Er sagt,
dass er kein Mädchen mit einem Kopftuch in der Klasse dulden

würde!»

Fatima erstellte vom 19. bis 25.10.2009 ein Tätigkeitsprotokoll.

Zu dieser Zeit besuchte sie ein zehntes Schuljahr und
suchte eine Lehrstelle.

Montag: Ich bin um sechs Uhr aufgestanden, habe

gefrühstückt und mich für die Schule bereitgemacht.
[...]. Abends machte ich die Hausaufgaben und ging
danach schlafen.

Dienstag: Da heute die Schule schon um drei Uhr aus

war, ging ich mit meiner Kollegin in die Stadt Stiefel
anschauen und fand auch ein paar schöne, hatte aber
kein Geld dabei. Um 17 Uhr war ich zu Hause. Weil ich
keine Hausaufgaben hatte, las ich fünf Seiten Koran.
Als ich mit Koranlesen fertig war, betete ich mit meiner
Mutter zusammen. Danach assen wir etwas.

Mittwoch: Ich ging, wie jeden Tag, zusammen mit meiner

Kollegin in die Schule. Um vier hatte ich aus, blieb
aber länger und schrieb eine Bewerbung. Um 18.20 Uhr

war ich zu Hause. Nach dem Essen schaute ich einen
Film, danach musste ich noch Hausaufgaben machen.

Donnerstag: In der Mittagspause ging ich mit ein paar
Kolleginnen Döner essen. Anschliessend ging ich, wie
immer donnerstags, zum [Projekt für Jugendliche, die
eine Lehrstelle suchen]. Ich habe fünf Bewerbungen als
Coiffeuse geschrieben. Um 15 Uhr war ich fertig und
traf mich mit meiner Mutter in der Stadt und wir gingen
zusammen die Stiefel kaufen. Zu Hause half ich meiner
Mutter beim Kochen. Danach lernte ich für die Prüfung
am Freitag und ging ins Bett.

Freitags kann ich immer bis neun Uhr ausschlafen. Ich
habe erst um 9.45 Uhr Schule. Um 12.30 Uhr hatte ich

Mittagspause. Wir haben in der Schule einen Kiosk, dort
kann man etwas zu essen kaufen. Ich habe einen Hot-
dog gekauft. Ich war bis um vier Uhr in der Schule. Mit
meiner Kollegin ging ich in die Stadt, um ein
Geburtstagsgeschenk für meine Cousine zu kaufen. Es ging
nicht lange, und schon fanden wir etwas. Abends gingen

wir etwas trinken (mit meinen Kolleginnen und
dem Geburtstagskind). Wir blieben bis um 21.30 Uhr,
dann gingen wir nach Hause. Zu Hause schaute ich
einen Film und ging danach schlafen.

Samstag: Ich schlief aus bis 11 Uhr. Meine Cousine rief
an und fragte mich, ob ich mitkomme in die Stadt, um
ein wenig zu shoppen. Ich habe zwei paar Hosen und
einen Schal gekauft. Um 17 Uhr ging ich nach Hause.
Ich ass etwas, danach ging ich zu meiner Cousine. Wir

waren bis drei Uhr morgens wach.

Sonntag: Um 12 Uhr standen wir auf und assen etwas.
Dann gingen wir mit ein paar kleinen Kindern spazie-

90 / Tsantsa #17 2012



DOSSIER

ren. Um 16 Uhr ging ich nach Hause. Wir hatten Besuch
bis 21 Uhr und ich ging schlafen.

Es wird ersichtlich, dass «Religion» nur wenig Zeit einnimmt im
Wochenablauf von Fatima. Viele ihrer Aktivitäten entsprechen

jenen von Jugendlichen aus Familien, die den Islam nicht
praktizieren. Zentrale Bedeutung für die Jugendlichen haben Schule

und Ausbildung, ihre Hobbys, manchmal Sport, bei den

weiblichen Jugendlichen auch Mithilfe im Haushalt und beim
Kinderhüten. In der Freizeit sind Filme schauen, Shoppen, Geburtstag

der Kollegin feiern und am Wochenende bei Gleichaltrigen
übernachten bei den Jugendlichen allgemein verbreitet.

Isa

Isa ist als jüngstes von sechs Kindern in der Schweiz geboren.
Seine Eltern sind aus politischen Gründen aus dem Kosovo

geflüchtet. Als ich Isa im Mai 2008 kennenlernte, war er 12

Jahre alt und ging in die sechste Klasse (vgl. Allenbach & Herzig

2010). Im Rahmen eines Partnerinterviews, das die Schüler

jeweils zu zweit durchführten, wurde Isa von seinem

Interviewpartner als gläubiger Muslim vorgestellt, der die Regeln
des Islam streng befolgt. Als ich Isa einige Wochen später zu
Hause besuchte, stellte sich heraus, dass die Familie religiös
gemischt ist und der Islam im Alltag kaum eine Rolle spielt.
Eine ältere Schwester Isas erzählte, dass er am Bairamfest mit
dem Vater zum ersten Mal überhaupt in einer Moschee gewesen

sei. Im Gespräch mit seinen Kollegen in der Schule betonte

Isa, dass das Leben als Muslim in der Schweiz «normal» sei, da

ja in der Schweiz sehr viele Muslime leben würden. Am
Familientisch in Anwesenheit von Mutter und Schwester betonte

Isa, dass er in der Schweiz geboren sei und sich als Schweizer

fühle. Das einzige, was er nicht so gut findet in der Schweiz
ist der schlechte Ruf der Albaner und der Ausländer generell:

«Albaner und Serben sind immer schuld, Schweizer sind

immer gegen die Ausländer», stellte er fest. Zusammenfassend

lässt sich sagen, dass Isa Zugehörigkeit nicht vor allem bezogen

auf Religion, sondern je nach Situation als albanischer,
«ausländischer» oder Schweizer Jugendlicher erlebt.

Isa protokollierte seine Aktivitäten vom 28.12.2009 bis

01.01.2010:

Am Montag bin ich sehr spät aufgewacht. Um 14 Uhr

ging ich mit meinem Freund in die Stadt. Wir haben
Geld von unseren Eltern bekommen und ich kaufte mir
einen Pullover. Später gingen wir etwas essen. Als ich

zu Hause ankam, forderte mein Bruder mich zu einem

Videospiel heraus. Bevor ich schlafen ging, las ich [...]
eine halbe Stunde.

Dienstag: Wie immer bin ich sehr spät aufgestanden.
Heute war nicht so ein besonderer Tag, ich las und
lernte ein bisschen für die Schule. Abends besuchte
mich mein Cousin und wir schauten einen Film. Der Film

hiess «Blow». Es ging um einen Drogendealer.

Mittwoch: Mein Cousin hat bei mir übernachtet und wie
geplant gingen wir ins Hallenbad. Dort trafen wir einige
Kollegen, die zufällig auch dort waren. Dann lernten wir
auch einige Mädchen kennen. Sie waren sehr hübsch
und wir tauschten unsere Handynummern.

Am Donnerstag [Silvester] war ich den ganzen Tag zu

Hause und schaute Fernsehen. Am Abend kamen meine
Schwester und ihr Mann zu uns, um zu feiern. Meine

Mutter kochte sehr fein für uns. [Wie jedes Jahr] schauten

wir uns zusammen lustige Videos von einem Komiker
aus Kosovo an. Kurz vor zwölf machten wir unsere Gläser

bereit. Da ich keinen Alkohol trinke, füllte ich mein
Glas mit Wasser. Nach zwölf Uhr zündeten wir unser
Feuerwerk an. Danach gingen ich und mein Bruder noch
in den Ausgang [zusammen mit einigen Jungen haben
sie einen Raum gemietet und Freinacht gemacht].

Am Freitag war nichts los, weil ich erst um neun Uhr morgens

nach Hause kam und ich schlief den ganzen Tag.

Im Dezember 2009 erzählte mir Isa, wie er die Abstimmung
zur Minarettverbotsinitiative erlebt hat:

Sie können ja entscheiden, die Schweizer entscheiden,
die Mehrheit gewinnt, da kann man nichts machen [...].
Abstimmung ist Abstimmung, derjenige der mehr
Personen für sich gewinnt, der gewinnt eben. Das ist
normal. [...] Aber ich finde, dass [die Plakate] übertrieben
waren... Sie hätten schon sagen können: «[wir wollen]
keine Minarette!» Das hätte gereicht, ohne die Plakate

aufzuhängen! Haben Sie die Plakate gesehen? «Stopp
Minarette» und so... Das war unnötig... Wir haben uns
darüber geärgert - an jeder Ecke hingen die Plakate...,
da vorne, überall..., die Plakate waren übertrieben!

Isa ist eingebürgert, so wie auch seine vier älteren Schwestern,

die teilweise bereits volljährig sind und gegen das Verbot

gestimmt haben. Trotz Staatsangehörigkeit fühlt sich Isa in
diesem Fall aber nicht zugehörig («Sie können ja entscheiden,
die Schweizer entscheiden...»). Der Abstimmungskommentar

von Isa zeigt die Bedeutung des Minarettverbots für die

Grenzziehung zwischen Schweizern und Muslimen. Auf dem

Plakat werden Minarette wie Raketen dargestellt. Diese
Botschaft entspricht genau der eingangs erwähnten Gleichset-

91 iTsantsattn / 2012



DOSSIER

zung von Islam und Terrorismus. Dies wurde in der Schweiz

zwar ganz allgemein kritisiert und Isa übernimmt diese

Einschätzung («die Plakate waren übertrieben...»). Im Gegensatz
dazu hat Isa dem kulturalistischen Schema nichts entgegenzusetzen.

Sojedenfalls lässt sich Isas Selbstdarstellung in der

Schule interpretieren. Als er sich in seiner Klasse als Muslim
vorstellte, übernahm er vielmehr selbst dieses Schema. Die

Gleichsetzung des Islam mit bestimmten Regeln und
Verhaltensweisen, die in Isas Lebenswelt überhaupt nicht
relevant sind, bewirkt, dass er seine Zugehörigkeit als Muslim in
der Schule nur auszudrücken vermag, indem er sich selbst als

«anders» und «fremd» darstellt.

Es lässt sich vermuten, dass das Forschungsprojekt über

Religion Isa dazu bringt, sich gewissermassen als Muslim

zu erfinden. Auch in anderen Schulklassen machten wir die

Erfahrung, dass die Kinder nicht unbedingt davon sprachen,

was Religion ihnen subjektiv bedeutet, sondern dass sie

versuchten, uns ihr Wissen über Religion zu vermitteln. Die

Vermutung, dass Isa seine eigenen Vorstellungen über das

Forschungsprojekt hat und sich entsprechend verhält, stützt sich

auch auf die folgende Mitteilung der Lehrperson im Anschluss

an die Forschung: «toll, dass es so gut geklappt hat. Isa meinte,
es sei sogar sehr spannend gewesen, er habe z.B. nicht gewusst,
dass einige Kinder keine Religion haben!» Das bedeutet nämlich,

dass Isa nur Kategorien wie «Muslime», «Christen» oder

«Juden» im Sinne von allgemeinen Glaubensrichtungen kennt.
Da er sich zu den Muslimen zählt, dachte er vielleicht, die
Klasse und die Forscherinnen würden von ihm erwarten, dass

er fünf Mal täglich betet und am Freitag in die Moschee geht.
Interessant ist, dass das othering (Fabian 1993) in diesem Fall
als eine Antwort auf das Forschungsprojekt betrachtet werden

kann. Das Beispiel zeigt sehr schön, dass die Forschung an
der Konstruktion des Islam als Religion der «anderen» beteiligt
ist. Dass dies unbeabsichtigt geschieht, ändert daran nichts,
sondern zeigt nur, wie wichtig es ist, bei der Auswertung der

Daten die Reflexion der Forschungspraxis einzubeziehen.

Ramadan in der Schweiz

Je nach Kontext sind nicht alle Religionen gleichermassen
präsent und sichtbar. Dies zeigt ein Ausschnitt aus einem Interview

mit Lule (23). Sie studiert Chemie und wohnt unter
der Woche in einer WG in der Stadt, das Wochenende

verbringt sei bei ihrer Familie in einer ländlichen Gemeinde, oft
zusammen mit ihrem festen Freund, der ebenfalls Albaner aus

Mazedonien ist. Lule bezeichnet sich selbst als «gläubig, aber

nicht so religiös». Religion ist zwar in ihrer Familie wichtig,
so geht der Vater während des Ramadan manchmal abends

in die Moschee. Dies obwohl er eigentlich nicht gläubig ist.

Die Mutter, die aus einer streng religiösen Familie stammt,
ist zwar gläubig, macht aber nicht alles mit, weil sie, wie Lule
sagt, «ihren eigenen Kopf hat». Auf die Frage, was Religion für
sie bedeute, antwortete sie:

Religion ist etwas, das bei mir immer ein wenig da

ist, zum Beispiel im Fernsehen oder in den Zeitungen,
in letzter Zeit liest man ja viel ein wenig Anti-Islamisches...

Dann fühlt man sich wirklich gerade betroffen.
Aber andererseits ist es etwas, das eigentlich gar nicht
so richtig da ist, nicht wirklich, [...] wie soll ich sagen?
Ein Beispiel wäre Weihnachten hier in der Schweiz, man
merkt das, man sieht das überall, es ist Weihnachten,
man fühlt sich richtig damit verbunden. Und für Muslime

ist es schwierig, sich mit der Religion richtig
verbunden zu fühlen, wenn man es gar nicht richtig zu

spüren bekommt. Es ist immer ein wenig da, aber dann
doch nicht. [...] Wenn man zum Beispiel in Mazedonien
wäre und es ist Bairam, dann haben alle Bairam und
dann spürt man es auch richtig.

Ihre Schilderung macht klar, wie sehr die Bedeutung von
Religion kontextspezifisch ist. Es kommt darauf an, wo man
als Muslimin lebt. In Anlehnung an den Religionssoziologen
Gustavo Benavides (1998) lässt sich sagen, dass unsere
Aufmerksamkeit sich nicht auf das Glaubensbekenntnis an sich

richten sollte, sondern auf dessen Position in einer spezifischen

gesellschaftlichen Konstellation.

Das Fasten im Monat Ramadan ist ein gutes Beispiel für
den Islam als «moderne» Religion, welche das Individuum
zwingt, eine eigene Position einzunehmen. Das soll hier
abschliessend ausgeführt werden. Zaïda (17) - sie ist mit ihrer
Mutter im Alter von zwei Jahren aus Bosnien in die Schweiz

geflüchtet - erzählte davon, wie sie fastet:

Wenn man hier Ramadan macht, [...] in meiner Klasse

hat es noch eine Ägypterin, die auch fastet und dann
sind einfach sie und ich zusammen [...]. Aber zum
Ramadan gehört eigentlich das Gebet, aber du hast
keine Möglichkeit, zu beten. Wenn du arbeitest [...],
kannst du vielleicht gar nicht Ramadan machen, weil
es [zu] anstrengend ist. Und auch das Fest, hier müssen

die meisten am Fest arbeiten [...]. Man muss sich

zurechtfinden, wenn man trotzdem fasten will, man ist
auf sich selber gestellt. [...] Mir fällt es zum Glück nicht
so schwer. Aber das Schöne daran [wäre] ja eigentlich
die Stimmung und dass dann alle zusammen essen können

und so... Das ist unter der Woche nicht möglich, ich
bin auch zu Hause die einzige, die dann fastet. Man ist
ein wenig alleine, also es ist nicht so schlimm, aber...

92 / Tsantsa #17 /2012



DOSSIER

Zaïda begann sich im Alter von 15 Jahren für den Islam und

für ihre bosnische Herkunft zu interessieren. Fasten ermöglicht

ihr, diese Zugehörigkeit konkret auszudrücken. Ähnlich
ergeht es ihrer Freundin Zlata (17), deren Eltern ebenfalls aus

Bosnien stammen.

Meine Eltern wollen nicht, dass ich im Ramadan faste,
wenn ich zur Schule gehe. Sie sagen: Das ist nicht

gut für dich. Das hältst du nicht aus. Du musst in die

Schule, du musst arbeiten! Es war mein Wille [...] und
sie schlugen mir vor, wenigstens nur an den Wochenenden

zu fasten.

Auch Lule (23) fastet nur, wenn sie keine Vorlesungen und keine

Prüfungen hat. Auf die Frage, warum sie faste, antwortete sie:

Ich finde es eine gute Sache, weil man einmal etwas
durchmacht, was andere Leute auf dieser Welt auch
durchmachen [...]. Eigentlich ist es ja vom Islam her so,

dass es den Körper reinigen sollte. Aber das ist bei mir
weniger zentral als die Bescheidenheit..., dass man
einfach einmal diese Bescheidenheit durchmacht, dass

man lernt, damit umzugehen, dass man vom Morgen
früh an bis zum Abend nichts hat. Mir geht es vor allem
um das. Darum mache ich es, wenn ich mich nicht

gross für die Uni konzentrieren muss.

Lule fastet nicht, weil Muslime fasten müssen oder weil ihre
Familie immer schon gefastet hat. Im Gegenteil: Sie fastet,
weil es eine gute Sache ist. Sie kann mit der Idee, dass Fasten

reinigend sein soll, nicht so viel anfangen. Vielmehr formuliert
sie eine Begründung für das Fasten, die auch von Nicht-Muslimen

nachvollzogen werden kann.

Mit diesen Beispielen kann nur angedeutet werden, wie die

Bedeutung des Islam als Religion und als Lebensweise in einem

fortwährenden Prozess komplexer Interaktionen von
Zugewanderten und Aufnahmegesellschaft neu ausgehandelt wird.
Diese Jugendlichen der zweiten Generation leben den Islam auf

eine neue Weise und übernehmen nicht einfach Traditionen,
welche die Eltern vielleicht früher einmal gekannt haben.

Fazit

Ziel des Beitrags ist es, die Aushandlung von Zugehörigkeit
als einen aktiven Prozess zu untersuchen. Aus der Perspektive

der Theorie der «Politik der Zugehörigkeit» stellt sich

die Frage, welche Zugehörigkeiten und Identifizierungen für
muslimische Jugendliche in der Schweiz wichtig sind. Ich
möchte dazu abschliessend die folgenden Punkte festhalten:

Erstens: Religion ist nur ein Aspekt von Zugehörigkeit und

legt nicht fest, wie Menschen denken und handeln. Jugendliche

gehören einer Vielzahl verschiedener Gruppen an und
dies trifft ganz besonders auch auf die zweite Migrationsgeneration

zu. Diese vielfältigen Identifizierungen und
Zugehörigkeiten sollten stärker berücksichtigt werden, anstatt die
muslimischen Jugendlichen auf ihre Zugehörigkeit zu einer

religiösen Minderheit zu reduzieren. Zweitens: Die Beispiele
geben einen Einblick in die vielen möglichen Konstellationen,
wie der Islam in der Schweiz gelebt wird. Wie die Familien

von Dafina und Isa gehen die meisten Familien nicht regelmässig

in die Moschee. Das sagt aber an sich noch nichts darüber

aus, ob sie gläubig sind und wie sie den Islam praktizieren. Das

Gebet in der Moschee ist für Muslime keine Pflicht, man kann

genauso gut zu Hause beten. Die Beispiele von Lule, Zaïda
und Zlata zeigen, dass dieJugendlichen die islamischen
Traditionen nicht unbedingt in der Familie kennenlernen, sondern

sich in der Adoleszenz auf eigene Faust mit ihrer muslimischen

Zugehörigkeit auseinanderzusetzen beginnen. Dabei spielen
die Beziehungen mit Gleichaltrigen mit gleicher ethnischer
Herkunft eine wichtige Rolle. Drittens: Während die

Gleichsetzung des Islam mit Terrorismus wenig plausibel ist, scheint
das kulturalistische Schema, das den Islam als kulturellen
und religiösen Gegensatz des Westens versteht, schwierig zu

widerlegen. Die ethnographischen Beispiele in diesem Beitrag
zeigen im Gegensatz dazu, dass das heute so verbreitete Denken

in Kategorien des «Wir-und-die-anderen» (Barth 1994)

bezogen auf muslimische Jugendliche aus Südosteuropa in der

Schweiz äussert fragwürdig ist.

93/Tsantsattn /2012



DOSSIER

LITERATURVERZEICHNIS

Allenbach Brigit
2011. «Made in Switzerland: Politik der Zugehörigkeit und Religion

am Beispiel von Secondos aus Südosteuropa», in: Brigit Allenbach,

Urmila Goel, Merle Hummrich, Cordula Weissköpel (Hg.), Jugend,

Migration undReligion. Interdisziplinäre Perspektiven, S. 199-224.

Zürich/Baden-Baden: Pano/Nomos.

Allenbach Brigit, Herzig Pascale

2010. «Der Islam aus der Sicht von Kindern und Jugendlichen», in:

Brigit Allenbach, Martin Sökefeld (Hg.), Muslime in der Schweiz, S.

296-330. Zürich: Seismo.

Allenbach Brigit, Herzig Pascale, Müller Monika

2010. SchlussberichtMigration undReligion: Perspektiven von Kindern

undJugendlichen in der Schweiz, [online]. Bern: Nationales

Forschungsprogramm NFP 58. Zugänglich auf:

www.nfp58.ch/files/downloads/SB Giordano.pdf.

Allenbach Brigit, Sökefeld Martin
2010. «Einleitung», in: Brigit Allenbach, Martin Sökefeld (Hg.),

Muslime in derSchweiz, S. 9-40. Zürich: Seismo.

Anthias Floya
2009. «Translocational belonging, identity and generation: Questions

and problems in migration and ethnic studies». Finnish Journalof

Ethnicity andMigration 4(1): 6-15.

Asad Talal

2003. Formations ofthe Secular. Christianity, Islam, Modernity.

Stanford: Stanford University Press.

Barth Fredrik
1994. «Enduring and emerging issues in the analysis of ethnicity», in: Hans

Vermeulen, Cora Govers (Eds), TheAnthropology ofEthnicity: Beyond

«Ethnic Groups andBoundaries», p. 11-32. Amsterdam: Het Spinhuis.

Benavides Gustavo
1998. «Modernity», in: Marc C. Taylor (Ed.), Critical Termsfor
Religious Studies, p. 186-204. Chicago: University of Chicago Press.

Brubaker Rogers
2007. Ethnizität ohne Gruppen. Hamburg: Hamburger Edition.

Caputo Virginia
1995. «Anthropology's silent <others>: A consideration of some

conceptual and methodological issues for the study of youth and

children's cultures», in: Vered Amit-Talai, Helena Wulff (Eds), Youth

Culture:A Cross-CulturalPerspective, p. 19-42. London: Routledge.

Christensen Pia, James Allison
2000. «Introduction: Researching children and childhood: Cultures

of communication», in: Pia Christensen, Allison James (Eds),

Research with Children: Perspectives andPractices, p. 1-8. London:

Falmer Press.

Crowley John

1999. «The politics of belonging: Some theoretical considerations»,

in: Andrew Geddes, Adrian Favell (Eds), The Politics ofBelonging:

Migrants andMinorities in Contemporary Europe, p. 15-41. Aldershot:

Ashgate.

EKM Eidgenössische Kommission für
Migrationsfragten (Hg.)
2010. Muslime in derSchweiz. Identitätsprofile, Erwartungen und

Einstellungen. Eine Studie derForschungsgruppe «Islam in derSchweiz»

(GRIS). Bern: EKM (Zweite Auflage des Berichts von 2005).

Fabian Johannes
1993. «Präsenz und Repräsentation. Die Anderen und das

anthropologische Schreiben», in: Eberhard Berg, Martin Fuchs (Hg.),

Kultur, sozialePraxis, Text. Die Krise derethnographischen

Repräsentation. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Frisina Annalisa
2010. «Young muslims' everyday tactics and strategies: Resisting

Islamophobia, negotiating Italianness, becoming citizens». Journalof
InterculturalStudies 31: 557-572.

Goffman Erving
1974. Frame Analysis: An Essay on the Organization ofExperience. New

York: Harper and Row.

Kämpf Philipp
2008. Die«Jugo-Schweiz»:Klischees, Provokationen, Visionen. Zürich:

Rüegger.

McGuire Meredith B.

2008. LivedReligion: Faith andPractice in Everyday Life. New York:

Oxford University Press.

Schiffauer Werner

2004. «Vom Exil- zum Diaspora-Islam. Muslimische Identitäten in

Europa». Soziale Welt 55(4): 347-368.

Wax Rosalie H.

1971. DoingFieldwork: Warnings andAdvice. Chicago: The

University of Chicago Press.

94 / Tsantsa #17 2012



DOSSIER

Wikipedia
2011. «Wort des Jahres», [online] San Francisco: Wikimedia

Foundation Inc. Zugänglich auf:

http://de.wikipedia.org/wiki/Wort_des_Jahres, Zugriff am 28. Juli 2011.

Yuval-Davis Nira, Kalpana Kannabiran, Vieten Ulrike M.

2006. «Introduction: Situating contemporary politics of belonging», in:

Nira Yuval-Davis, Kalpana Kannabiran, Ulrike M. Vieten (Eds),

Situating Contemporary Politics ofBelonging, p. 1-14. London: Sage.

AUTORIN

Brigit Allenbach ist Lehrbeauftragte an der Universität Freiburg/CH und war von 2007 bis 2010 Projektleiterin und
Forscherin im Nationalen Forschungsprogramm NFP 58 «Religionsgemeinschaften, Staat und Gesellschaft» (http://www.nfp58.
ch/d_projekte_jugendliche.cfm). Sie arbeitet zudem als Dozentin an der Pädagogischen Hochschule Zürich PHZH.

Lehrstuhlfür Sozialanthropologie, Bdde Pérolles 90,1700 Fribourg
brigit. allenbach@unifr. ch

95 !Tsantsattl7/2012


	Bairam, Balkanslang, Basketball ... : die vielfältigen Zugehörigkeiten von muslimischen Jugendlichen in der Schweiz

