
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 16 (2011)

Artikel: Präsenzdynamik und -dimensionen der Kultstätte einer Minderheit : der
tamilische Hindutempel in Basel

Autor: Duchêne-Lacroix, Cédric / Beutter, Anne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007268

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TSANTSA # 16 • 2011

PRÄSENZDYNAMIK UND -DIMENSIONEN
DER KULTSTÄTTE EINER MINDERHEIT
DER TAMILISCHE HINDUTEMPEL IN BASEL

Abstract: Dynamics and dimensions of the presence of a minority place of worship: the Tamil hindu temple in Basel

The Swiss religious landscape has diversified as a result of immigration and new religious movements. While political debate on

religious visibility, e.g. the minaret controversy, obscures the complexity of religious space, this article analyses the place of worship of

a relatively unknown group: the Hindutempel community in Basel. By adapting the notion of «presence» to a multi-dimensional space

consisting of geographic, governmental, social, sacred and reticular facets, and by drawing on de Certeau, the analysis better grasps
the dynamics between the dimensions out of which the Hindutempel emerges. Tracing how the network has gradually institutionalised,

we show how a multidimensional and visible «proper» is eventually gained: through geographic repositioning and religious investment
in chosen places of worship despite the lack of resources that leads worshippers to get by with little. Using de Certeau's terms, the

temple appears as a palimpsest of several spatial dimensions of presence.

Schüsselwörter: Präsenz Raum • Tamilen • Hindutempel • Basel • de Certeau

Cédric Duchêne-Lacroix, Anne Beutter

Die religiöse Landschaft in der Schweiz ist vielfältiger geworden,

Migration und neue religiöse Bewegungen mischen das

Religionsangebot sichtbar auf - so wird die Thematik zumindest

medial gerne vermittelt - und die Aktualität religiöser

Sichtbarkeit scheint in der Schweiz spätestens seit der

«Minarett-Kontroverse» evident. Doch die Thematik soll hier
etwas anders perspektiviert werden: Der Hindutempel Basel

erscheint als Gegenstand für die Untersuchung von Präsenz

im Zusammenhang mit religiösen Minderheiten gerade
deshalb als geeignet, weil er von einer expliziten Politisierung
kaum betroffen ist. So ist politischer Raum im untersuchten
Material zwar präsent aber in keiner Weise dominant. Genau

dies lässt den Blick frei auf die subtileren Formen und die

«normalen», ja allgemeinen politischen Implikationen von
Präsenz, durch die eine Minorität an der kollektiven Gestaltung

von Raum teilhaben kann. Mit diesem, zum Islam in
der Schweiz scheinbar konträren Fall der Tamilen stellt sich

die Frage nach Qualität, Stärke und Dynamik von Präsenz

einer Gemeinschaft in der religiös-sozialen Landschaft oder

dem Stadtraum, und nach deren empirischer Untersuchung.

Der Hindutempel Basel als untersuchter Gegenstand, ist
Teil eines bisher nur schwach bearbeiteten, aber

vielversprechenden Forschungsfeldes (Baumann und Stolz 2007:

10). Hinduismus1 ist, bezogen auf die Anzahl der Gläubigen,
mit ca. 0,57% der Gesamtbevölkerung (Bovay und Broquet
2004: 126), ein Nischenphänomen in der religiösen
Landschaft beider Basel (0,38% in der Schweiz). Gut 90% der

unter «Hindu» gefassten Personen sind ausländischer
Herkunft, die meisten Tamilinnen aus Sri-Lanka, die seit 1984,
nach Ausbruch des bewaffneten Konflikts, in die Schweiz

gekommen sind2 (Baumann und Stolz 2007:40f). Die tamilische

Bevölkerung und ihre Kultstätten sind in Basel und der
Schweiz nicht dominant (Moret, Efionayi und Stants 2007).
Als einer von unzähligen Akteuren ist die untersuchte,
von tamilischen Hindus getragene und seit der Gründung
Anfang der 1980er Jahre gewachsene, Institution Teil jener
«religiös-soziale [n] Landschaften, wo keine protzigen
Kirchen stehen, sondern Gemeinschaften sich ihre Orte mit
ihren Händen und ihrem Geld erschaffen» (Bischof 2005).

Sowohl aufgrund dieser Datenlage, als auch durch die Frage

nach der Präsenz des Tempels in unterschiedlichen
Raumdimensionen, liegt es nahe, bei der Untersuchung auf
verschiedene Quellensorten zurück zu greifen. Zentral sind ein
Ausschnitt aus der medialen Berichterstattung (Artikel der

Basler Zeitung seit 2004), ein problemzentriertes Experten-
Interview (Flick 2009: 270) mit einem der Verantwortlichen

1 Hinduismus ist eine Sammel- und Fremdbezeichnung für nicht-muslimische Religionen Indiens, die bis in jüngste Zeit von den Gläubigen nicht als

Einheit aufgefasst werden, und sich demzufolge durch grosse Hybridität und Dynamik auszeichnet (Michaels 1998:28).

2 Das erklärt auch den hohen Anteil Asylsuchender (13 %) unter den Mitgliedern hinduistischer Vereinigungen (Bovay und Broquet 2004:119).

FREIE BEITRÄGE 1129



ARTICLES LIBRES

für Tempelführungen, Öffentlichkeitsarbeit und interreligiöse

Begegnungen. Das Interview fand im Anschluss an den

Dienstagsgötterdienst in einem gesonderten Raum im Tempel

statt. Hinzu kommen als technische Daten Teile
statistischer (Moret, Efionayi und Stants 2007) und
religionswissenschaftlicher Untersuchungen (Baumann et al. 2003).
Verdichtet werden die Befunde durch Beobachtungen vor
Ort, Fotografien, Broschüren und kartographische Daten.

Die Präsenz der tamilisch-hinduistischen Kultstätte lässt
sich mit einem einfachen Apparat analysieren. Zunächst soll

jedoch im ersten Teil das zugrundeliegende Konzept von
Präsenz genauer definiert werden, wozu verschiedene
Raumdimensionen und ihre Interdependenzen zu berücksichtigen
sind. Um das Phänomen zugänglich zu machen, wurde der

Raum in fünf empirisch relevante Dimensionen aufgefächert
und die Präsenz entsprechend zergliedert. Im zweiten Teil

wird nach diesem Muster der Tempel und seine Trägergemeinschaft

untersucht, um anschliessend die Dynamik von
Präsenz in der Überlappung und gegenseitigen Beeinflussung der

Dimensionen aufzuzeigen. Dieses Vorgehen eröffnet ein präziseres

Verständnis, sowohl des angesetzten Präsenzkonzeptes,
als auch der Raumgestaltungsoptionen einer Minderheit.

THEORETISCHER RAHMEN: PRÄSENZ UND RAUM

Die zur Untersuchung der Raumdimensionen herangezogene

Kategorie «Präsenz» erscheint in unterschiedlichen
theoretischen und fachlichen Zusammenhängen. Hieraus

ergibt sich eine Vielzahl von Definitionen und
Anwendungszusammenhängen, zu denen sich noch kaum weitreichende

Lehrmeinungen etabliert haben, ähnlich der Situation
sozialwissenschaftlicher Raumkonzeptualisierung (Hamm
2002: 436). Das Changieren von Aspekten und die Fülle an

Begrifflichkeiten erfordern zwar Begriffspräzisierungen -
was im zweiten Teil geleistet wird - ist aber nicht als Manko
aufzufassen. Vielmehr sind Pluralität und Überlagerungen
charakteristische Attribute der Auseinandersetzung mit
und um Raum. Genau die differierenden und teilweise
disparaten Bedeutungsgehalte qualifizieren «Präsenz» für die

dimensionsvergleichende Aufgabe.

Ausgehend von einem allgemeinen Verständnis als

«Gegenwärtigkeit, Anwesenheit» (Präsenz, vgl. Fuchs-Heinritz und
Barlösius 2007) soll hier als Arbeitsdefinition von Präsenz

«Anwesenheit» im weiteren Sinne verstanden werden, der

nicht die Kategorie der «Abwesenheit» gegenübergestellt wer¬

den kann. Indem beispielsweise die architektonische, traditionell

südindische, Gestaltung des Tempelgebäudes als abwesend

- als fehlend - wahrgenommen wird, ist diese dennoch

präsent (Duchêne-Lacroix 2007: 137-143). Somit beinhaltet
Präsenz laut Pilz (2007: 362) sowohl eine «produktive» als

auch eine «rezeptive Seite». Erstere setzt das Vorhandensein
eines wahrnehmbaren «Objekts oder Vorkommnisses» (Gumb-
recht 2006:317) voraus. Hierunter fallen sowohl materiale und
räumlich angeordnete Gegenstände, wie beispielsweise ein
Tempelgebäude in der Stadt, als auch aus Praktiken erwachsende

Verbindungen - wodurch wiederum die von Low et al.

postulierte Doppelgestaltigkeit des Raumes als «relationale

Anordnung» (Low, Steets und Stoetzer 2008: 63-66)
berücksichtigt wird. Verbindungen als Interaktion, Diskurs und
soziale Beziehungen erscheinen im untersuchten Fall innerhalb

der Tempel-Trägerschaft ebenso, wie im interreligiösen
Umfeld und in gesamtgesellschaftlichen Diskurssträngen. In
beiden Fällen können diese an eine «raum-zeitliche physische
Existenz» (Gumbrecht 2006: 317) oder Performanz (Pilz 2007:

367f) gekoppelt, oder medial vermittelt, imaginiert oder gar
virtuell suggeriert sein (Lombard und Ditton 1997). Die rezeptive

Seite hängt massgeblich von der Perspektive des Rezipi-
enten ab (Ob der Tempel auf einem Areal präsent ist, hängt
vom Wissen über dessen Existenz ab). Auch die rezeptive Seite

hat je nach Charakter der jeweiligen Raumdimension
unterschiedliche Formen: Das direkte Erleben im «Hier und Jetzt»

(Pilz 2007: 361) oder aber «Anwesenheit» durch Aktualisierung

in Erinnerung und Imagination, beispielsweise in der

vermittelnden Form der Sprache (Gumbrecht 2006: 321f, so

beispielsweise in Erzählungen über die Tempelanlagen in Sri-

Lanka) oder durch medialen «Transport» (Lombard und Ditton
1997). Damit verbunden ist drittens, Präsenz als Eigenschaft
eines vermittelnden Mediums. Das Medium (das kann im hier

vorgetragenen Verständnis sowohl ein Computer als auch ein

Tempel sein) übernimmt - wie unten zu zeigen sein wird -
Verbindungsaufgaben, die es mehr oder minder erfolgreich
erfüllt3 und wodurch es im Verbindungsraum präsent wird.

In der Untersuchung wird von einem wechselseitigen
Einfluss von Gestalt und Gestaltung des Raumes ausgegangen:

Mit der Annahme

«dass Räume erstens auf der Praxis des Anordnens. [...]
basieren, Räume aber zweitens auch eine gesellschaftliche

Ordnung vorgeben [ist diese] Ordnung im Sinne von
gesellschaftlichen Strukturen [...] sowohl dem Handeln

vorgängig als auch Folge des Handelns» (Low, Steets und
Stoetzer 2008: 63).

3 Damit erscheint die Definition von Präsenz als «perceptual illusion of nonmediation» (Lombard und Ditton 1997) als - auf die untersuchten

Technologien als spezifisches Medium zutreffender - Sonderfall.

130 | TSANTSA it 16 • 2011



TSANTSA # 16 • 2011

Das Postulat der Pluridimensionalität, das Glauser (2006:

252) schon bei Simmel feststellt, wirft die Frage auf, welche

Dimensionen denn als relevant zu unterscheiden sind. Ein

Gebäude wie der Hindutempel ist ein Beispiel, an dem die

Überlagerungen von Dimensionen, und die sich daraus ergebende

Präsenzdynamik, erfassbar werden. Eine Systematisierung
wird hier bewusst über die Empirie vorgenommen, was die
Auswahl und Abgrenzung gemäss der Frageperspektive und der im

entsprechenden Material relevanten Daten zur Folge hat. Der

Text beschränkt sich auf fünf Dimensionen, womit das Bestehen

weiterer Dimensionen nicht ausgeschlossen werden soll.

DIE PRÄSENZ DES TEMPELS IN FÜNF RAUMDIMENSIONEN

Der Hindutempel Basel ist seit 2006 einer von ca. 17

tamilischen Hindu-Tempeln in der Schweiz (Baumann und Stolz

2007: 233). Er ist ein Ort und gleichzeitig eine in Vereinsform

organisierte Institution, die von tamilischen Hindus
im Raum Basel und der Nordwestschweiz getragen wird,
und hatte im Jahr 2009 ungefähr 100 Aktiv- und 1000

Passivmitglieder4, respektive Spender (Inforel 2009). Der erste

Hindutempel in Basel wurde in den frühen 1980er Jahren

gegründet und ist damit einer der ältesten der Schweiz. Qualität

und Quantität seiner Präsenz sollen nun in fünf wichtigen

Raumdimensionen skizziert werden.

Geografischer Raum

Der geografische Raum bezeichnet den sinnlich
wahrnehmbaren Behälter-Raum, der durch die strukturierende
Anordnung einer «gegebenen und geschaffenen physischen
Umwelt» (Fuchs-Heinritz und Barlösius 2007: 604) gestaltet

ist. Die Präsenz des Tempels im geografischen Raum von
Basel und der direkten Agglomeration ergibt sich aus den

Standorten, an denen er und seine Vorgängerinstitutionen
in den vergangenen 25 Jahren angesiedelt waren.
Berücksichtigt man hierzu auch die jeweilige Quartierstruktur und
Grösse der Liegenschaft, erscheint ein «Weg», auf dem immer

neue Orte im Stadtraum erschlossen wurden.

Ab 1984 konnte eine relativ zentrumsnah gelegene

Wohnung - das Lokal eines im interreligiösen Dialog tätigen
Vereins - abwechselnd mit anderen religiösen Gemeinschaften,

jeweils zwei Mal pro Woche als temporärer Tempelraum

genutzt werden. Aufgrund der, aus demografischen Gründen

zunehmenden, Besucherzahl und des damit einhergehenden
Umtriebs (Baumann 2003: 282f), wird der «Sithi Vinayakar
Alayam» in ein nahe gelegenes Gewerbegebäude umquartiert.

Die im Rohbau befindlichen Räume im Untergeschoss
konnten nun ausschliesslich als Hindutempel genutzt werden.

Nach weiteren fünf Jahren wurde der Tempel wiederum

zu klein und man bezog Räumlichkeiten im Dreispitz-Industrie-

und Gewerbeareal am Stadtrand. Hier konnte der

Tempelbetrieb ausgeweitet und professionalisiert werden: Die

provisorischen Altäre wurden durch Schreine ersetzt und der

Hinduverein liess sich 1994 ins Schweizer Handelsregister
eintragen (Baumann 2003: 285-291). 1998 wird mit dem Sri

Raja Rajesvary Ambal Tempel ein zweiter und im Jahr darauf
mit dem Sri Subramaniar Tempel ein dritter hinduistischer
Tempel eingerichtet, ebenfalls in Industrie- und Gewerbezonen

der städtischen Peripherie. Die Tempellandschaft bot
nun zwar ein breiteres religiöses Angebot - jeder Tempel war
einer anderen Gottheit (Parvati, Murugan, Ganesha) geweiht

- die räumliche, und aus Meinungsverschiedenheiten
resultierende, Zersplitterung (Baumann 2003: 290f) der tamilischen

Hindus führt aber zur Verzettelung von personellen
und finanziellen Kräften. 2004 werden aus diesen Gründen

die drei Tempel zum Hindutempel Basel zusammengefasst. Als

neuer Standort wurde die Liegenschaft mit der besten

Verkehrsanbindung, Parksituation und Grösse gewählt. Auf Ende

2008 wurde diese dem Tempel gekündigt, weil das Gelände für
industrielle Zwecke genutzt werden sollte. Das neue Gebäude

wurde, zur Vermeidung eines ähnlichen Verlust-Szenarios,

vom Tempelverein käuflich erworben und befindet sich wieder

auf dem Dreispitz-Areal. So wurde die Miet-, und damit

temporäre Situation des gut ausgestatteten Tempelraumes, in
einen fixen Ort mit provisorischem Tempelraum umgekehrt.

Der Tempel «bewegt» sich mit zunehmender Grösse und

Verstetigung vom Zentrum Richtung Peripherie und in weniger

prestigeträchtige Quartiere. Bestimmend für die

Positionierung sind dabei, neben der nötigen Grösse der Liegenschaft,

die finanziellen Faktoren5, Zeitknappheit bei der
Raumsuche und die verkehrstechnische Zugänglichkeit.
Ausserdem muss die Lage so gewählt werden, dass die

Präsenz - insbesondere akustischer Art - von Anwohnern nicht
als Störung wahrgenommen wird6.

4 Hindutempel kennen, wie viele andere religiöse Institutionen keine formale Mitgliedschaft, wie dies bei christlichen Kirchen der Fall ist. Die Zahlen

beziehen sich also auf die Mitgliedschaft im Träger-Verein.

5 Raumnot und finanzielle Hürden sind in Interview und Berichterstattung zentral (Prazeller 2008; Kenan 2008).

6 «Es waren nach meiner Sicht drei grundsätzliche Probleme: 1. Zeitdruck, 2. finanzielle Gründe und 3. Sie kriegen nicht überall eine Baubewilligung für
einen Tempel. Es muss ein passender Ort sein, der schon ein wenig abgelegen ist von Wohngebiet, weil wir so grosse Festtage haben [...]. Das sind drei

Gründe, auf die wir achten mussten.» (Interview)

FREIE BEITRÄGE 1131



ARTICLES LIBRES

Dass «gewöhnliche» religiöse Praxis in einem ihr fremden

Kontext als «exotisch» oder gar störend wahrgenommen
wird, deutet auf etwas hin, das auch in anderen Dimensionen

zu zeigen sein wird, und das für Präsenz charakteristisch ist:
Die Unterschiedlichen Perspektiven, die sich je nach «Eth-

noscape» (Appadurai 1996: 48) des jeweiligen Betrachters
für ein und denselben Raum ergeben. Besonders für Tami-

llnnen der ersten Generation tritt so zu der Verortung des

Tempels in Basel eine srilankische Tempelsituation als Referenz.

Dieser Vergleich wird im Interview zur Beschreibung
eines idealen Tempels herangezogen, wobei der zur Verfügung

stehende geographische Raum den zentralen
Unterschied ausmacht. Zur Umsetzung eines «eigenen», das hei-
sst am srilankischen Stil orientierten, Tempelbaus hatten
Pläne bestanden. Es konnte aber kein passendes Grundstück

gefunden werden und das Projekt ist durch die Aufwendungen

für die aktuelle Liegenschaft in weite Ferne gerückt.

Öffentlicher Raum

Öffentlicher Raum ist «ein Bereich, der prinzipiell [für alle

und] uneingeschränkt zugänglich ist» (Fuchs-Heinritz
und Barlösius 2007: 534). Dies betrifft den Raum in seiner

Gestalt als Struktur, wie auch als Gestaltungsvorgang:
Öffentlicher Raum erscheint (im Sinne der Überlappung von
Dimensionen) also einerseits unter geografischen und
andererseits unter diskursiven Gesichtspunkten. Das Gestalten,
das im diskursiven öffentlichen Raum stattfindet, wird
ausschnitthaft in Internet und Medien gespiegelt und so für
eine Untersuchung greifbar.

Im Gegensatz zur Aussenerscheinung des Tempels gemessen

die Feiern zum Wagenfest - ein «exotischer»
Prozessionsähnlicher Umzug durch die Strassen um den Tempel - im
Festkalender, im Interview und in Medienberichten besondere

Aufmerksamkeit. Traditionelle tamilische Tempel verfügen

über Eingangstürme mit reichem skulpturalen Schmuck,

der im öffentlichen Raum auf das Sakrale verweist. Am aktuellen

Standort ist der Tempel lediglich durch ein grosses Schild

von aussen erkennbar, weitere Ausschilderung besteht keine

- Interessierte Aussenstehende finden ihn über die Website.

«Von der Dreispitzkreuzung aus kann man nicht wissen,
dass es hier einen Tempel gibt. Wir haben [das] nicht mal

dort irgendwie beschriftet [...]. Aber wenn jemand nach dem

Tempel sucht oder im Internet eingibt, dann erscheint unser
Tempel als einer der ersten der Schweiz, deswegen kann man
das schon finden.» (Interview)

In der dauerhaften Aneignung werden die Ressourcen

auf den Innenraum gerichtet und der Aussenraum
diskret gestaltet. Disparate Ethnoscapes bewirken, dass für
die Tempelgemeinschaft so ein «eigener» Ort entsteht und
für Aussenstehende eine «fremde Welt» (Zwahlen 2005).
Die Ambivalenz zwischen Aussen- und Innenraum findet
in der Kompartimentalisierung7 von privatem und öffentlichen

Leben der Tamilinnen, sowie zwischen Alltag und
Feiertagen, ihre Entsprechung (Baumann et al. 2003: 27).

Beim Wagenfest Ther wird das Verhältnis ausnahmsweise

umgekehrt: Wagen, Ritualhandlungen, Musik und
Tanz markieren einen temporäreren Sakralraum in Bewegung

der den durchmessenen öffentlichen Raum «bespielt»
und so einnimmt. Dies ist mit der Situation in Sri Lanka

vergleichbar8. Was dem Wagenfest zu einer herausragenden
Präsenz verhilft, ist die Unstimmigkeit zwischen den
unterschiedlichen kulturellen Modellen, wodurch als «Nebenwirkung»

der Praxen Präsenz entsteht: Letztlich entscheidet
der Kontext, ob eine Praxis strategisch oder taktisch (de
Certeau 1988:109f) ist. In Basel fand 1993 im Beisein von
ca. 200 Personen die erste Tempelumschreitung statt, mit
welcher der Hinduismus zum ersten Mal im öffentlichen
Raum der Stadt wahrnehmbar auftrat. Auch an den
späteren Standorten wurde die Tempel-Umkreisung vollzogen,
mit zunehmender Ausstattung und Besucherzahl. In Mut-

tenz nahmen am Wagenfest 3000 bis 4000 Menschen aus
der Nordwestschweiz und dem nahen Ausland teil. Am
jetzigen Standort kann aufgrund des Weihegrades, der dem

Provisorium entspricht, Ther nur im eingeschränkten Rahmen

durchgeführt werden (Inforel 2009, Interview).
Potentiellen Problemen durch Verkehrsbehinderung und Lärm
wurde durch das Einholen von Bewilligungen vorgebeugt:

«es gab keine Reklamationen, einfach viele Schaulustige,

weil sich die fragten, was machen denn die da? Und
dann holten wir auch die Bewilligungen und die Polizei war
ab und zu da, um die Strasse freizugeben [...]. Wir kriegten
dann für diese Strasse eine halbe Stunde [... dann war] die
Strasse gesperrt und der Verkehr umgeleitet [...]. Mit der
Zeit hat die Gemeinde gemerkt, wir schaffen das problem-

7 Kompartimentalisierung bezeichnet die Ausdifferenzierung zwischen Lebensbereichen, die sich auch im modernen Indien findet. Bei Tamilinnen in

Europa zeichnet sie sich laut Baumann et al. (2003:27) durch Anpassung an die Mehrheitsgesellschaft aus, während im privaten Bereich kulturelle
und religiöse Praxis weiter möglichst authentisch gepflegt werden. Dies wird beispielsweise in der Kleidung tamilischer Frauen sichtbar.

8 Zirkumambulationen sind zentraler Bestandteil hinduistischer Rituale und werden in verschiedenen Formen und Ausmassen sowohl innerhalb des

Tempelraumes um den Altar als auch ausserhalb durchgeführt (Michell 1979:63).

132 | TSANTSA # 16 • 2011



TSANTSA # 16 • 2011

los, gaben uns dann die Bewilligung und sagten, <nehmt

von euern eigenen Leuten, dann müsst ihr nicht mal zahlen).

So vertraut waren die. Dann standen unsere Leute
mit den Warnjacken da und stoppten den Verkehr, und wir
haben halt immer die Zeiten eingehalten.» (Interview)

Vermutlich waren die vorliegenden guten Erfahrungen
mit dem Tempel eine Erleichterung beim Erwerb der aktuellen

Liegenschaft und die langjährige Anwesenheit des Tempels

macht im Wissen der direkt betroffenen Menschen eine

weitere Komponente von Präsenz aus. Das verweist auf zwei

Eigenschaften von Präsenz: Das Kennen eines durch

Nutzung und persönliche Ausstattung einmal angeeigneten (zu

«appropriation» siehe Serfaty-Garzon 2003b) Raumes geht
auch bei Ortswechseln nie ganz verloren und durch Erinnerung

wird seine Präsenz akkumuliert. Diese kann bei Bedarf

in anderem Zusammenhang wieder verwendet werden.

Sozialraum

Sozialraum wird hier im spezifisch Bourdieu'schen Sinne
verstanden (Bourdieu 2005). Er entsteht durch abstrakte
relationale Anordnung von Gruppen oder Individuen, anhand
der Kapitalien, über die sie verfügen. Die Präsenz des Tempels

besteht nicht allein im geographischen Raum, sondern

auch durch Aneignungspraktiken einer sozialen Gruppe in
anderen Dimensionen. Voraussetzungen für die Praktiken
sind Ressourcen und damit die sozialräumliche Verortung
der Trägerschaft. Als Teil der srilankischen Bevölkerung der

Schweiz ist die Trägerschaft des hier untersuchten Tempels

- tamilische Hindus im Raum Basel - in soziodemografischen

Untersuchungen als distinkte und sehr homogene Kategorie

präsent (Moret, Efionayi und Stants 2007). Dies lässt eine

grobe Positionierung im Sozialraum der Schweiz zu. Für

Aussagen über die innere Struktur der regional, kulturell und
sozial heterogenen Gruppe (McDowell 1996: 136) hingegen,
sind diese Daten zu undifferenziert.

Knapp ein Viertel der ungefähr 42000 Personen sri-lan-
kischer Herkunft haben das Schweizer Bürgerrecht, während

für knapp zwei Drittel die sozialräumliche Position

potentiell temporär ist (Ausweise B und F; Moret, Efionayi

und Stants 2007: 31). Damit wohl zusammenhängend
zeichnen sich zwei unterschiedliche Bezugsrahmen für die

«Bewertung» von Kapitalien ab. Der eine bezieht sich auf

die «Gesamtbevölkerung», der andere auf die srilankische
community. Diese «modèles culturels» persönlicher und
sozialer Identität (Camilleri 1990: 130) können zu
Spannungen führen, aber auch Möglichkeiten der Neuaushandlung

von Strukturen bieten (Baumann et al. 2003: 34f).

Aufenthalts- und Bildungsstatus, sowie Sprachbarrieren9
wirken sich auf die Arbeitsverhältnisse aus. Besonders die

Männer sind zwar gut im Arbeitsmarkt integriert, dies aber

zu 70% im Billiglohnbereich. Zumal sie meist Alleinverdiener

einer Familie sind und ausserdem Familienmitglieder in
Sri-Lanka finanziell unterstützen, ist häufig eine prekäre
finanzielle Situation die Folge (Moret, Efionayi und Stants
2007: 62-77). Dies steht in Dissonanz zur Mittelschichtsherkunft

vieler dieser Personen (McDowell 1996:136).

Verglichen mit der Gesamtbevölkerung liegt der

Bildungsstand unter dem Durchschnitt (Baumann und Stolz
2007: 226) und in der Schweiz anerkannte Bildungstitel
sind noch selten. Viele Eltern, die selbst einen niedrigen
Bildungsstand haben, messen der Ausbildung ihrer Kinder

grosse Wichtigkeit bei; als Prestigeobjekt innerhalb der
srilankischen Gemeinschaft, sowie zur Integration und sozialen

Mobilität in der Gesamtgesellschaft (Moret, Efionayi,
und Stants 2007: 49-62). Die Organisation in tamilischen
Kulturvereinen und deren Angebote10 sowie der grosse
Aufwand an freiwilliger Arbeit und Spenden, die für den

Betrieb des Tempels aufgebracht werden, zeigen das Bestreben,

tamilische Kultur und Tradition auch im Exil zu pflegen.

Diesem «Bewertungszusammenhang» entsprechendes,
kulturelles Kapital ist daher sehr umfangreich und geniesst
einen hohen Stellenwert (Moret, Efionayi und Stants 2007:

95). Auch die überdurchschnittlich hohe Endogamierate
unter Hindus (79,2%)" zeigt die starke Bindung durch
traditionelle Normen und die grosse Kohäsion an (Baumann
und Stolz 2007: 53f). Zwei Bezugsrahmen zeigen sich auch

für soziales Kapital. Einerseits am Diaspora-Netzwerk, das

lokale und transnationale Aktivitäten sozialer, politischer
und wirtschaftlicher Art organisiert (Moret, Efionayi und
Stants 2007: Ulf) und die Gemeinschaft einbindet,
«bisweilen allerdings auf Kosten intensiver Beziehung zur lokalen

Bevölkerung» (Moret, Efionayi und Stants 2007: 87).
Andererseits erscheint zum Beispiel der interreligiöse
Diskurs als Bereich, in dem über den hinduistischen und
tamilischen Bereich hinausgehend, Sozialkapital besteht.

9 Hochqualifizierte Tamilen suchen eher im englischsprachigen Raum Asyl oder migrieren dorthin weiter weil bessere Arbeitsbedingungen und

Voraussetzungen für sozialen Aufstieg bestehen (Moret, Efionayi und Stants 2007:123).

10 Wie Zusatzunterricht für tamilische Sprache, Kultur, Tanz und Religion.

11 V.a. bedingt durch die gängige Praxis arrangierter Ehen.

FREIE BEITRÄGE 1133



ARTICLES LIBRES

Verbindungsraum

Verbindungsraum entsteht durch die konkreten Verbindungen

zwischen den Teilen (je nach Skalierung Einzelpersonen

oder soziale Gruppen) der Gesellschaft. Indem der

Tempel sowohl als Institution, als auch als Ort, die
Voraussetzungen für Zeitinvestition, insbesondere zur Kultivierung

von Sozialkapital, anbietet, ist er im Verbindungsraum
präsent. In dieser Dimension verschränken sich materielle
und symbolische Komponenten besonders deutlich: Der

Tempel als Treffpunkt ist ebenso Teil dieses Raumes, wie
das «Sozialkapital», auf das er bei Bedarf zurück greifen
kann12. Weiter zeigen Skalierungs- und Fokussierungsmög-
lichkeiten die Dynamik zwischen Global und Lokal oder im
Verhältnis von Innen (Gruppenkohäsion) und Aussen (zum
Rest der Gesellschaft) an. Dies alles integriert der Tempel
durch seine Präsenz im Verbindungsraum, indem er Mittel
und Gründe für Verbindung zur Verfügung stellt.

Für die Migrationsgemeinschaft ist der Tempel «ein Ort

zum Beten und die Religion weiter behalten, dass diese Wurzel

nicht verloren geht» (Interview). Er stärkt als «kleine
Heimat in der Fremde» Identität und Selbstvergewisserung
(Baumann und Stolz 2007: 234), ist Treffpunkt, Sozialisati-
onsort für tamilische Kinder und Informationsdrehscheibe.

«Einmal in der Woche treffen sie sich und bleiben sehr

lange hier. So haben sie halt einfach ein wenig mehr Freude,

weil in Sri-Lanka treffen sie sich jeden Tag und hier sind
sie an mehreren Orten tätig [...] die wichtigen Informationen,

was rund um Basel läuft oder Tamilen anbelangt
oder irgendwelche interkulturellen Feste oder Anlässe [...]
werden auch vom Tempel aus weiter gegeben.» (Interview)

In grösserem Massstab zeigt sich die Zentrumsfunktion
anhand der grossen Feste, die Gelegenheit für schweizweites

und internationales Zusammentreffen von Tami-
llnnen bieten und durch den Priester-Austausch zwischen
Tempeln in Europa und Sri-Lanka.

Durch all dies leistet der Tempel gleichzeitig auch einen
Beitrag zum Verhältnis tamilischer Hindus zur
Gesamtgesellschaft. Auch als Ansprechpartner für die interessierte
Öffentlichkeit, durch Feste und Tempelführungen, sowie

durch Delegierte, die er für interreligiöse oder politische

Gremien13 stellt, erscheint der Tempel im Verbindungsraum.

Gleichzeitig legitimieren die Verbindungspartner
den vom Tempel repräsentierten Hinduismus als Teil der
Schweizer Religionslandschaft.

Sakralraum

Teil des symbolischen Raumes wird etwas, wenn ihm eine

spezifische Bedeutung beigemessen wird (Bender 2002: 585).

Be-deutung entsteht durch die Deutung im Hinblick auf
Werte, die aus Weltbildern hervorgehen. Hinduistisch-religi-
öse Raumvorstellung skizziert Michaels (1998:314) wie folgt:

«Alle materiellen und nicht-materiellen Manifestationen
[Götter, Menschen, Tiere, Pflanzen, Feuer, Sprache, Gefühle]
brauchen [...] eine Sphäre der Existenz (loka) [... sie] ist
immer spezifisch, einen Raum an sich gibt es [...] nicht.»

Dies kontrastiert mit dem, im europäischen und christlichen

Kontext dominierenden, euklidischen Verständnis,
nach welchem der Raum ein Behälter sui generis ist, in dem

die verschiedenartigen Dinge der Welt angeordnet sind. Der

von einer Gemeinschaft als Sakralraum genutzte Ort verweist
einerseits auf einen solchen, in unserem Fall tamilisch-hindu-
istischen, Bedeutungsraum und andererseits, wie in den

Ausführungen zum Sozialraum deutlich wurde, auf eine
spezifische soziale Gruppe14. Diese Verweisfaktoren können für die

politische Brisanz von (Stadt-) Raumgestaltung relevant sein.

Hinduistische Tempelgebäude sind traditionellerweise
eine räumliche Darstellung der Kosmologie und müssen
deshalb genauen Richtlinien entsprechen. Ausserdem ist der

Tempel als Sitz des Göttlichen selbst Gegenstand von Devotion

und umfasst Zonen unterschiedlicher Sakralität (Michell
1979: 59) - am aktuellen Standort durch Klebemarkierungen
am Boden und einen freihängenden Vorhang markiert. Die

vorläufige Entwicklung zeigt, dass die Tempelräume in Basel

viel mehr durch den religiösen Betrieb, als durch Raumgestaltung

im geografischen Sinne zu Sakralraum werden. Man

ist bemüht, ein möglichst authentisches Erlebnis bei
gleichzeitiger Adaption an die neuen Verhältnisse zu gewährleisten

und agiert dabei nach dem Prinzip der «Bricolage». Das

Auskommen mit begrenzt vorhandenen Mitteln (Lévi-Strauss
1973:30) schlägt sich erstens auf die Strukturierung des

Tempelraumes nieder: Dem Platzmangel an Festtagen begegnet

12 Diese Komponenten zusammen zu denken, ist laut Glauser (2006) für die Raumdebatte besonders fruchtbar.

13 Näheres zu Institutionen für interreligiöse Zusammenarbeit im Raum Basel siehe (Roost Vischer 2008).

14 Es ist klar, dass hier stilisiert wird. Weder tamillische Hindus, die den Tempel ablehnen, noch Schweizerinnen, die sich dem Tempel zugehörig fühlen
werden berücksichtigt.

134 | TSANTSA # 16 • 2011



TSANTSA tt 16 • 2011

man heute durch das Versehen der Bodenplatten mit
Platznummern und in den ersten Tempeln dienten Bilderwände

und Tische mit kleinen Kultfiguren als Altar. Zweitens nimmt
die Bricolage auf die religiösen Inhalte Einfluss : Da man nicht
in der Lage war, die aufwändige Verehrung der Göttin Amman

- welcher der erste Tempel zunächst geweiht war -
durchzuführen, wurde er auf den gutmütigen Ganesh (tarn: Vina-

yakar) umgeweiht (Baumann 2003: 283). Als Murti (Götterstatue)

wurde hierfür in bester de Certeau'scher Manier im
Warenhaus Globus eine Ganesh Figur erworben und dieses

Konsumgut «umfunktioniert». Der gelandete «Coup» ist
umso grösser, als dass es sich hier um ein «Zurückfunktionieren»

handelt (de Certeau 1988: 94). Drittens erscheint
das Zusammenbauen disparater aber unzerstörbarer Teile

(Lévi-Strauss 1973: 48) im Rahmen der Tempelvereinigung:
Dass der Tempel drei Gottheiten gleichwertig geweiht wurde

weist auf Traditionsverdichtung hin. Dies ist im Mutterland
keine Ungewöhnlichkeit, aber im Migrationskontext deutlich

prononcierter (Wilke 2003:127). Das im Tempel-Raum bestehende

Nebeneinander distinkter, nicht ineinander überführbarer,

(religiöser) Einheiten entspricht mehr Bastides Prinzip
der «Coupure» als einer unter Synkretismus gefassten
Vermischung von Traditionen (Queiroz 1979: 147f).

PRÄSENZDYNAMIK:

INTERDEPENDENZ ZWISCHEN RAUMDIMENSIONEN

Die Darstellung des Hindutempel Basel und seiner Präsenz in
den fünf untersuchten Raumdimensionen deutet an, wie
Präsenzformen in einer Dimension die jeweils Anderen als

Voraussetzung in zirkulärer und gegenseitiger Weise beeinflussen.
Fokussieren wir nun, im Sinne der Pluridimensionalität und
der Doppeldeutigkeit von Raum als relationale Anordnung, auf
die Interdependenz zwischen den Ebenen, so erscheinen die

Präsenzformen als dynamische Dimensionen der Präsenz ein
und desselben Akteurs - des Hindutempel Basel.

Der Einfluss ist bei der sozialräumlichen Positionierung
besonders augenfällig: Indem sie die verfügbaren Ressourcen,

insbesondere finanzieller Art, festlegt, beeinflusst sie

die Gestaltung anderer Raumdimensionen, was sich am
deutlichsten im geografischen Raum äussert. Dies bestätigt, dass

der geografische Raum «eine Art spontane Metapher» (Bour-
dieu 1991:26) des Sozialraums darstellt. Die demographische

Entwicklung der tamilischen Gemeinschaft schlägt sich in
Wachstum und Verstetigung des Hindutempels nieder: Die

wachsende Nachfrage geht einher mit zunehmendem Zugang

zu Kapitalien (Spenden, qualifizierte Helfer), die zum
«investissement» im dreifachen französischen Wortsinn genutzt
werden: ökonomisch, als Engagement in die Gestaltung und

als «Besetzen» des Ortes. Im Verbindungsraum erscheint es

als Formalisierung durch Vereinsgründung (Baumann 2000:

277), im Sakralraum als Professionalisierung der Ausstattung

und des Tempeldienstes.

Erfolgs- und Wachstumsgeschichte gehen Hand in
Hand mit ständiger Raumnot, die sich im Platzmangel
an Festtagen sowie in der geographischen Dimension
bei der schwierigen Raumsuche und dem Weg vom
zentrumsnahen Wohnquartier in periphere Industriegebiete
abzeichnen. Dies korrespondiert mit dem Image und der

sozialräumlichen Verortung der sozialen Gruppe als relativ

grosse, formal integrierte aber überwiegend provisorisch

aufgenommene und kaum wahrgenommene
Migrationsgemeinschaft (Moret, Efionayi und Stants 2007: 8).
Ebenso schlagen sich «Provisorium» und «Übergangslösung»

(Prazeller 2008) im Vokabular medialer Berichterstattung

nieder. In dieser Situation sind die Menschen auf
taktisches Handeln innerhalb des Ortes des Anderen (de
Certeau 1988: 89) angewiesen, das sich den Sachzwängen
flexibel anpassen kann. Durch Unabhängigkeit von
Einzelpersonen ermöglicht die Organisation im Verbindungsraum

(als Vereine und andere Netzwerke) dennoch ein
strategisches, auf längere Frist und die Etablierung eines

eigenen Raumes angelegtes, Agieren.

Durch die fortwährende Schaffung eines eigenen Ortes

durch Umnutzung und Gestaltung nach eigenen Massgaben

wird geographischer Raum angeeignet, «bewohnt»
(de Certeau 1988: 27). Das über den einzelnen Akteur und
Standort hinaus reichende Bestehen des Tempels als Habitat,

als Gewohntes, wird zum «Zeuge der eigenen
Kontinuität» (Serfaty-Garzon 2003a: 214). Hier findet religiöse
Praxis, welche durch die Konfrontation mit einem anderen

kulturellen Modell im Sozial- und öffentlichen Raum
bewusst und zum distinktiven Identitätsmerkmal wird,
(Baumann et al. 2003: 13) «ihren» Ort.

In Form von Dauerhaftigkeit und Identitätsbildung
schaffen Teilhabe am und Erschliessung von geogra-
fischem Raum Ressourcen für Verbindungsraum und als

Gruppenemphase eine neue Aufgabe für den Tempel
(Baumann et al. 2003: 29, 20), während die Zentrumsfunktion

sich auf die Kapitalien und Strukturen im Sozialraum

auswirkt. Gruppenkohäsion und Identifikation mit
dem Tempel, auch als Prestigeobjekt innerhalb der Gruppe
der Tamilinnen, bildet jene Ressourcen, die der Tempel
in die Sicherung seiner Präsenz investieren kann: Miete
und Kauf von Liegenschaften im geografischen Raum, und
Präsenz als sakraler Raum - erreicht durch intensive
priesterliche «Bewirtschaftung».

FREIE BEITRÄGE | 135



ARTICLES LIBRES

Durch seine Verbindungsaufgaben eröffnet der Hindutempel

Basel für die tamilische Gemeinschaft in seinem Einzugsgebiet

aber auch Möglichkeiten für Engagement und Wege,

das Eigene in die kulturelle Landschaft der Schweiz

einzubringen und mit dieser so in Austausch zu treten. Dadurch

schafft er Voraussetzungen für die Präsenz in anderen
Raumdimensionen: Durch Koordination der administrativen,
logistischen und religiösen Infrastruktur ermöglicht er durch

religiöse Praxis temporär Teil des öffentlichen Raumes zu
werden. Als Informationsdrehscheibe und Mitglied von
Gremien vergrössert er Sozialkapital, das bei der Erschliessung

von geografischem Raum aktiviert werden kann15.

Da der Tempel in seiner Qualität als sakraler Raum neben

der religiösen Praxis und der Expertise des Priesters auch

von der Infrastruktur abhängt, wirken die knappen, oder

zunehmenden, sozialräumlichen Ressourcen deutlich auf den

Sakralraum ein. Prononciert ist diese Präsenzdynamik bei
der Tempelvereinigung: Der klassische Weg ist an der Verzettelung

der Kräfte gescheitert und erforderte eine Abwandlung.

Durch den Kompromiss im Sakralraum gelingt es, einen

eigenen geographischen Raum zu behaupten. Die positive
Bewertung der neuen Struktur steigert Besucherzahl und
Zentrumsfunktion. Anziehung übe der Tempel, so M.

Baumann (2003:171), auch als Raum aus, der sich von
Dissonanzerfahrungen in Alltag und Sozialraum absetzt. Das kann die

Aufwertung von Selbstbildern unterstützen (Camilleri 1990:

130). Ein anderer Umgang mit dem Aussen zeigt sich beim

Wagenfest, das als Integrieren des öffentlichen Raumes in
den hindu-religiösen Sakralraum gedeutet werden kann.

Dabei werden Strukturen (u.a. die Baugenehmigung
und die Bewilligung für das Wagenfest) des öffentlichen
Raums durch deren Einhaltung so genutzt, dass sie von
der Beschränkung zur Legitimation von Präsenz werden.
Durch die Fokussierung des Aneignens auf den Innenraum
und zurückhaltende dauerhafte oder gezielte Präsenz im
öffentlichen Raum kann die Position in anderen
Raumdimensionen gesichert werden.

FAZIT

Viele der beschriebenen Prozesse von Partizipation an

gesellschaftlicher Raumgestaltung werden erst erkennbar,

wenn man Raum als pluridimensional und dynamisch
konzipiert. Zur Untersuchung ist ein Begriff notwendig, der

genug Flexibilität aufweist, um in und zwischen den Dimensionen

angesetzt zu werden - Ein Begriff, der die Interde-
pendenz berücksichtigt, in der ein Grossteil der Eigenheit
von Partizipationsmöglichkeiten nicht-dominanter Minoritäten,

wie der tamilischen Hindus liegt. Das Präsenz-Konzept

erfüllt diese Forderung - es wird erst in seiner Dynamik

und der dimensionalen und beobachtungsspezifischen
Perspektivierung besser verständlich.

Dies verdeutlicht eine verdichtete Zusammenschau von
Interdependenzen: Das Fehlen umfangreicher Ressourcen

führt zum Agieren in Raum-Dimensionen, in denen nicht
primär ökonomisches Kapital ausschlaggebend ist. Indem

man sich im Verbindungsraum als Gemeinschaft positioniert

und Gruppen-Identität kultiviert, werden sozialräumliche

Kapitalien erschlossen und ein eigener Bezugsrahmen
für diese eröffnet. Der Kapitalzuwachs ermöglicht durch
taktische Umnutzung eine Positionierung im geografischen
Raum durch Schaffung bestimmter, vom Individuum
unabhängiger Strukturen, eine Stabilisierung von «Eigenem»
und Implementierung von Sakralraum. Die Dimensionen
sind verbunden durch Dynamiken, die der positiven wie
negativen Beeinflussung von Präsenz zwischen ihnen
entspricht. So führt zunehmende Nachfrage zur Konsolidierung
des Sakralraumes, aber auch zu Raumnot und zur Positionierung

in weniger prestigeträchtigen Stadtteilen, während die

nur temporäre Auffälligkeit oder gezielte Positionierung im
öffentlichen Raum einen geografischen Ort sichert.

Noch ist der 2009 im ehemaligen Speditionsgebäude
bezogene Tempelraum ein Provisorium. Aber auch wenn
die Mittel zur Wiedererrichtung gemauerter Schreine noch
fehlen und auch wenn, oder gerade weil, der Tempel im
Alltag des Industrieareals kaum in Erscheinung tritt, bildet

er einen eigenen Ort als Sieg über die Zeit (de Certeau

1988: 87f). Diese Spannung zwischen Provisorium und dem

Behaupten des «Eigenen» ist charakteristisch für die
Situation des Tempels - für seinen Umgang mit dem Ort, dem

«Innen» und den «Anderen».

In dieser Perspektive erscheint der Hindutempel als syn-
chronisches und diachronisches Palimpsest mit verdichteten

Dimensionen:

«Dieser Ort scheint an seiner Oberfläche, eine Collage zu
sein. In der Tat ist er in seiner Tiefe eine Allgegenwart. Ein

Aufeinanderstapeln von heterogenen Schichten. Jede - wie

15 Das erste Tempellokal und die erste Liegenschaft am Dreispitz wurden über den interreligiösen Diskurs vermittelt, während der zweite Standort
dadurch erschlossen war, dass zuvor viele tamilische Flüchtlinge dort gelebt hatten. Die Teilnahme am Runden Tisch der Religionen ermöglichte,
Raumprobleme in politischem Rahmen zu artikulieren, was wiederum die Medien aufgriffen (Kenan 2008).

136 | TSANTSA tt 16 • 2011



TSANTSA It 16 • 2011

die Seite eines beschädigten Buches - verweist auf einen
anderen Modus der territorialen Einheit, der sozioökono-
mischen Verteilung, der politischen Konflikten und des

identifizierenden Symbolismus.» (de Certeau 1988: 354)

Die Allgegenwart erscheint so als Interdependenz von
Präsenzformen in Dimensionen, die es zur Untersuchung
auseinander zu fächern gilt, um zu zeigen, wie eine Gemein-

BIBL10GRAPH IE

APPADURAI Arjun
1996. Modernity at Large: Cultural Dimensions of
Globalization. Mineapolis: University of Minnesota Press.

BAUMANN Christoph Peter

2000. Religionen in Basel-Stadt und Basel-Landschaft. Basel:

Manava.

2003. «Tamilische Hindus und Tempel in der Schweiz:
Überblick und exemplarische Vertiefung anhand der

Geschichte des Vinayakar-Tempels in Basel», in: Martin
BAUMANN et. al. (Hg.), Tempel und Tamilen in zweiter

Heimat, S. 275-294. Würzburg: Ergon.

BAUMANN Martin et al. (Hg.)
2003. Tempel und Tamilen in zweiter Heimat. Würzburg:

Ergon.

BAUMANN Martin, STOLZ Jörg
2007. Eine Schweiz - viele Religionen. Bielefeld: Transcript.

BENDER Christiane
2002. «Symbol», in: Günter ENDRUWEIT, Gisela

TROMMSDORFF (Hg.), Wörterbuch der Soziologie, S. 585-587.

Stuttgart: DTV.

BISCHOF Alois
2005. «Vom Religionshunger durch die Stadt getrieben».
Basler Zeitung (2005.11.15): 4.

BOURDIEU Pierre

1991. «Physischer, sozialer und angeeingenter physischer
Raum», in: Martin WENTZ (Hg.), Stadt-Räume, S. 25-34.

Frankfurt am Main: Campus.

schaft einen «eigenen» Ort «mit ihren Händen und ihrem
Geld erschaffen», und so Teil der «religiös-sozialen
Landschaften» (Bischof 2005) der Schweiz werden kann.

B0VAY Claude, BR0QUET Raphael
2004. Le paysage religieux en Suisse. Neuchâtel: Office

fédéral de la statistique.

CAMILLERI Carmel

1990. Stratégies identitaires. Paris: Presses universitaires
de France.

CERTEAU Michel de

1988. Kunst des Handelns. Berlin: Merve.

DUCHÊNE-LACROIX Cédric

2007. Archipels transnationaux et agencements identitaires:

présences françaises à Berlin. Lille: ANRT.

FLICK Uwe

2009. Qualitative Sozialforschung. Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt.

FUCHS-HEINRITZ Werner, BARLÖSIUS Eva

2007. Lexikon zur Soziologie. Wiesbaden: Verlag für
Sozialwissenschaften.

GLAUSER Andera
2006. «Pionierarbeit mit paradoxen Folgen? Zur neueren
Rezeption der Raumsoziologie von Georg Simmel».

Zeitschrift für Soziologie 35(4): 250-268.

GUMBRECHT Hans Ulrich
2006. «Presence achieved in language». History and Theory

45(3): 317-327.

HAMM Bernd

2002. «Raum, sozialer», in: Günter ENDRUWEIT, Gisela

TROMMSDORFF (Hg.), Wörterbuch der Soziologie, S. 436f.

Stuttgart: DTV.
2005. «Ortseffekte», in: Pierre BOURDIEU, Franz

SCHULTHEIS, Gabrielle BALAZS (Hg.), Das Elend der Welt, S.

159-168. Konstanz: Universitätsverlag.

FREIE BEITRÄGE 1137



ARTICLES LIBRES

INFOREL

2009. Hindu Tempel Basel, http://www.inforel.ch/il342.
html, zuletzt besucht am 16. April 2011.

KENAN Claudia

2008. «Religionsgemeinschaften suchen sakrale Räume».

Basler Zeitung (2008.06.09): 17.

LÉVI-STRAUSS Claude

1973. Das Wilde Denken. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

LOMBARD Matthe, DITTON Theresa

1997. «At the heart of it all. The concept of presence».
Journal of Computer-Mediated Communication 3(2), http://
jcmc.indiana.edu/vol3/issue2/lombard.html, zuletzt
besucht am 16. April 2011.

LOW Martina, STEETS Silke, STOETZER Sergej

2008. Einführung in die Stadt- und Raumsoziologie. Opladen:
Leske und Budrich.

McDOWELL Christopher
1996. A Tamil Asylum Diaspora. Providence: Berghahn.

MICHAELS Axel
1998. Der Hinduismus: Geschichte und Gegenwart. München:

Beck.

MICHELL George

1979. Der Hindu-Tempel. Köln: DuMont.

MORET Joëlle, EFIONAYI Denise, STANTS Fabienne

2007. Die srilankische Diaspora in der Schweiz. Bundesamt

für Migration, http://www.ejpd.admin.ch/content/dam/
data/migration/publikationen/diasporastudie-srilanka-d.
pdf, zuletzt besucht am 16. April 2011.

PILZ Dirk
2007. Krisengeschöpfe. Wiesbaden: Deutscher Universitäts-

Verlag.

PRAZELLER Markus

2008. «Suche nach neuem Zuhause». Basler Zeitung

(2008.05.22): 22.

QUEIROZ Pereira De

1979. «Principe de participation et principe de coupure. La

contribution de Roger Bastide à leur définition sociologique.

Participation and break principles. The contribution of Roger

Bastide to their sociological definition». Archives des sciences

sociales des religions 47(1): 147-157.

ROOST VISCHER Lilo
2008. Institutionen der interreligiösen Zusammenarbeit.

Abteilung Gleichstellung und Integration des

Präsidialdepartements Basel Stadt und der Fachstelle

Integration der Sicherheitsdirektion Basel-Landschaft

(Hg.), http://www.baselland.ch/fileadmin/baselland/files/
docs/jpd/integration/interreligioese_zusammenarbeit.pdf,
zuletzt besucht am 16. April 2011.

SERFATY-GARZON Perla

2003a. «Habiter», in: Jacques BRUN, Marion SEGAUD,

Jean-Claude DRIANT (Hg.), Dictionnaire de l'habitat et du

logement, S. 213-214. Paris: Armand Colin. http://www.
habiter-autrement.org/01_tendances/contributions-01/
Habiter-par%20Perla-Serfaty-Garzon.pdf, zuletzt besucht

am 16. April 2011.

2003b. «La notion d'appropriation», in: Jacques BRUN,

Marion SEGAUD, Jean-Claude DRIANT (Hg.), Dictionnaire
de l'habitat et du logement, S. 65-69. Paris: Armand Colin.

http://www.perlaserfaty.net/texte4.htm, zuletzt besucht

am 16. April 2011.

WILKE Annette
2003. «Traditionenverdichtung> in der Diaspora: Hamm als

Bühne der Neuaushandlung von Hindu-Traditionen», in:
Martin BAUMANN et al. (Hg.), Tempel und Tamilen in zweiter

Heimat, p. 125-168. Würzburg: Ergon.

ZWAHLEN Oliver

2005. «Grosses Fest im Hindu-Tempel». Basler Zeitung

(2005.08.20): 19.

138 | TSANTSA # 16 2011



TSANTSA # 16 • 2011

AUTORIN UND AUTOR

Dr. Cédric Duchêne-Lacroix ist Oberassistent am Institut für Soziologie der Universität Basel. Seine Dissertation
«transnationale Archipelisierung und Identitätszusammensetzung. Französische Präsenzen in Berlin» hat er 2006 an der

Humboldt Universität zu Berlin verteidigt. Er konzentriert derzeit seine Forschung auf zwei Fachbereiche: einerseits die

Verhältnisse zwischen raumbezogenen Kapitalien, raumbezogenen Identifikationen und sozialer Kohäsion in multilokalen
bzw. transnationalen Lebenswelten; anderseits die soziale Indikatoren und ihre Anwendung in der öffentlichen Politik.

Institut für Soziologie, Departement für Sozialwissenschaften, Universität Basel, Petersgraben 27, 4051 Basel

c.duchene@unibas.ch

Anne Beutter hat an der Universität Basel Religionswissenschaft und Soziologie studiert. Ihr Schwerpunkt ist empirische
Sozial-und Religionsforschung zu Schnittstellen von Religion, Kultur, Ästhetik und Raum. Zurzeit arbeitet sie im Archiv der

Mission 21 in Basel, sowie als Hilfsassistenz am Seminar für Religionswissenschaft der Universität Basel.

anne.beutter@gmail.ch

FREIE BEITRÄGE 1139


	Präsenzdynamik und -dimensionen der Kultstätte einer Minderheit : der tamilische Hindutempel in Basel

