Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 15 (2010)

Artikel: Les esprits par les hommes : notes sur les rites d'incorporation des
Masheitani a Zanzibar

Autor: Motta, Marco

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007305

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RECHERCHES EN COURS

LES ESPRITS PAR LES HOMMES

NOTES SUR LES RITES D'INCORPORATION DES MASHEITANI A ZANZIBAR

Mots-clés: Rites - Esprits - Possession - Zanzibar - Schématisation - Catégorie - Epistémologie

Marco Motta

Les pistes de réflexion que je propose dans cet article
concernent ce que les anthropologues appellent commu-
nément les «rites de possession» par les esprits (spirit pos-
session en anglais). Lemploi de guillemets précise d'em-
blée une premiére précaution: il s'agira de questionner
ce qui est habituellement utilisé - et de fagon souvent
acritique - comme catégorie d’analyse. Une recherche de
plusieurs mois sur 'archipel de Zanzibar est a lorigine de
cette contribution au dossier du rituel. Aprés avoir étu-
dié les différentes formes locales d'interaction avec les
esprits, il me semble qu'un regard rétrospectif et réflexif
sur mes propres modalités de mise en forme du discours
sur la «possession» s'avére nécessaire.

Je proposerai donc un éclairage en trois points qui se
veut en méme temps, et de maniére plus large, une invi-
tation a penser le travail anthropologique en ce début de
XXI¢ siécle. Premieérement, que peut bien dire un anthro-
pologue a propos des «esprits»? Si quelques auteurs comme
Larsen (2008) ou Boddy (1994) en ont fait un sujet d'étude
a part entiére, on trouve néanmoins peu de littérature trai-
tant directement des esprits comme catégorie du discours et
comme objet de savoir. Le «statut» immatériel et invisible
que le sens commun anthropologique leur attribue en fait
un casse-téte épistémologique particuliérement tenace.
Une double nécessité simpose donc: revenir sur la notion
d'esprit en anthropologie afin d’en saisir l'usage dans notre
langage d’'une part, et poser le probléme complexe de l'élabo-

98 | TSANTSA # 15 - 2010

ration d'un modéle (une fagon décrire) adéquat pour rendre
compte de la réalité vécue de l'expérience d'autre part. Deu-
xiémement, ce questionnement appelle quasi instantané-
ment la remise en cause de la notion de «possession». S'il
parait convenu dans la littérature anthropologique quun
esprit posséde sa «victime» (Colleyn et Péché 1983; Hell
1999; Lambek 1996; Leiris 1989; Lewis 1977), les Zanziba-
ris, eux, «possédent» leurs esprits. Méme si cette formule
est un abus de langage - nous verrons quune des difficul-
tés principales a trait aux problémes de traduction (Kilani
2000: 14-16; Borutti 2001: 69-106) et donc a la maniére
dont nous mettons en forme lexpérience de terrain -, elle
a le mérite de questionner ce qui est resté tapi dans lombre
dans beaucoup de recherches. A partir du constat de l'ina-
déquation de linterprétation en termes de possession dans
le cas zanzibari, nous pourrons légitimement nous poser
la question, et ce sera mon troisiéme et dernier point, de
la configuration des modéles en anthropologie. Si par la
mise a l'épreuve empirique, nos schémes d’appréhension des
cultures se révélent aussi inappropriés quarbitraires, alors
n'est-il pas du devoir du chercheur de reformuler les problé-
matiques préalablement établies et ainsi ouvrir un champ
nouveau pour la pensée? En reconduisant le probléme désor-
mais ancien des rites de possession a partir d'un point focal
original, j'aimerais suggérer que la garantie de la qualité et
de lintelligence du débat anthropologique se mesure autant
a lexigence critique et réflexive qu‘a la capacité d'innova-
tion des chercheurs en sciences sociales.



QUAND LES MOTS POSENT PROBLEME

Bien que le probléme de la catégorisation déborde large-
ment les quelques propos auxquels je vais me tenir ici,
il me parait toutefois nécessaire de s'arréter un instant
a lune de ses caractéristiques, a savoir que la catégorie
véhicule un bagage cognitif qui n'est ni neutre ni ano-
din. Sinous considérons le mot «esprit», il apparait - non
seulement dans le sens commun mais également dans la
littérature sur le sujet (ASSR 2009; Hell 1999; Lambek
1996; Lewis 1977) - qu'il fait réguliérement référence a
au moins trois autres notions: la religion, la croyance
et le surnaturel. Remarquons la proximité sémantique
entre ces trois termes, qui par ailleurs relévent tous d'une
sémiologie monothéiste sémitique (Benveniste 1969). A
ce titre, il est intéressant de noter que spiritus, en tant que
catégorie générique qualifiant ce qui relevait en méme
temps de la foi catholique (le Saint-Esprit) et du surnatu-
rel (les démons, les génies, etc.), nous a été légué par le
latin médiéval chrétien. Le terme contemporain, «esprit»,
porte la marque des différentes sédimentations de sens
dans Uhistoire de sa conception. Il serait par conséquent
trés instructif de faire le point sur les connotations et la
moralité qui ont accompagné et forgé l'histoire de cette
notion et dont nous sommes en partie les dépositaires.
Cela n'‘étant pas du ressort de ce travail, retenons simple-
ment que la charge sémantique de la catégorie d’esprit est
complexe et appelle de ce fait notre vigilance lorsque nous
nous référons a d'autres contextes culturels.

Lécueil face auquel je me suis trouvé lors de mes pre-
miers séjours a Zanzibar était de formuler mes questions et
ma problématique en ces termes-13, par le simple fait d'étre
confronté a des esprits. La valise de mots avec laquelle
jai mis les pieds dans ce monde insulaire était celle de
la religion, de la croyance et du surnaturel. Appliquer au
contexte zanzibari ce qui dans ma propre culture relevait
de l'évidence - contraint par la régle d'usage a croire aux
esprits qui habitent un monde surnaturel, ces derniers ne
pouvaient relever d'un autre domaine que celui du religieux
(Lara 2005; Lenclud 1990; Pouillon 1998; ASSR 2009; Need-
ham 1972) - est vite apparu comme excessivement abusif’.
En face, les Zanzibaris me révélaient un autre truisme: les
esprits, en tant qu'étres faisant intrinséquement partie de
notre monde, relévent de notre quotidien. Il ne s'agit donc
pas de les indexer sur un monde autre que celui que chacun

TSANTSA # 15 - 2010

pratique d'ordinaire, et encore moins de les réduire a un
vocable religieux. Celui-ci est confiné au domaine de l'islam
(98% de la population) et la foi qu'un pratiquant musulman
peut mettre en Allah ne saurait se confondre avec les pra-
tiques rituelles dites occultes auxquelles ils participent. Ce
qui implique aussi quaucun Zanzibari ne ma jamais parlé
des esprits en termes de croyance. Si d’aventure on lui trou-
vait un équivalent linguistique en kiswahili (langue natio-
nale tanzanienne et kenyane), ce qui par ailleurs semble
bien difficile puisque qu'on dénombre au moins sept occur-
rences pour qualifier notre «croire», son usage ne sappli-
querait vraisemblablement pas au contexte des rituels d'in-
corporation des esprits.

Par ailleurs, la ou en francais nous ne trouvons qu'un seul
terme (esprit), nous en relevons au moins quatre en kiswa-
hili: sheitani (dont le pluriel, masheitani, est utilisé comme
traduction de notre notion générale d'esprit), pepo, jini,
mzimu, chacun dénotant un type d’esprit différent dans des
contextes variés. Les choses se compliquent encore lorsque
lon comprend que le véritable enjeu d'un rituel zanzibari
n'est pas de dire ce qu'est un esprit - voyons-y une obsession
ontologique de la part de lanthropologue et non pas une
préoccupation des locaux - mais qui est l'esprit auquel on
s'adresse. La typologisation indigéne se complexifie ensuite
en leur attribuant un sexe (masculin / féminin / hermaphro-
dite), une origine (maasai, giriama, européenne, persane,
etc.), une confession (musulmane, catholique, paienne,
etc.), un domicile (cavernes, plages, cotes, haute mer, mos-
quées, arbres, etc.), des traits de caractére (euphorique,
amusant, malveillant, séducteur, jaloux, etc.) et un lignage
(de telle famille, avec tel nom, de tel clan, etc.). Si dans la
conception commune en anthropologie nous usons dune
catégorie plutét descriptive, substantive, universalisante,
abstraite et a-historique, du c6té zanzibari nous parlons
d’entités vivantes, concrétes, émotives, dont le tempéra-
ment et la participation au quotidien des gens leur confé-
rent le statut d'interlocuteur. Méme si nous assistons égale-
ment a des personnifications parfois similaires dans nos
sociétés, sur le plan collectif et social, nous faisons face a
des différences considérables. Ces quelques remarques trés
lapidaires nous permettent pourtant de poser les bases
d'une réflexion de fond a mener (I) sur les procédés de caté-
gorisation et leurs effets sur la production du savoir et (II)
sur la maniére dont nous pourrions concevoir la pratique de
la traduction culturelle au sein de la discipline.

' Je citerai pour exemple la préface de Rozenberg et d'Albert du numéro de janvier-mars 2009 de la revue Archives des sciences sociales des religions
consacré au surnaturel, dans laquelle ils formulent leur «proposition premiere» comme suit: «le surnaturel, soit un type de phénoménes distingués
des phénoménes normaux, impliquant I'idée d'entités ou de forces invisibles en mesure d'influencer sur le cours du monde et des existences, entre

toujours dans la définition d'une religiony (ASSR 2009: 10).

LAUFENDE FORSCHUNGEN | 99



RECHERCHES EN COURS

LE RENVERSEMENT D'UN SCHEMA

Le savoir anthropologique sur les esprits subit un autre
écueil redoutable. Celui-ci repose en effet sur un acquis
particuliérement ancré dans la grammaire des cher-
cheurs: la relation entre un esprit et un humain est une
relation de possédant/possédé. Cette conception, bien
que faisant violence a la complexité et a la diversité d'un
tel phénomeéne, s'impose néanmoins comme une interpré-
tation acquise et peu discutée au sein de la communauté
des scientifiques, comme chez Colleyn et Péché (1983),
Lewis (1977) ou Lambek (1996), quatre grands spécialistes
en la matiére. C'est peut-étre oublier un peu vite que le
couple possédant/possédé est le résultat d'une schéma-
tisation qui, si elle est indistinctement appliquée a des
contextes aussi variés que les cultes de Nya au Mali, la san-
teria cubaine ou le kuda kepang malaisien, ne saurait rele-
ver de la rigueur épistémologique a laquelle je prétends.
Je voudrais montrer que le contexte zanzibari simpose, a
contrario, comme l'anti-modéle de ce type de construction
théorique. On assiste, dans ce cas particulier, a un renver-
sement du schéma: ce sont les individus qui ont (sont avec
ou en présence) des esprits. Lexpression courante est kuwa
na, qui est communément traduit par «avoiry, ce qui est
incorrect. Littéralement, cela signifie «étre et» ou «étre
avec». Il sagit donc d'une apposition du verbe étre (kuwa)
avec la conjonction de liaison «et» ou «avec» (na), dont
l'idée d’horizontalité prime sur notre conception verti-
cale de possédant/possédé. Non seulement nous avons
linverse de ce qui est communément proposé comme
grille de lecture, mais cette inversion s'avére de surcroit
incorrecte dans le cas qui nous concerne. Le kiswahili ne
disposant pas de forme proprement possessive du verbe
avoir, d'autres expressions caractérisent la relation. Le
verbe _vaa, qui signifie «porter des habits», est utilisé
dans lexpression: «étre porté par un esprit». L'idée est
que le corps humain leur sert d’habillage. Quant au verbe
_Jjaa, signifiant «se remplir», «devenir corpulent», est uti-
lisé pour dire que quelquun est «rempli par un esprit»
et prend ainsi une consistance particuliére. Le corps, en
tant quenveloppe et locus de lexpérience, sert dans ce
cas de vaisseau aux entités exogénes; il les fait advenir,
les rend manifestes. «Rendre présente> la situation sou-
haitée, tel est le principe qui sous-tend nombre de rituels
chamaniques fondés sur le mode dramatique de représen-
tation des esprits et des rapports avec eux» (Hamayon

1997: 120). Pour cette raison, il est préférable de parler
d'incorporation des esprits, voire de métabolisation, plutét
que de possession. D'oli mon expression: les esprits par les
hommes. On retrouve, dans cet ordre de représentation,
l'idée que le corps leur sert de kiti, de chaise, sur laquelle
prennent place les masheitani (Larsen 2008), tout comme
il sert de cheval destiné a étre chevauché par Nya dans
le contexte malien? (Colleyn et Péché 1983). La formule
binaire qui a fait les beaux jours des anthropologues inté-
ressés par les rituels n'a aujourd’hui plus lieu de s'imposer
comme des ceilléres universelles. Un regard réflexif et cri-
tique est ici nécessaire pour ne pas subir ce qui s'impose
comme une réalité anthropologique intouchable. Il s'agit
précisément d'interroger ce qui se donne a nous comme
une évidence de discours.

REPENSER LA CONSTRUCTION
DU SAVOIR ANTHROPOLOGIQUE

Apreés le tres bref panorama que je viens d’esquisser, ten-
tons de synthétiser deux points a mes yeux essentiels. Le
premier consiste a reconnaitre que le travail de l'anthro-
pologue est fondamentalement un travail de médiation
(Borutti 2001: 69-132). A toutes les étapes de son chemi-
nement interprétatif, depuis la préparation et l'élabora-
tion de ses problématiques initiales jusqu'a la rédaction
finale du texte, le chercheur est aux prises avec le pro-
bléme de la traduction culturelle. Comment médiatiser ce
qui s'est donné, d'une part dans mon expérience sensible
et perceptive a laquelle je nai aucun accés immédiat - je
reconstruis et reforme mes schémes perceptifs a chaque
expérience nouvelle (Borutti 2003, 2006) -, d'autre part
dans le langage (qui m'est étranger) des cultures dans
lesquelles j'ai vécu? La discussion autour de la catégorie
d’esprit nous a bien montré que, face au probléme posé
par l'écart, nous n'avons dautre choix que de repenser
nos propres modalités d'appréhension des phénoménes
(Borutti 2001: 93-98). Il s'agirait, dans la construction
d'un savoir anthropologique soucieux des conditions
mémes de possibilités d'un tel savoir, d'étre en mesure
de thématiser la distance, a la fois spatiale, temporelle
et culturelle. Si, pour les insulaires, les esprits relévent
du monde quotidien et non du surnaturel, s'ils sont une
évidence de perception plus qu'une croyance et qu'en
tant quinterlocuteurs concrets et pragmatiques ils ne

2Un champ réflexif est ici ouvert sur la question de I'hospitalité dans le processus d'incorporation des esprits. La part active que nous avons a jouer
dans le protocole rituel sert a entrer dans une relation d'échange avec les esprits: c'est en leur offrant un espace d'expression - car c'est seulement a
travers nous qu'ils peuvent se manifester - et en répondant a leurs exigences qu'ils pourront en échange nous garantir une bonne co-habitation,

voire une bonne fortune.

100 | TSANTSA # 15 - 2010



sauraient en aucun cas se confondre avec le religieux,
alors que dire de notre travail? Si nous ne pouvons nous
satisfaire d'imposer nos propres schématisations ou a
l'inverse d'adopter naivement celles des indigénes, alors
comment concevoir notre tache? En dautres termes,
comment dépasser ce qui se présente souvent comme une
alternative exclusive entre d'une part le maintien d'une
distance irrémédiable qui réifie l'autre dans ce qu'il a de
radicalement différent (il n'est pas congu comme un autre
soi possible) et, d'autre part, l'annihilation compléte de
cette distance pour entrer dans un rapport empathique
et d'identification (l'autre devient mon alter ego et je me
confond avec lui)?

Je voudrais suggérer, et c’est 1a mon second point,
que la seule chose a laquelle nous pouvons peut-étre pré-
tendre, c'est linvention de mondes possibles® par l'immer-
sion dans une forme de vie autre qui nous questionne en
méme temps qu'elle nous altére. Nous n'avons plus la pré-
tention de dire ce qu'est le réel; encore faudrait-il pos-
tuler son existence. Laissons cela aux réalistes et a leur
rhétorique sclérosante. Peut-étre s'agit-il plutdt de poser
des balises pour la pensée, de telle maniére que les pro-
blémes puissent étres reformulés et traités selon un point
de vue original (Affergan et al. 2003; Welscher 2005).
Une certaine humilité pourrait dans ce cas orienter notre
réflexion sur les limites de notre prétention au savoir en
esquissant les contours d'un espace du pensable: espace
fait de modéles qui soient malléables et plastiques, des-
tinés a épouser les courbes, les aspects et les multiples
anfractuosités de U'expérience sans en forcer les traits ni
en effacer les spécificités. Pourquoi ne pas fabriquer une
matrice dinspiration wittgensteinienne d'un «comme
si» dans laquelle le rapport analogique et différentiel
avec d'autres parcelles de nos expériences tiendrait une
place privilégiée en tant qu'il nous informe dun «air de
famille», d'un sens apparu, dans la félure, a la frontiére
du semblable et de U'étrange? Et si nous faisions de notre
pratique une anthropologie ouverte, en laissant le champ
libre a toutes les bifurcations, pour autant que la modé-
lisation soit d'une maniére ou d'une autre toujours mise
a U'épreuve de lUexpérience empirique?

TSANTSA #:15 - 2010

BIBLIOGRAPHIE

AFFERGAN Francis, BORUTTI Silvana, CALAME Claude,
FABIETTI Ugo, KILANI Mondher, REMOTTI Francesco
2003. Figures de l'humain. Les représentations de
l'anthropologie. Paris: Ed. de UEcole des hautes études en
sciences sociales.

ASSR (Archives des sciences sociales des religions)
2009. Des expériences du surnaturel. Archives des sciences
sociales des religions 145.

BENVENISTE Emile

1969. «La religion», in: Vocabulaire des institutions indo-
européennes 2. Pouvoir, droit, religion, p. 177-279. Paris:
Minuit.

BLACK Max
1990. «Some puzzles about meaningy, in: Perplexities, p.
13-29. Ithaca/London: Cornell University Press.

BODDY Janice

1994. «Spirit possession revisited: beyond
instrumentality». Annual Review of Anthropology 23:
407-434.

BORUTTI Silvana
2001 (1991). Théorie et interprétation. Pour une épistémologie
des sciences humaines. Lausanne: Payot.

2003. «Sentimento e scrittura dell’altro in antropologia»,
in: Mario RUGGENINI (a cura di), La comunicazione:

cio che si dice e cio che non si lascia dire, p. 79-100.
Roma: Donzelli.

2006. Filosofia dei sensi: estetica del pensiero tra filosofia,
arte e letteratura. Milano: Raffaello Cortina.

COLLEYN Jean-Paul, PECHE Jean-Jacques (vidéo)
1983. Les chemins de Nya: culte de possession au Mali.
A.C.M.E. Prod., Charleroi: R.T.B.F. Prod. Etc.

HAMAYON Roberte
1997. «Esprit, es-tu encore 1a?». LHomme 37(143): 117-122.

HELL Bertrand
1999. Possession et chamanisme. Les maitres du désordre.
Paris: Flammarion.

3'invention de mondes possibles est ici a comprendre dans le sens qu'en donne Ludwig Wittgenstein tout au long de ses investigations
philosophiques et de ses remarques sur Frazer, c'est-a-dire comme des fictions heuristiques (Wittgenstein 1982, 2004). Voir également les

considérations de Max Black (1990) sur la signification.

LAUFENDE FORSCHUNGEN | 101



RECHERCHES EN COURS

KILANI Mondher
2000 (1994). L'invention de l'autre. Essais sur le discours
anthropologique. Lausanne: Payot.

LAMBEK Michael

1996. «Afterword. Spirits and their histories», in:
Jeannette MARIS MAGEO, Alan HOWARD (Eds), Spirits in
Culture, History and Mind, p. 237-250. London / New York:
Routledge.

LARA Philippe de
2005. Le rite et la raison. Wittgenstein anthropologue. Paris:
Ellipses.

LARSEN Kjersti
2008. Where Humans and Spirits Meet. The Politics of Rituals
and Identified Spirits. London: Berghahn Books.

LEIRIS Michel
1989. La possession et ses aspects thédtraux chez les
Ethiopiens de Gondar. Paris: Fata Morgana.

LENCLUD Gérard

1990. «Vues de Uesprit, art de lautre. Lethnologie des
croyances en pays de savoiry». Terrain 14: 5-19.

AUTEUR

LEWIS Ioan M.
1977 (1971). Les religions de l'extase. Etude anthropologique
de la possession et du chamanisme. Paris: PUF.

NEEDHAM Robert
1972. Belief, Language and Experience. Oxford: Blackwell.

POUILLON Jean (dir.)
1998. Le cru et le su. Paris: Seuil.

WELSCHER Claude

2005. Transe et possession rituelle: éléments pour un
paradigme de la thédtralité et du jeu. Mémoire de DEA
«Histoire comparée des religions et états modifiés de
consciencey, Université de Lausanne.

WITTGENSTEIN Ludwig
1982 (1979). Notes sur le rameau d'or de Frazer. Lausanne:
L'Age d’homme.

2004 (1958). Recherches philosophiques. Paris: Gallimard.

Marco Motta est assistant doctorant au Laboratoire d'anthropologie culturelle et sociale (LACS), a U'Institut des sciences
sociales de l'Université de Lausanne. Ses recherches portent sur les rites consacrés aux esprits sur larchipel de Zanzibar,
sur le théatre ainsi que sur les questions épistémologiques liées a la construction d'un savoir anthropologique.

LACS, Université de Lausanne, Anthropole, 1015 Lausanne
Marco.Motta@unil.ch

102 | TSANTSA # 15 - 2010



	Les esprits par les hommes : notes sur les rites d'incorporation des Masheitani à Zanzibar

