
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 15 (2010)

Artikel: Relier les cultures au risque de les réifier : quelques réflexions à partir
de terrains latino-américains

Autor: Kradolfer, Sabine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007303

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007303
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TSANTSA It 15 • 2010

RELIER LES CULTURES
AU RISQUE DE LES RÉIFIER
QUELQUES RÉFLEXIONS À PARTIR DE TERRAINS LATINO-AMÉRICAINS

Mots-dés: Amérique latine • Multiculturalisme Peuples autochtones • Identité

Sabine Kradolfer

L'Amérique latine a connu durant les dernières décennies

du XXe siècle des processus de redéfinition des

Etats qui ont conduit à des réformes constitutionnelles
dans de nombreux pays reconnaissant actuellement
le multi-/pluri-culturalisme de leurs populations ou
même, comme c'est le cas pour la Bolivie, le multina-
tionalisme. Dans un mouvement similaire, les nouvelles
politiques néolibérales de lutte contre la pauvreté, qui
sont développées et financées par des agences de

financement multilatérales comme la Banque mondiale ou la
Banque interaméricaine de développement, prêtent une
attention particulière aux différences culturelles, à tel
point qu'elles qualifient actuellement leurs politiques
de «multi- ou interculturelles». L'idée du développement

qui émergea après la Deuxième Guerre mondiale
et qui se focalisait essentiellement sur les phénomènes
d'ordre économique (Escobar 1998) a peu à peu muté

pour prendre en compte la dimension de la «durabilité»
avant de se transformer en «développement avec
identité». Du 19 au 30 avril 2010, comme preuve supplémentaire

de l'actualité de cette problématique, c'est aussi le
thème des «peuples autochtones: développement avec
culture et identité» qui est au centre des discussions de

la 9e session de l'Instance permanente sur les questions
autochtones des Nations Unies.

Dans ce contexte, je me propose d'analyser les modes

d'articulation entre les structures sociales, politiques et
organisationnelles des populations autochtones et celles
des Etats-nations, ainsi que des organisations internationales.

En effet, à l'intersection entre ces différentes entités

se trouvent un certain nombre d'acteurs et d'actrices

(dirigeant-e-s autochtones, intellectuel-le-s, expert-e-s,
etc.) et/ou de structures (réunions des organisations des

Nations Unies sur les questions autochtones, ONG, offices
et programmes destinés aux populations autochtones,
etc.) qui fonctionnent comme des «articulations» entre
les instances autochtones et (supra)gouvernementales.
Dans la recherche que je mène actuellement à l'Université
autonome de Barcelone et à l'Université nationale de Rio

Negro (Argentine)1, je m'intéresse à différentes personnes
ou lieux de «l'entre-deux», de l'ambivalence, du mélange,
de l'hybridité, du métissage, etc., et en particulier aux
infirmiers et infirmières et aux professeur-e-s de langue
mapuche dans les communauté autochtones du nord de la
Patagonie argentine ainsi qu'aux diplomates autochtones

qui représentent leurs peuples dans différentes instances
provinciales, nationales et internationales. Ces «articu-
lateurs» s'avèrent particulièrement intéressants car ils
remettent en question la dimension exclusive des identités

culturelles envisagées dans un registre de «pureté»

1 Intitulée «Revendications autochtones et affirmations identitaires en Amérique latine. Comment le respect des différences engendre les

différences», cette recherche est financée par une bourse de chercheuse avancée du Fonds national suisse pour la recherche scientifique (FNS).

LAUFENDE FORSCHUNGEN| 87



RECHERCHES EN COURS

et mettent en perspective la dimension construite des

catégories ethniques, puisqu'ils dépassent les différences
en créant des ponts entre les cultures. De ce fait, ils
peuvent - dans certains cas - mettre en danger l'intégrité
des catégories «pures» et menacer l'ordre social2 lorsqu'ils
questionnent la conception exclusive des identités
culturelles, alors même que, paradoxalement, ils recréent les

différences qu'ils entendent dépasser, puisqu'ils doivent
impérativement définir les identités à l'intersection
desquelles ils se positionnent. De ce fait, il devient
fondamental de comprendre les processus de construction des

catégories socio-culturelles ou ethniques.

CONSTRUIRE DES CATÉGORIES

POUR «RANGER» LA POPULATION

Les processus historiques relativement récents de construction

des nations latino-américaines (XIXe et XXe siècle) ont
mis en évidence la nécessité d'intégrer les premier-ère-s
habitant-e-s du continent aux jeunes «nations imaginées»
(Anderson 2002). En Argentine, après les guerres de

conquête des territoires qui étaient restés sous contrôle
autochtone jusqu'à la fin du XIXe siècle, les politiques
publiques étaient essentiellement motivées par le souci

d'homogénéiser la population et de parvenir au triptyque
de l'Etat-nation: «une langue, une culture, un territoire
communs» (Quijada et al. 2000). A l'inverse des phénomènes

que l'on observe actuellement en Europe, les

immigré • e • s argentin • e • s des XIXe et XXe siècle ne présentaient

pas de danger pour l'homogénéité nationale puisqu'ils
et elles étaient considéré • e • s comme porteurs et porteuses
d'une même culture (européenne). C'est des autochtones,
considéré-e-s comme différent-e-s sur un plan d'abord

racial et plus récemment culturel, que l'on exigeait un
effort particulier pour s'adapter et s'intégrer à la Nation.

L'histoire de la classification des populations de

l'Argentine se distingue de celles d'autres pays (Mexique,
Pérou) par l'absence de la catégorie des métis-ses
(issu-e-s des unions entre les femmes indiennes et les

colons espagnols). Cette dernière semble s'être dissoute
dans celle des criollos (créoles: personnes nées en Amérique

latine mais de parents espagnols) dans le sillage
de l'idéologie républicaine de tradition libérale du XIXe

siècle qui visait à donner les mêmes droits à tou-te-s les

habitant-e-s et à leur octroyer la citoyenneté en vertu

du droit du sol. Cependant, à la même époque, les

discours sur l'intégration des autochtones montrent qu'ils
et elles sont considéré-e-s comme les figures d'une alté-
rité radicale, de l'état de «nature», de la «barbarie» qu'il
faut «civiliser» (Kradolfer et Navarro Floria 2006) en leur
inculquant les règles de la société dominante pour pouvoir

ensuite les intégrer en tant que criollos à la Nation.
Ce transfert des populations autochtones vers la
catégorie des criollos contribua ainsi à leur invisibilisation,
jusqu'à ce que la reconnaissance du multiculturalisme
dans la Constitution de 1994 ne conduise à des

recatégorisations. Différents groupes ont alors (re) émergé des

criollos en revendiquant des identités autochtones, alors

que dans les discours politiques et du sens commun,
l'Argentine était considérée comme un Etat dans lequel il n'y
avait plus d'Indien-ne-s (Kradolfer 2007).

Les différents recensements de population qui ont eu

lieu depuis les guerres de conquête des derniers
territoires autochtones à la fin du XIXe siècle font état de

données ethniques qui tendent ensuite à disparaître durant
la deuxième moitié du XXe siècle. L'étude des catégories
utilisées dans les recensements permet d'analyser
comment l'Etat contrôle et classe sa population (Anderson
2002; Cohn 1996) et il n'est, par conséquent, pas
surprenant de voir disparaître les autochtones qui, sont de

plus en plus considéré -e-s comme intégré • e • s à la société

argentine et renvoyé-e-s à la catégorie des criollos. Ces

populations auraient ainsi réussi à s'éloigner du pôle de

«la barbarie: les Indiens» pour se rapprocher de celui
de «la civilisation: les Blancs». A la fin du XXe siècle,
la situation des populations autochtones connaît une
nette amélioration, tant en raison de la reconnaissance
de leurs droits collectifs que grâce au lobbying international

de leurs représentant-e-s dans des organisations
internationales et à l'intérêt que leur portaient les ONG

dans un contexte de mondialisation des communications.

Il n'est donc pas surprenant de constater que, dans ce

contexte, nombre de peuples revendiquent des identités
indigènes, ce qui conduit à une «émergence autochtone»

pour reprendre les termes de Bengoa (2000). En Argentine,

comme dans de nombreux autres pays d'Amérique
latine, des groupes se distancient ainsi des masses
paysannes auxquelles ils avaient été associés en renversant
le processus qui avait rendu l'identité de classe prépondérante

par rapport à l'identité ethnique (Haie 1997). De la
catégorie des criollos émergent ainsi nombre de personnes

2 Dans le contexte actuel des démocraties européennes, on pense ici aux discours xénophobes qui considèrent que les migrant e s mettent en danger
les «cultures nationales», du simple fait de leur présence (Stolcke 1995). Au XVIe siècle, les métis-ses portaient atteinte, du fait de leur illégitimité, à

l'intégrité culturelle et/ou morale de la vice-royauté du Pérou (Coello 2008).

88 | TSANTSA # 15 • 2010



TSANTSA It 15 • 2010

revendiquant une identité autochtone mais aussi
d'anciens groupes ethniques considérés comme «disparus»:
les Huarpe, les Ona, les Charrûa, etc.

En novembre 2001, presque quarante ans après le
dernier recensement indigène national (Censo indîgena national),

le neuvième recensement de population a inclu une
question portant sur l'appartenance ethnique développée
dans le cadre d'une «enquête complémentaire des peuples
autochtones» - Encuesta Complementaria de Pueblos Indî-

genas (INDEC 2004-2005). Celle-ci a eu lieu en 2004 auprès
d'un échantillon de familles représentatives interrogées
sur différents sujets: leurs ancêtres, les langues autochtones,

l'éducation, la santé, le travail, les conditions de

vie, etc. Les résultats de ce recensement laissent
apparaître une augmentation importante de la population
autochtone ainsi que la réapparition de certains peuples

sur la scène politique nationale.

REVENDIQUER UNE IDENTITÉ AU RISQUE DE LA RÉIFIER

L'émergence des peuples autochtones aux niveaux régional,

national et international a comme corollaire le
développement d'organisations politiques et de dirigeant-e-s
autochtones. Ces derniers et dernières, qui apparaissent
comme de véritables «spécialistes» de l'interculturalité,
cherchent à articuler les revendications autochtones aux
cadres légaux et aux politiques publiques qui leur sont
destinés. C'est dans ce contexte d'élaboration de conventions

et d'instruments internationaux destinés à

protéger les peuples autochtones que l'on peut observer la
création d'une communauté politique transnationale
formée d'une nouvelle catégorie d'acteurs: celle des «peuples
autochtones» (Schulte-Tenckhoff 1997). Bien que les

dirigeant-e-s autochtones, véritables «passeurs culturels»

(Bierschenk et al. 2000), forment des élites
transnationales qui sont souvent en rupture avec les figures
«traditionnelles» du pouvoir et avec les chefs «coutu-
miers» (Kradolfer 2005, 2008), ils et elles sont ainsi
devenu-e-s des interlocuteurs incontournables pour les

Etats tout en devenant les représentant-e-s officiel le - s

des peuples dont ils et elles sont issu-e-s. Leur situation
intermédiaire entre les mondes autochtones et la diplomatie

nationale et internationale fait d'elles et eux des

figures «métisses» par excellence. En effet, tout en étant
des expert-e-s chevronné-e-s dans la défense des droits
de leurs peuples et en empruntant largement le langage
et les instruments des juristes pour défendre leurs droits
sur les territoires et ressources, ils / elles doivent leur
présence dans les plus hautes sphères des instances (inter)

nationales au fait qu'ils/elles y défendent la diversité
culturelle, diversité qu'ils/ elles affirment et «exhibent»
de manière emblématique, contribuant ainsi à la (ré)
essentialisation des différences culturelles.

Cette mise en exergue des différences, ainsi que la
multiplication des revendications de type ethnique sur tous
les continents et l'explication de nombre de conflits par
la différence culturelle (Huntington 2007) conduisent à

ce que Stolcke (1995) nomme un «fondamentalisme culturel».

Outre le fait que les frontières ethniques puissent
être considérées comme des espaces de production de

différences (Barth 1995), je pense qu'il faut aussi les
comprendre comme des espaces dans lesquels les groupes qui
sont en interaction se reconstruisent, se catégorisent et
se divisent en des entités considérées comme «pures». En

effet, ce sont à partir de lieux, de situations ou de

personnes qui sont à «l'entre-deux» que se créent ou se
renforcent les différences culturelles (Stolcke et Coello 2008).

Par exemple, en Patagonie argentine, des programmes
d'éducation et de santé interculturelles sont destinés
uniquement aux populations mapuche et ils ont conduit à

la création de deux catégories particulière d'acteurs et
actrices: les instituteurs/institutrices interculturel-le-s
et les infirmiers/infirmières mapuche. Ces personnes
représentent deux figures de «mélange» entre la société

mapuche et les instances gouvernementales provinciales
et/ ou nationales. Bien qu'ils et elles interviennent dans
deux sphères totalement différentes, leurs fonctions
rendent leurs situations professionnelle et personnelle
comparables. S'agissant des programmes d'enseignement de la

langue mapuche ou de santé publique destinés aux
populations mapuche, les autorités provinciales ont, dans
les deux cas, nommé des personnes mapuche aux fonctions

de «maître de langue» (maestro de lengua) ou
d'infirmiers/infirmières (agentes sanitarios) sans toutefois
qu'elles bénéficient de formations adéquates. Intégrées
aux personnels enseignant ou soignant sans en partager
«l'habitus» (Bourdieu 1980), ces personnes sont souvent
critiquées soit par les autres Mapuche qui ne comprennent
pas leur ascension sociale rapide qu'ils et elles considèrent
comme illégitime, soit par les autres professionnel-le-s
qui regrettent l'arrivée de personnes sans véritable formation

dans les écoles ou les hôpitaux. Or, pour les autorités
provinciales, il semblerait que le seul fait d'être Mapuche
soit suffisant pour être recruté • e à un poste qui se trouve
à l'articulation entre deux cultures, essentialisant et
naturalisant ainsi les compétences de certains Mapuche
qui sont choisi • e s et nommé • e • s à des fonctions de «faci-
litateurs et facilitatrices» culturels du seul fait de leur

LAUFENDE FORSCHUNGEN| 89



RECHERCHES EN COURS

appartenance au peuple mapuche. Ces professionnel-le-s
autochtones se voient dès lors contraints à l'exercice d'une
«autochtonie active» dans laquelle ils et elles doivent

prouver quotidiennement face aux institutions qui les ont
engagé-e-s qu'ils/elles sont de «parfait-e-s» Mapuche,
réifiant leur identité pour attester de leur «pureté», alors
même que leur situation professionnelle fait d'elles et eux
des intermédiaires pris dans des relations de subordination

et de domination face aux autorités locales et à la
société argentine en générale.

BIBLIOGRAPHIE

ANDERSON Benedict
2002. L'imaginaire national. Réflexions sur l'origine et l'essor

du nationalisme. Paris: La Découverte.

BARTH Fredrik
1995. «Les groupes ethniques et leurs frontières», in:
Philippe POUTIGNAC, Jocelyne STREIFF-FENART (Eds),
Théories de l'ethnicité, p. 203-249. Paris: PUF.

CONCLUSION

En Argentine, comme en Amérique latine en général, l'un
des défis principaux du XXIe siècle sera certainement la
redéfinition des rapports entre l'Etat-nation et les
populations autochtones en termes culturels. Il faut se

rappeler que les processus de construction historique des

sociétés et les mécanismes de reproduction politique et
sociale (qu'ils transforment ou pérennisent les

structures) s'accordent aux hiérarchies sociales ainsi qu'aux
relations hégémoniques de pouvoir pour naturaliser des

différences. Ainsi, que l'on envisage la construction des

différences entre société nationale et population amérindienne

en termes de race ou de culture, les mécanismes de

construction des hégémonies et de hiérarchisation
semblent au final se conjuguer selon des trames similaires,
bien qu'ils soient étroitement liés aux contextes dans

lesquels différents groupes se côtoient ou se confrontent. Par

ailleurs, ces hiérarchisations ne sont pas sans rappeler les

discours actuels sur l'immigration dans les pays développés

où les discours sur le mélange culturel (melting pot)
ont cédé la place à ceux que Taguieff (1987) qualifie de

«racisme différentiel» ou Stolke (1995) de «fondamentalisme

culturel». L'intériorisation de l'Autre n'est dès lors

plus l'élément central puisque sa différence est élevée à

un niveau absolu et irréductible rendant toute intégration
à l'identité culturelle nationale impossible.

BENGOA José

2000. La emergencia indigena en América latina.

México/ Santiago de Chile: Fondo de cultura econômica.

BIERSCHENK Thomas, CHAUVEAU Jean-Pierre, OLIVIER DE

SARDAN Jean-Pierre

2000. Courtiers en développement. Les villages africains en

quête de projets. Paris: APAD/Karthala.

B0URDIEU Pierre

1980. Le sens pratique. Paris: Minuit.

C0ELL0 Alexandre

2008. «Idolatria, mestizaje y buen gobierno en la diôcesis
de Charcas», in: Verena ST0LCKE, Alexandre C0ELL0 (Eds),
Identidades ambivalentes en América latina [siglos XVI-XXI],

p. 61-92. Barcelona: Bellaterra.

COHN Bernard
1996. Colonialism and its Forms of Knowledge: The British in

India. Princeton: Princeton University Press.

ESCOBAR Arturo
1998. La invention del Tercer Mundo. Construction y
deconstrucciôn del desarrollo. Bogota: Grupo Editorial Norma.

HALE Charles

1997. «Cultural politics of identity in America latina».
Annual Review ofAnthopology 26: 567-590.

HUNTINGTON Samuel

2007. Le choc des civilisations. Paris: Odile Jacob.

INDEC (Instituto nacional de estadistica y censos)

2004-2005. Encuesta Complementaria de Pueblos Indigenas
(ECPI) 2004-2005. Complementaria del censo nacional de

poblaciön, hogares y viviendas 2001. Instituto nacional de

estadistica y censos, Buenos Aires, 2001 [en ligne:
http://www.indec.mecon.gov.ar/webcenso/ECPI/index_
ecpi.asp (page consultée le 18 avril 2010)].

90 I TSANTSA # 15 • 2010



TSANTSA it 15 2010

KRADOLFER Sabine

2005. Organisation sociale, don et identité dans les

communautés mapuche de la province de Neuquén

(Argentine). Lausanne/Paris: Université de Lausanne,
Faculté des SSP/Université de Paris III - Sorbonne

Nouvelle, IHEAL.

2007. «Ser Mapuche en Argentina en el umbral del tercer
milenio». Revista del CESLA 10: 37-52.

2008. «Résister dans la division. Articulations et
désarticulations du pouvoir chez les Mapuche de Neuquén

(Argentine)». Tsantsa 13: 80-88.

KRADOLFER Sabine, NAVARRO FLORIA Pedro

2006. «De la difficulté d'entendre la voix de l'Autre quand
elle remet en question un héros national». Carnets-de-bord

12 (Cultes du passé): 57-66.

QUIJADA Monica, BERNAND Carmen, SCHNEIDER Arnd
2000. Homogeneidad y naciôn con un estudio de casa:

Argentina, siglos XIXy XX. Madrid: Consejo superior de

investigaciones cientificas.

SCHULTE-TENCKHOFF Isabelle
1997. La question des peuples autochtones. Bruxelles/Paris:
Bruylant/Librairie générale de droit et de jurisprudence.

STOLCKE Verena

1995. «Talking culture: new boundaries, new rhetorics of
exclusion in Europe». Current Anthropology 36(1): 1-24.

STOLCKE Verena, C0ELL0 Alexandre (Eds)

2008. Identidades ambivalentes en América latina [siglos

XVI-XXI]. Barcelona: Bellaterra.

TAGUIEFF Pierre-André
1987. La force du préjugé. Essai sur le racisme et ses doubles.

Paris: La Découverte

AUTEURE

Sabine Kradolfer est anthropologue et sociologue. Elle est actuellement boursière post-doctorale du FNS à l'Université
autonome de Barcelone et à l'Université nationale de Rio Negro (Argentine). Sa thèse de doctorat, réalisée en cotutelle entre
les universités de Lausanne et Paris III - Sorbonne nouvelle, porte sur l'organisation sociale des communautés mapuche de la

province de Neuquén (Argentine). Parallèlement à ses travaux en anthropologie, elle a co-dirigé, entre février 2006 et juin
2008, une recherche sur la relève académique à l'Université de Lausanne.

AHCISP, Universidad autônoma de Barcelona, Facultat de psicologia i lletres, Departament d'antropologia social i cultural
08193 Bellaterra (Cerdanyola del Vallès), Espagne
Kradolfer.Sabine@gmail.com

LAUFENDE FORSCHUNGEN | 91


	Relier les cultures au risque de les réifier : quelques réflexions à partir de terrains latino-américains

