Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera

d'etnologia
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 14 (2009)

Artikel: Sichtbarkeit von Inkorporationsbedingungen : ein Vergleich
muslimischer Bauvorhaben in der Schweiz

Autor: Beyeler, Sarah / Suter Reich, Virginia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007323

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SICHTBARKEIT VON

TSANTSA $# 14 - 2009: 141-146

INKORPORATIONSBEDINGUNGEN

EIN VERGLEICH MUSLIMISCHER BAUVORHABEN IN DER SCHWEIZ

Schliisselworter: Schweiz - Ahmadiyya - Aleviten - Inkorporationsregime - Islam - Moschee

SARAH BEYELER UND VIRGINIA SUTER REICH

Konflikte um den Bau von Moscheen treten in der Schweiz
erst seit den 1990er Jahren auf. Heute gilt insbesondere das
Minarett hdufig als sichtbares Zeichen fiir eine als bedroh-
lich empfundene «Islamisierung» der Schweiz. Beispiele
solcher Begehren jiingeren Datums in Wangen bei Olten
(BE), Langenthal (BE) oder Wil (SG) veranschaulichen dies:
An diesen Orten versuchten muslimische Gemeinschaf-
ten, ihre bestehenden Gebetsrdume mit einem Minarett zu
erganzen. Vor allem in rechtskonservativen Kreisen for-
mierte sich Opposition, welche als wichtigste Vermittlerin
anti-muslimischer Propaganda und Polemiken die 6ffent-
lichen Debatten bediente. Die damit ausgeldsten Kontro-
versen liessen die Vorhaben zum Politikum werden. Die
Argumente, welche lokale Projektgegner in Einsprachen
oder politischen Petitionen einbrachten, stiitzten sich auf
rechtliche Begleitfragen (Zonenordnung, Parkplatzfragen
etc.) oder kniipften an den Diskurs um die wachsende Pra-
senz des Islams! in der Schweiz an (siehe etwa Granwehr
2008). In der Offentlichkeit wird der Islam als die proble-

matischste der in der Schweiz nicht traditionell ansdssigen
Religionen wahrgenommen. Er wird mit Fundamentalismus,
(potenziellem) Terror, und Geschlechterungleichheit asso-
ziiert (siehe u.a. Meier et al. 2004: 10ff.). Das Argument der
«drohenden Islamisierung» vermag hdufig zu kaschieren,
dass ihm eine fremdenfeindlich und rassistisch gefarbte
Abwehrhaltung gegeniiber bestimmten Migrantengruppie-
rungen zu Grunde liegt. Sozialwissenschaftler sprechen
von einem new racism gegen die muslimische Bevolkerung
in Europa (Vertovec und Peach 1997: 4).

Vor diesem Hintergrund mdchten wir im vorliegenden
Artikel drei Bauprojekte der Ahmadi- und Alevi-Diaspora?
in der Schweiz untersuchen und miteinander vergleichen.
Wir analysieren die rechtlichen und gesellschaftlichen
Ausgangslagen wie auch die von den Gemeinschaften ver-
folgten Strategien und die darauf erfolgten Reaktionen in
der Schweizer Offentlichkeit. Wir stiitzen uns hierbei auf
Datenmaterial, das wir fiir unsere beiden Forschungspro-

'In 6ffentlichen Debatten wird hdufig von dem Islam gesprochen. Die essentialistische und monolithische Darstellung des /slams kann die Existenz
einer Vielzahl von muslimischen Rechtsschulen, Stromungen und Gruppierungen nur in verkiirzter Form abbilden. Deshalb erachten wir den Begriff
als problematisch und verwenden ihn nur in Referenz zu dessen Nutzung in der 6ffentlichen Debatte.

2 Meviten sind eine kulturelle und religiose Minderheit, die sich seit dem 13. Jahrhundert in Anatolien aus verschiedenen heterodoxen Stromungen
entwickelt hat. Der alevitische Glaube ist nicht auf eine spezifische Offenbarung zuriickzufiihren. Neben den schiitisch-islamischen Elementen
beinhalten alevitische Glaubensvorstellungen sufistische, friihchristliche und schamanistische Aspekte. Die Ahmadiyya-Bewegung des Islams ist eine
weltweit verbreitete islamische Gemeinschaft, die 1889 in Britisch-Indien entstand. Ihr Ziel ist die Vereinigung aller Gldubigen in einen «wahren
Islamy, wie er urspriinglich vom Propheten Mohammed gelehrt wurde, und dessen Interpretation unter zeitgendssischen Bedingungen.

LAUFENDE FORSCHUNGEN | 141



RECHERCHES EN COURS

jekte wdhrend einer ausgedehnten Feldforschungsphase
im Jahr 2008 in der Schweiz gesammelt haben®. In Bezug
auf die beiden Gemeinschaften sei an dieser Stelle nur
kurz erwdhnt, dass der Mehrheitsislam sie als heterodoxe
Gemeinschaften ablehnt und nicht als Muslime anerkennt.
Die beiden verfolgen unterschiedliche Strategien, um mit
dieser Stigmatisierung umzugehen, was auch in den vorlie-
genden Fallbeispielen deutlich gemacht werden kann.

INKORPORATIONSBEDINGUNGEN IN DER SCHWEIZ

Nach Yasemin Soysal (1994) umfassen Inkorporationsbe-
dingungen das diskursive und institutionelle Repertoire
des Aufnahmelandes, welches bestimmte Handlungsweisen
einer (religiosen) Diasporagemeinschaft begiinstigen oder
einschranken kann. Beispiele hierfiir waren Bestimmungen
baurechtlicher Verfahren, politische Opportunitdtsstruk-
turen, gesetzliche oder institutionelle Formen der Schwei-
zer Integrationspolitik, das Verhdltnis zwischen Staat und
Kirche oder auch lokale Kontexte der Institutionalisie-
rungsbemiihungen der Diasporagemeinschaften. Aufgrund
des dezentral organisierten Staatsaufbaus in der Schweiz
existiert nicht ein einziges umfassendes Inkorporationsre-
gime, sondern es gibt eine Vielzahl von lokalen Auspragun-
gen davon. Dies gilt insbesondere fiir die Umsetzung von
(religiosen) Bauvorhaben, da die dafiir nétigen administra-
tiven Verfahren und Aushandlungsprozesse hauptsachlich
auf kommunaler Ebene zu lokalisieren sind.

RAUMPLANERISCHER ERMESSENSSPIELRAUM

Das Verfahren bei einem Baugesuch bis hin zur Erteilung der
Baubewilligung spielt sich vorwiegend auf kommunaler und
kantonaler Ebene ab. Technische Anforderungen, offent-
lich-rechtliche Vorschriften wie auch die Zonenkonformitdt
sind Richtwerte, an denen sich die lokalen Entscheidungs-
trdger bei der Beurteilung der Baueingaben zu orientieren
haben. Gleichzeitig konnen Anwohner und Interessensge-
meinschaften vom Recht auf Einsprache Gebrauch machen.
Im Ermessen der zustdndigen Behorden finden diese ver-
schiedenen Sichtweisen, politischen Interessen und gesell-
schaftlichen Stimmungslagen Einzug in die Beurteilung der
Gesuche (Rath et al. 2001: 13). Konflikte um religios moti-
vierte Bauanliegen lassen sich also nicht auf das Baurecht
reduzieren, sondern sind stark auch an die Ablehnung oder
Akzeptanz durch die Mehrheitsgesellschaft gekoppelt.

NORMATIVE BESETZUNG DES OFFENTLICHEN RAUMS
UND META-NARRATIVE ZUM ISLAM

Eine Ablehnung gegeniiber der Errichtung von Minaretten
richtet sich vornehmlich gegen die symbolische Bedeu-
tung, die den Bauwerken zugeschrieben wird. Martin
Baumann (1999) argumentiert in diesem Zusammenhang
mit der Normierung des 6ffentlichen Raums: Eine Viel-
zahl solcher Konflikte, in denen die Anerkennung religi-
Oser Zugehorigkeiten und Werte eine Rolle spielt, kénnen
als gesellschaftspolitischer Streit um die Besetzung des
6ffentlichen Raums und der Teilhabe an diesem erklart
werden. Baumann definiert in kritischer Auseinanderset-
zung mit den theoretischen Arbeiten von John Rex (1991)
und Charles Taylor (1992) den offentlichen Raum als
«normierte[n] und zensierte[n] Raum, der zwar in engem
Wechselbezug zum Bereich des Privaten steht, dennoch
eine {ibergreifende, vom Privatraum unabhdngige Identi-
tdtsstiftung fiir Mitglieder der Mehrheitsgesellschaft zu
leisten vermag» (Baumann 1999: 194).

In Anlehnung an Baumanns Definition beschreiben wir
den offentlichen Raum als durch Verhaltensregeln, Werte
und Normen normiert, welche von der Mehrheitsgesell-
schaft vorgegeben werden. Unter bestimmten Bedin-
gungen konnen dominante Gesellschaftsgruppen die
potentielle Inanspruchnahme von 6ffentlichem Raum als
Gefdhrdung des Status Quo empfinden. In diesem Sinne
stellen Minarette eine Verschiebung der von der Mehr-
heitsgesellschaft implizit anerkannten Normierung des
offentlichen Raums dar, indem sie bisherige Selbstver-
stdndlichkeiten in Frage stellen.

Eng verkniipft mit der normativen Besetzung des 6ffent-
lichen Raums und den Debatten um Moscheebauten ist die
in Europa und so auch in der Schweiz negativ besetzte Pra-
senz des Islams. In Bezug auf die Resultate eines verglei-
chenden Forschungsprogramms zu Moscheebauprojekten in
Europa spricht Jocelyne Cesari (2005) von der Meta-Narra-
tiven zum Islam und definiert diese als eine internationale
und nationale Rhetorik iiber einen Islam, der unsere 6ffent-
liche Ordnung bedrohe. Diese Rhetorik vermag die Wahr-
nehmung und Beurteilung der Akteure zu beeinflussen und
wirkt sich somit auf die Umsetzbarkeit von Moscheebau-
projekten aus. In der folgenden Diskussion unserer Fallbei-
spiele sollten diese Mechanismen nun deutlich werden.

3 Ziele der beiden Forschungsprojekte sind die Darstellung der Entwicklung beider Gemeinschaften in der Schweiz und eine systematische Analyse
des Einflusses von Schweizer Inkorporationsregimes auf die Eingliederung zugewanderter Religionsgemeinschaften.

142 | TSANTSA # 14 - 2009



MAHMUD MOSCHEE IN ZURICH

Im Ziircher Balgrist-Quartier eréffnete die Ahmadiyya 1963
mit der Mahmud Moschee das erste islamische Gotteshaus
mit Minarett in der Schweiz. Die Ahmadiyya erhielt damals
grosse Unterstiitzung von der Stadtregierung, welche der
Gemeinschaft eine Parzelle im Baurecht {iberliess. Proteste
gab es lediglich von Seiten der Landeskirchen. Kirchenver-
treter storten sich am Entgegenkommen der Stadtregie-
rung gegeniiber der «islamischen Sekte». Es sei auch fiir die
christlichen Kirchen schwierig, Baupldtze fiir ihre Gottes-
hduser zu finden. Die Stadtregierung suchte das Gesprdch
mit den kirchlichen Kritikern, und es kam nicht zu gro-
sseren Kontroversen. Einsprachen gegen das geplante Pro-
jekt erfolgten keine. Das Beispiel zeigt deutlich die Unter-
schiede zu der heutigen Situation: Weder galt das Minarett
als Symbol der Eroberung, noch folgte die Offentlichkeit
einer Rhetorik der muslimischen Bedrohung. «Die Leute
beschidftigten sich gar nicht mit dem Islam, das war damals
noch kein Problemy», meint auch ein langjdhriger Bewohner
des Balgrist-Quartiers in einem Interview zum Moscheebau
jener Zeit. Er erkldrte weiter, dass der Moscheebau jener
Zeit fiir die Ziircher Stadtregierung eine Moglichkeit bot,
ihre Stadt als weltoffen und liberal zu positionieren®. Die-
ses Verstandnis der Moschee als Bereicherung fiir die Stadt
Ziirich trug dazu bei, dass die Moschee im Quartier nicht
als fremd wahrgenommen wird.

GEMEINSCHAFTSZENTRUM IM THURGAU

2005 erwogen zentrale Akteure der Ahmadiyya im Wei-
ler Hausern der Gemeinde Wigoltingen (TG) eine Liegen-
schaft zu kaufen, um diese zu einer Moschee umzubauen.
Anlésslich eines ersten Treffens mit den Gemeindebehor-
den erlduterten die Ahmadis ihr Vorhaben. Die Mehrheit
im Gemeinderat (Exekutive) sprach sich gegen das Anlie-
gen aus, wobei vor allem die noch fehlenden Parkpldtze
Anlass zur Skepsis boten. Zusdtzlich sammelten Bewohner
aus der unmittelbaren Nachbarschaft des Grundstiickes
Unterschriften gegen das Vorhaben.

Der Ablehnung zum Trotz folgten die Ahmadis der Stra-
tegie, die Gemeindebevolkerung moglichst von Beginn weg
in die Projektumsetzung mit einzubeziehen. Sie organi-

TSANTSA # 14 - 2009

sierten eine Informationsveranstaltung, an der ein Journa-
list und ein Pfarrer als externe Wortfiihrer auftraten. Beide
betonten die gutnachbarschaftlichen Beziehungen zwi-
schen der Mahmud Moschee und ihrer Umgebung. Gleich-
zeitig legten die Sprecher der Ahmadiyya ihre Absichten
offen und sprachen sensible Punkte des Bauvorhabens
an: Sie erwdhnten das Minarett, welches errichtet werden
sollte, und die Grossveranstaltungen, die mehrmals jahrlich
mit einigen hundert Besuchern im projektierten Gemein-
schaftszentrum stattfinden sollten. Die von den Gemeinde-
biirgern vorgetragenen Einwdande wiederum beinhalteten
Angste und Unsicherheiten, die sich auf unterschiedliche
Aspekte des gesellschaftlichen Zusammenlebens bezogen:
zunehmendes Liarmaufkommen, mangelnde Integrations-
fahigkeit der Gemeinschaft, begrenzte Frauenrechte, etc.
Der Informationsabend vermochte diese Vorbehalte soweit
auszurdumen, dass es keine Einsprachen mehr gegen das
geplante Projekt gab. Dies ist jedoch auch darauf zuriickzu-
fithren, dass die Ahmadis letztlich aus freien Stiicken auf
den Bau des Minaretts verzichteten, was sich schliesslich
auszahlte. Auch die anfdnglichen Bedenken des Gemein-
derates beziiglich Parkpldtze entwickelten sich nicht zum
Stolperstein fiir die Gemeinschaft. Oft entlddt sich Ableh-
nung aus der Bevdlkerung an solchen Detailaspekten,
die mit den ursdchlichen Problemen nichts zu tun haben
(Cesari 2005: 1019; Baumann 1999: 200). In diesem Fall kam
es zu keiner Verlagerung des Konfliktes auf seine recht-
lichen Begleitfragen. Das Gebdude ohne Minarett schien
die Grenzen des Tolerierbaren noch nicht iiberschritten zu
haben. Zudem trug das offene und transparente Vorgehen
der Ahmadiyya-Gemeinschaft wesentlich zur Akzeptanzin
der Lokalbevolkerung bei, wie folgende Interviewaussage
eines Anwohners verdeutlicht: «ja, es ist sicher, wir haben
langsam Vertrauen gefunden. Das macht viel aus, wenn
man aufeinander zugeht. Sie [die Ahmadis] sind héfliche
Leute. Sie treten sehr korrekt auf. Also die Angste, die am
Anfang da gewesen sind, haben sich gelegt.»

ALEVITISCHES KULTURZENTRUM IM BASELBIET

Der alevitische Kulturverein Regio Basel plante in den Jah-
ren 2004-2007 in der Gemeinde Miinchenstein (BL), eine
ehemalige Lagerhalle in ein Kulturzentrum® umzuwan-
deln. Die fragliche Liegenschaft befindet sich im Problem-

* Anldsslich der parlamentarischen Initiative der SVP fiir ein Minarettverbot im Kanton Zirich (2006) wurden in der lokalen Presse die damaligen

Ausserungen der Stadtregierung nochmals zitiert (Mijuk 2006: 53).

5 Das Kulturzentrum sollte unter anderem auch Raum fiir religiose Rituale bieten. Dennoch ware es falsch von einer Moschee zu sprechen. Trotz der
Nahe zu schiitischen Glaubensvorstellungen lehnen Aleviten das Gebet in der Moschee entschieden ab. Sie kennen hingegen eine eigene Form des
Kultusgebaudes, das cem evi. In seiner raumlichen und materiellen Ausstattung unterscheidet sich das cem evijedoch von Moscheebauten.

LAUFENDE FORSCHUNGEN | 143



RECHERCHES EN COURS

quartier Gstad, in dem sich Industrie- und Wohnnutzun-
gen gegenseitig konkurrenzieren. Die Wohnhduser sind
renovationsbediirftig, der Ausldnderanteil der Wohnbe-
volkerungliegt bei 50 Prozent. Anldsslich erster Gesprache
mit dem Bauausschuss® der Gemeinde Miinchenstein Ende
Dezember 2005 stellten Vertreter der Aleviten das Projekt
und ihre Religionsgemeinschaft vor. In ihrer Selbstdar-
stellung betonten die alevitischen Vertreter, dass Aleviten
eine eigenstdndige, vom Islam unabhdngige Religionsge-
meinschaft aus der Tiirkei bilden. Frauen wiirden keine
Kopftiicher tragen. Weder der Koran noch die Moschee
seien fiir sie wichtig. Diese Distanz zum Islam fiihrte
gemdss Interviewaussagen’ zu einer grosseren Akzeptanz
des Projektes im Bauausschuss. Die Gemeindevertreter
standen dem Projekt sehr positiv gegeniiber. Ein Kultur-
zentrum wdre zonenkonform und wiirde mit den diver-
sen Nutzungen das Quartier beleben. Bei ndherer Priifung
wurde aber festgestellt, dass die geplanten Parkpldtze den
gesetzlichen Bestimmungen nicht entsprachen. Der Bau-
ausschuss unterbreitete daraufhin den Gesuchstellern das
Angebot, die Parkpldtze bei der Gemeinde einzukaufen.
Zusdtzlich reichten sieben Anwohner Einsprachen ein. Sie
kritisierten die Grosse des Kulturzentrums, die fehlen-
den Parkpldtze fiir den erwarteten Besucherandrang, Lar-
memissionen und die «vorprogrammierte Konfrontation
zwischen den vielen im Quartier lebenden Tiirken und
den gesuchstellenden Aleviten»®. Diese negativen Reak-
tionen aus der Bevolkerung weckten auch beim Gemein-
derat erste Befiirchtungen, dass ein solches Projekt den
Zerfall des Quartiers vorantreiben und eine «Dependance
von Tiirken» entstehen konnte.

Im Januar 2007 reichten die Aleviten das Projekt ein
zweites Mal ein. Der Raum war neu fiir weniger Besucher
angelegt, die Zahl der Parkpldtze wurde erhoht und deren
Standort gedndert. Aberauch nach dem zweiten Baugesuch
gingen 19 Einsprachen ein mit denselben Kritikpunkten
wie beim ersten Mal. Zusdtzlich fiihrten einzelne Einspre-
cher die fehlende 6ffentliche Anerkennung in der Tiirkei
als Argument an: Man frage sich, weshalb eine im Heimat-
land verbotene Sekte hier in der Schweiz ein solch grosses
Gemeinschaftszentrum bauen wolle. Die zu erwartenden
Lirmemissionen und das zu befiirchtende Verkehrspro-
blem erkldrten die Einsprecher mit dem «bekannten Ver-
halten von Siidlandern». Bei der zweiten Projekteingabe

verlor auch der Bauausschuss sein Vertrauen gegeniiber
den Antragsstellern: Die Behorden beanstandeten die
Redimensionierung des Projekts, indem sie die Kontrol-
lierbarkeit der von den Aleviten angegebenen reduzierten
Besucherzahlbezweifelten. Als Argument wurden die hohe
Zahl der Vereinsmitglieder und die negativen Erfahrungen
(Ruhestorungen, Suchverkehr) mit tiirkischen Hochzeiten
in einer Mehrzweckanlage in Miinchenstein genannt. Auf-
grund dieses Stimmungsumschwungs und zusdtzlichen,
erfolglosen Gesprachen mit dem Bauausschuss zogen die
Aleviten das Projekt im April 2007 zuriick. Als Griinde fiir
diese Entscheidung fiihrten sie die Einsprachen und die
Planungsunsicherheiten an.

Abgesehenvon dem anfdnglichen Entgegenkommen der
Verwaltung dominierten ein genereller Argwohn gegenii-
ber den Aleviten und ein konsequentes Othering (Fabian
1993) das Verfahren: Die Beteiligten konstruierten in
Abgrenzung zum schweizerischen Selbst ein essentialis-
tisches, objektiviertes Bild der tiirkischen Bevélkerung
und so auch der Aleviten. Die gdngigen Vorurteile gegenii-
ber tiirkischen Landsleuten, welche in der Nachbarschaft
Gstad vorherrschten, fiihrten zu einer Wende im behord-
lichen Beurteilungsverfahren. Die Projektgegner iibertru-
gen diese Bilder auf das Vorhaben der Aleviten und fiihl-
ten sich durch diese Analogien in ihrer Kritik bestétigt.
Die Ablehnung stand folglich nicht im Zusammenhang
mit normativ besetzten Symbolen, wie beispielsweise dem
Minarett. Die Skepsis hatte weniger mit der sichtbaren
Besetzung des 6ffentlichen Raumes zu tun, als vielmehr
mit der Angst vor Uberfremdung.

Die alevitischen Vertreter allerdings rangen um Aner-
kennung, indem sie versuchten, in Medien und im Gesprach
mit der Verwaltung nicht mit dem Islam gleichgesetzt zu
werden, weil sie in dieser Gleichsetzung grosses Diskrimi-
nierungspotential vermuteten. Sie betonten ihre Eigen-
standigkeit und prdsentierten sich als nicht-muslimische
Gemeinschaft. Die Positionierung als eigenstidndige Reli-
gionsgemeinschaft in strikter Ablehnung jeglicher mus-
limischer Zugehorigkeit ist ein jiingeres Phdanomen. Bis
vor einigen Jahren bezeichneten sich Aleviten mehrheit-
lich als eine spezifische muslimische Gemeinschaft. In der
europdischen Diaspora dominiert die Definition als eigen-
standige Religionsgemeinschaft mittlerweile unter den

¢ Der Bauausschuss setzt sich aus politisch Verantwortlichen und technischen Fachpersonen zusammen und entscheidet iiber gréssere Bauprojekte.

"Die Darstellung basiert auf Datenmaterial, das sich aus Interviews mit Behérden- und alevitischen Vertretern, dem Verwaltungsdossier der
Gemeinde Miinchenstein zum Bauprojekt und lokalen Zeitungsberichten zusammensetzt.

8 Auszug aus einem der sieben Einspracheschreiben.

144 | TSANTSA # 14 - 2009



alevitischen Wortfiihrern, wahrend sie in der Tiirkei nur
von einer Minderheit vertreten wird. Die Vermutung liegt
nahe, dass die europdische, negative Meta-Narrative zum
Islam ihren Teil zu dieser Entwicklung beigetragen hat.

VERGLEICH DER BAUPROJEKTE

Unsere Analyse der Bauprojekte zeigt, dass bei der Umset-
zung von Bauvorhaben religidser Diasporagemeinschaften
verschiedene Inkorporationsbedingungen wirken: Bau-
rechtliche Bestimmungen und Verfahrensvorgaben bil-
den den formalen Rahmen fiir die Entscheidungsfindung.
Dieser gewdhrt geniigend (Ermessens-)Spielraum fiir das
Aushandeln der Besetzung des 6ffenlichen Raums, was die
Wirkung von gesellschaftlichen Diskursen (Islam-Rheto-
rik, Angst vor Uberfremdung, Rassismus) und Othering-
Prozessen auf die Umsetzung der Anliegen verstdrkt. Die
Argumente, welche gegen diese «ungewollten» Projekte
angefiihrt werden, sind meist dieselben: Larm- und Ver-
kehrsaufkommen, Zoneninkompatibilitdt und Sicherheits-
iiberlegungen. Diese technischen Einwdnde sind gegenwar-
tig gekoppelt mit einer Meta-Narrativen zum Islam, welche
anfangs der sechziger Jahre, als die Mahmud Moschee
entstand, noch weitgehend fehlte. Zu jener Zeit gehorte
die Anerkennung eines Moscheebaus noch zum Sag- und
Machbaren und loste daher keine Kontroversen aus. In der
Zwischenzeit hat sich dies gedndert. Mit der Hiufung von
Gewalt-Ereignissen mit internationaler Ausstrahlung (wie
beispielsweise der Anschlag aufs World Trade Center vom 11.
September 2001 oder der Bombenanschlag in Madrid vom
11. Mérz 2004) haben negative, essentialistische Islambil-
der in der 6ffentlichen Debatte an Bedeutung gewonnen,
was sich unweigerlich auf die Ausgrenzung und Stigmati-
sierung von Muslimen in unserer Gesellschaft auswirkt.

TSANTSA # 14 - 2009

Somit war fiir die Ahmadis ihr zweites Bauprojekt
schwieriger, und nur noch mit Abstrichen zu realisieren.
Da sich islamische Bewegungen mit derartigen Anliegen
von der Unsichtbarkeit ins Ungewollte bewegen (Cesari
2005: 1018), ist im Aushandlungsprozess der Kontakt zur
Bevodlkerung entscheidend. Den Ahmadis gelang es, durch
den Einbezug der Bevolkerung allfdllige Konfliktfelder
und Vorbehalte zu minimieren.

Im Fallbeispiel Miinchenstein greifen die Argumente
zur Verteidigung des 6ffentlichen Raums bzw. der 6ffent-
lichen Ordnung zudem eine weitere Dimension auf. Sierich-
ten sich nicht ausschliesslich gegen den Islam. Im Wider-
stand gegen das Projekt der Aleviten zeigen sich ebenfalls
Rhetoriken der Fremdenfeindlichkeit und des Rassismus.
Das Sagbare, also die Ablehnung aufgrund technischer,
rechtlicher oder dhnlicher Begleitfragen, transportiert
eine (nicht-sagbare) Ablehnung gegeniiber Migranten aus
der Tiirkei. Berechtigerweise stellt sich also die Frage, in
wieweit das Schiiren von Angsten beziiglich einer anhal-
tenden Islamisierung in der Schweiz letztlich als Chiffre
fiir Fremdenfeindlichkeit und Rassismus dient.

Im kiinftigen Verlauf unserer Forschungsarbeit moch-
ten wir uns dieser und dhnlichen Fragen zur Inkorpo-
ration muslimischer Diasporagemeinschaften widmen.
Wir werden weitere Wechselbeziehungen zwischen For-
men und Mechanismen der Inkorporation und der Insti-
tutionalisierungs- und Anerkennungsstrategien der bei-
den Gemeinschaften untersuchen. Dadurch richtet sich
unser Blick durch die Diasporagemeinschaften hindurch
auf die Schweizer Gesellschaft und damit auch auf deren
Motive, Strategien und Logiken der Ablehnung bzw. der
Aufnahme zugewanderter Gemeinschaften.

LAUFENDE FORSCHUNGEN | 145



RECHERCHES EN COURS

BIBLIOGRAPHIE

BAUMANN Martin

1999. «Religion und umstrittener 6ffentlicher Raum:
Gesellschaftspolitische Konflikte um religiose Symbole
und Stédtten im gegenwdrtigen Europax. Zeitschrift fiir
Religionswissenschaft 7: 187-204.

CESARI Jocelyne

2005. «Mosque Conflicts in European Cities. Introduction».

Journal of Ethnic and Migration Studies 31(6): 1015-1024.

FABIAN Johannes

1993. «Prdsenz und Reprdsentation. Die Anderen und das
anthropologische Schreibeny, in: Eberhard BERG, Martin
FUCHS (Hg.), Kultur, soziale Praxis, Text: die Krise der
ethnographischen Reprdsentation, S. 335-365. Frankfurt a.
M.: Suhrkamp.

GRANWEHR, Tobias
2008. «Wovor haben sie Angst?». Berner Rundschau (25.
September): 1.

MEIER Markus et al.

2005. «Typisierung jiidischer Akteure in den Medien.
Vergleichende Analyse von jiidischen und muslimischen
Akteuren in der Berichterstattung Deutschschweizer
Medieny. Ziirich: f6g. www.anti-defamation.ch/index.
php?id=20 (Zugriff 11.3.09).

AUTORINNEN

MIJUK Gordana
2006. «Keine Probleme trotz Minarett». Neue Ziircher
Zeitung 221: 53.

RATH Jan et al.
2001. Western Europe and its Islam. Leiden: Brill.

REX John
1991. «The Political Sociology of a Multi-Cultural Society».
European Journal of Intercultural Studies 2(1): 7-19.

SOYSAL Yasemin
1994. Limits of Citizenship: Migrants and Postnational
Membership in Europe. Chicago: University of Chicago Press.

TAYLOR Charles
1992. Multiculturalism and <The Politics of Recognitions.
Princeton: Princeton University Press.

VERTOVEC Steven, PEACH Ceri

1997. «Introduction: Islam in Europe and the Politics of
Religion and Communityy, in: Steven VERTOVEC, Ceri
PEACH (Hg.), Islam in Europe. The Politics of Religion and
Community, S. 3-48. London: Macmillan Press.

Sarah Beyeler und Virginia Suter Reich sind Sozialanthropologinnen. Sie arbeiten gemeinsam am NFP58-Teilprojekt zu
muslimischen Diasporagemeinschaften in der Schweiz, das am Institut fiir Sozialanthropologie der Universitdt Bern unter
der Leitung von Prof. Martin Sokefeld (Ludwig-Maximilians-Universitdt Miinchen) durchgefiihrt wird.

http://www.anthro.unibe.ch/content/forschung/forschungsprojekte/index_ger.html
Universitdt Bern, Institut fiir Sozialanthropologie, Langgassstrasse 49a, 3000 Bern 9

virginiasuter@students.unibe.ch
sari@students.unibe.ch

146 | TSANTSA # 14 - 2009



	Sichtbarkeit von Inkorporationsbedingungen : ein Vergleich muslimischer Bauvorhaben in der Schweiz

