
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 14 (2009)

Artikel: Sichtbarkeit von Inkorporationsbedingungen : ein Vergleich
muslimischer Bauvorhaben in der Schweiz

Autor: Beyeler, Sarah / Suter Reich, Virginia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TSANTSA S14 • 2009:141-146

SICHTBARKEIT VON

INKORPORATIONSBEDINGUNGEN
EIN VERGLEICH MUSLIMISCHER BAUVORHABEN IN DER SCHWEIZ

Schlüsselwörter: Schweiz • Ahmadiyya • Aleviten • Inkorporationsregime • Islam • Moschee

SARAH BEYELER UND VIRGINIA SUTER REICH

Konflikte um den Bau von Moscheen treten in der Schweiz

erst seit den 1990er Jahren auf. Heute gilt insbesondere das

Minarett häufig als sichtbares Zeichen für eine als bedrohlich

empfundene «Islamisierung» der Schweiz. Beispiele
solcher Begehren jüngeren Datums in Wangen bei Ölten

(BE), Langenthal (BE) oder Wil (SG) veranschaulichen dies:

An diesen Orten versuchten muslimische Gemeinschaften,

ihre bestehenden Gebetsräume mit einem Minarett zu

ergänzen. Vor allem in rechtskonservativen Kreisen
formierte sich Opposition, welche als wichtigste Vermittlerin
anti-muslimischer Propaganda und Polemiken die öffentlichen

Debatten bediente. Die damit ausgelösten Kontroversen

liessen die Vorhaben zum Politikum werden. Die

Argumente, welche lokale Projektgegner in Einsprachen
oder politischen Petitionen einbrachten, stützten sich auf
rechtliche Begleitfragen (Zonenordnung, Parkplatzfragen
etc.) oder knüpften an den Diskurs um die wachsende
Präsenz des Islams1 in der Schweiz an (siehe etwa Granwehr

2008). In der Öffentlichkeit wird der Islam als die proble¬

matischste der in der Schweiz nicht traditionell ansässigen

Religionen wahrgenommen. Er wird mit Fundamentalismus,

(potenziellem) Terror, und Geschlechterungleichheit
assoziiert (siehe u.a. Meier et al. 2004: lOff.). Das Argument der

«drohenden Islamisierung» vermag häufig zu kaschieren,
dass ihm eine fremdenfeindlich und rassistisch gefärbte
Abwehrhaltung gegenüber bestimmten Migrantengruppierungen

zu Grunde liegt. Sozialwissenschaftler sprechen

von einem new racism gegen die muslimische Bevölkerung
in Europa (Vertovec und Peach 1997: 4).

Vor diesem Hintergrund möchten wir im vorliegenden
Artikel drei Bauprojekte der Ahmadi- und Alevi-Diaspora2
in der Schweiz untersuchen und miteinander vergleichen.
Wir analysieren die rechtlichen und gesellschaftlichen
Ausgangslagen wie auch die von den Gemeinschaften
verfolgten Strategien und die darauf erfolgten Reaktionen in
der Schweizer Öffentlichkeit. Wir stützen uns hierbei auf
Datenmaterial, das wir für unsere beiden Forschungspro-

1 In öffentlichen Debatten wird häufig von dem Islam gesprochen. Die essentialistische und monolithische Darstellung des Islams kann die Existenz

einer Vielzahl von muslimischen Rechtsschulen, Strömungen und Gruppierungen nur in verkürzter Form abbilden. Deshalb erachten wir den Begriff
als problematisch und verwenden ihn nur in Referenz zu dessen Nutzung in der öffentlichen Debatte.

2 Aleviten sind eine kulturelle und religiöse Minderheit, die sich seit dem 13. Jahrhundert in Anatolien aus verschiedenen heterodoxen Strömungen
entwickelt hat. Der alevitische Glaube ist nicht auf eine spezifische Offenbarung zurückzuführen. Neben den schiitisch-islamischen Elementen

beinhalten alevitische Glaubensvorstellungen sufistische, frühchristliche und schamanistische Aspekte. Die Ahmadiyya-Bewegung des Islams ist eine

weltweit verbreitete islamische Gemeinschaft, die 1889 in Britisch-Indien entstand. Ihr Ziel ist die Vereinigung aller Gläubigen in einen «wahren

Islam», wie er ursprünglich vom Propheten Mohammed gelehrt wurde, und dessen Interpretation unter zeitgenössischen Bedingungen.

LAUFENDE FORSCHUNGEN 1141



RECHERCHES EN COURS

jekte während einer ausgedehnten Feldforschungsphase
im Jahr 2008 in der Schweiz gesammelt haben3. In Bezug
auf die beiden Gemeinschaften sei an dieser Stelle nur
kurz erwähnt, dass der Mehrheitsislam sie als heterodoxe
Gemeinschaften ablehnt und nicht als Muslime anerkennt.
Die beiden verfolgen unterschiedliche Strategien, um mit
dieser Stigmatisierung umzugehen, was auch in den
vorliegenden Fallbeispielen deutlich gemacht werden kann.

INKORPORATIONSBEDINGUNGEN IN DER SCHWEIZ

Nach Yasemin Soysal (1994) umfassen Inkorporationsbedingungen

das diskursive und institutionelle Repertoire
des Aufnahmelandes, welches bestimmte Handlungsweisen
einer (religiösen) Diasporagemeinschaft begünstigen oder

einschränken kann. Beispiele hierfür wären Bestimmungen
baurechtlicher Verfahren, politische Opportunitätsstruk-
turen, gesetzliche oder institutionelle Formen der Schweizer

Integrationspolitik, das Verhältnis zwischen Staat und
Kirche oder auch lokale Kontexte der Institutionalisie-
rungsbemühungen der Diasporagemeinschaften. Aufgrund
des dezentral organisierten Staatsaufbaus in der Schweiz

existiert nicht ein einziges umfassendes Inkorporationsregime,

sondern es gibt eine Vielzahl von lokalen Ausprägungen

davon. Dies gilt insbesondere für die Umsetzung von
(religiösen) Bauvorhaben, da die dafür nötigen administrativen

Verfahren und Aushandlungsprozesse hauptsächlich
auf kommunaler Ebene zu lokalisieren sind.

RAUMPLANERISCHER ERMESSENSSPIELRAUM

Das Verfahren bei einem Baugesuch bis hin zur Erteilung der

Baubewilligung spielt sich vorwiegend auf kommunaler und
kantonaler Ebene ab. Technische Anforderungen,
öffentlich-rechtliche Vorschriften wie auch die Zonenkonformität
sind Richtwerte, an denen sich die lokalen Entscheidungsträger

bei der Beurteilung der Baueingaben zu orientieren
haben. Gleichzeitig können Anwohner und Interessengemeinschaften

vom Recht auf Einsprache Gebrauch machen.

Im Ermessen der zuständigen Behörden finden diese
verschiedenen Sichtweisen, politischen Interessen und
gesellschaftlichen Stimmungslagen Einzug in die Beurteilung der

Gesuche (Rath et al. 2001: 13). Konflikte um religiös
motivierte Bauanliegen lassen sich also nicht auf das Baurecht

reduzieren, sondern sind stark auch an die Ablehnung oder

Akzeptanz durch die Mehrheitsgesellschaft gekoppelt.

NORMATIVE BESETZUNG DES ÖFFENTLICHEN RAUMS

UND META-NARRATIVE ZUM ISLAM

Eine Ablehnung gegenüber der Errichtung von Minaretten
richtet sich vornehmlich gegen die symbolische Bedeutung,

die den Bauwerken zugeschrieben wird. Martin
Baumann (1999) argumentiert in diesem Zusammenhang
mit der Normierung des öffentlichen Raums: Eine Vielzahl

solcher Konflikte, in denen die Anerkennung religiöser

Zugehörigkeiten und Werte eine Rolle spielt, können
als gesellschaftspolitischer Streit um die Besetzung des

öffentlichen Raums und der Teilhabe an diesem erklärt
werden. Baumann definiert in kritischer Auseinandersetzung

mit den theoretischen Arbeiten von John Rex (1991)
und Charles Taylor (1992) den öffentlichen Raum als

«normierte[n] und zensierte [n] Raum, der zwar in engem
Wechselbezug zum Bereich des Privaten steht, dennoch
eine übergreifende, vom Privatraum unabhängige
Identitätsstiftung für Mitglieder der Mehrheitsgesellschaft zu
leisten vermag» (Baumann 1999: 194).

In Anlehnung an Baumanns Definition beschreiben wir
den öffentlichen Raum als durch Verhaltensregeln, Werte
und Normen normiert, welche von der Mehrheitsgesellschaft

vorgegeben werden. Unter bestimmten
Bedingungen können dominante Gesellschaftsgruppen die
potentielle Inanspruchnahme von öffentlichem Raum als

Gefährdung des Status Quo empfinden. In diesem Sinne
stellen Minarette eine Verschiebung der von der

Mehrheitsgesellschaft implizit anerkannten Normierung des

öffentlichen Raums dar, indem sie bisherige
Selbstverständlichkeiten in Frage stellen.

Eng verknüpft mit der normativen Besetzung des öffentlichen

Raums und den Debatten um Moscheebauten ist die
in Europa und so auch in der Schweiz negativ besetzte
Präsenz des Islams. In Bezug auf die Resultate eines
vergleichenden Forschungsprogramms zu Moscheebauprojekten in
Europa spricht Jocelyne Cesari (2005) von der Meta-Narra-
tiven zum Islam und definiert diese als eine internationale
und nationale Rhetorik über einen Islam, der unsere öffentliche

Ordnung bedrohe. Diese Rhetorik vermag die
Wahrnehmung und Beurteilung der Akteure zu beeinflussen und
wirkt sich somit auf die Umsetzbarkeit von Moscheebauprojekten

aus. In der folgenden Diskussion unserer Fallbeispiele

sollten diese Mechanismen nun deutlich werden.

3 Ziele der beiden Forschungsprojekte sind die Darstellung der Entwicklung beider Gemeinschaften in der Schweiz und eine systematische Analyse
des Einflusses von Schweizer Inkorporationsregimes auf die Eingliederung zugewanderter Religionsgemeinschaften.

142 | TSANTSA tt 14 • 2009



TSANTSA # 14 • 2009

MAHMUD MOSCHEE IN ZÜRICH

Im Zürcher Balgrist-Quartier eröffnete die Ahmadiyya 1963

mit der Mahmud Moschee das erste islamische Gotteshaus

mit Minarett in der Schweiz. Die Ahmadiyya erhielt damals

grosse Unterstützung von der Stadtregierung, welche der

Gemeinschaft eine Parzelle im Baurecht überliess. Proteste

gab es lediglich von Seiten der Landeskirchen. Kirchenvertreter

störten sich am Entgegenkommen der Stadtregierung

gegenüber der «islamischen Sekte». Es sei auch für die

christlichen Kirchen schwierig, Bauplätze für ihre Gotteshäuser

zu finden. Die Stadtregierung suchte das Gespräch

mit den kirchlichen Kritikern, und es kam nicht zu
grösseren Kontroversen. Einsprachen gegen das geplante
Projekt erfolgten keine. Das Beispiel zeigt deutlich die
Unterschiede zu der heutigen Situation: Weder galt das Minarett
als Symbol der Eroberung, noch folgte die Öffentlichkeit
einer Rhetorik der muslimischen Bedrohung. «Die Leute

beschäftigten sich gar nicht mit dem Islam, das war damals

noch kein Problem», meint auch ein langjähriger Bewohner
des Balgrist-Quartiers in einem Interview zum Moscheebau

jener Zeit. Er erklärte weiter, dass der Moscheebau jener
Zeit für die Zürcher Stadtregierung eine Möglichkeit bot,
ihre Stadt als weltoffen und liberal zu positionieren4. Dieses

Verständnis der Moschee als Bereicherung für die Stadt
Zürich trug dazu bei, dass die Moschee im Quartier nicht
als fremd wahrgenommen wird.

GEMEINSCHAFTSZENTRUM IM THURGAU

2005 erwogen zentrale Akteure der Ahmadiyya im Weiler

Häusern der Gemeinde Wigoltingen (TG) eine Liegenschaft

zu kaufen, um diese zu einer Moschee umzubauen.
Anlässlich eines ersten Treffens mit den Gemeindebehörden

erläuterten die Ahmadis ihr Vorhaben. Die Mehrheit
im Gemeinderat (Exekutive) sprach sich gegen das Anliegen

aus, wobei vor allem die noch fehlenden Parkplätze
Anlass zur Skepsis boten. Zusätzlich sammelten Bewohner

aus der unmittelbaren Nachbarschaft des Grundstückes
Unterschriften gegen das Vorhaben.

Der Ablehnung zum Trotz folgten die Ahmadis der

Strategie, die Gemeindebevölkerung möglichst von Beginn weg
in die Projektumsetzung mit einzubeziehen. Sie organi¬

sierten eine Informationsveranstaltung, an der ein Journalist

und ein Pfarrer als externe Wortführer auftraten. Beide

betonten die gutnachbarschaftlichen Beziehungen
zwischen der Mahmud Moschee und ihrer Umgebung. Gleichzeitig

legten die Sprecher der Ahmadiyya ihre Absichten
offen und sprachen sensible Punkte des Bauvorhabens

an: Sie erwähnten das Minarett, welches errichtet werden

sollte, und die Grossveranstaltungen, die mehrmals jährlich
mit einigen hundert Besuchern im projektierten
Gemeinschaftszentrum stattfinden sollten. Die von den Gemeindebürgern

vorgetragenen Einwände wiederum beinhalteten
Ängste und Unsicherheiten, die sich auf unterschiedliche
Aspekte des gesellschaftlichen Zusammenlebens bezogen:
zunehmendes Lärmaufkommen, mangelnde Integrationsfähigkeit

der Gemeinschaft, begrenzte Frauenrechte, etc.
Der Informationsabend vermochte diese Vorbehalte soweit
auszuräumen, dass es keine Einsprachen mehr gegen das

geplante Projekt gab. Dies ist jedoch auch darauf zurückzuführen,

dass die Ahmadis letztlich aus freien Stücken auf
den Bau des Minaretts verzichteten, was sich schliesslich
auszahlte. Auch die anfänglichen Bedenken des Gemeinderates

bezüglich Parkplätze entwickelten sich nicht zum
Stolperstein für die Gemeinschaft. Oft entlädt sich Ablehnung

aus der Bevölkerung an solchen Detailaspekten,
die mit den ursächlichen Problemen nichts zu tun haben

(Cesari2005:1019; Baumann 1999: 200). In diesem Fall kam

es zu keiner Verlagerung des Konfliktes auf seine
rechtlichen Begleitfragen. Das Gebäude ohne Minarett schien
die Grenzen des Tolerierbaren noch nicht überschritten zu
haben. Zudem trug das offene und transparente Vorgehen
der Ahmadiyya-Gemeinschaft wesentlich zur Akzeptanz in
der Lokalbevölkerung bei, wie folgende Interviewaussage
eines Anwohners verdeutlicht: «ja, es ist sicher, wir haben

langsam Vertrauen gefunden. Das macht viel aus, wenn
man aufeinander zugeht. Sie [die Ahmadis] sind höfliche
Leute. Sie treten sehr korrekt auf. Also die Ängste, die am

Anfang da gewesen sind, haben sich gelegt.»

ALEVITISCHES KULTURZENTRUM IM BASELBIET

Der alevitische Kulturverein Regio Basel plante in den Jahren

2004-2007 in der Gemeinde Münchenstein (BL), eine

ehemalige Lagerhalle in ein Kulturzentrum5 umzuwandeln.

Die fragliche Liegenschaft befindet sich im Problem-

4 Anlässlich der parlamentarischen Initiative der SVP für ein Minarettverbot im Kanton Zürich (2006) wurden in der lokalen Presse die damaligen
Äusserungen der Stadtregierung nochmals zitiert (Mijuk 2006:53).

5 Das Kulturzentrum sollte unter anderem auch Raum für religiöse Rituale bieten. Dennoch wäre es falsch von einer Moschee zu sprechen. Trotz der

Nähe zu schiitischen Glaubensvorstellungen lehnen Aleviten das Gebet in der Moschee entschieden ab. Sie kennen hingegen eine eigene Form des

Kultusgebäudes, das cem evi. In seiner räumlichen und materiellen Ausstattung unterscheidet sich das cem evijedoch von Moscheebauten.

LAUFENDE FORSCHUNGEN 1143



RECHERCHES EH COURS

quartier Gstad, in dem sich Industrie- und Wohnnutzungen

gegenseitig konkurrenzieren. Die Wohnhäuser sind
renovationsbedürftig, der Ausländeranteil der
Wohnbevölkerung liegt bei 50 Prozent. Anlässlich erster Gespräche

mit dem Bauausschuss6 der Gemeinde Münchenstein Ende

Dezember 2005 stellten Vertreter der Aleviten das Projekt
und ihre Religionsgemeinschaft vor. In ihrer Selbstdarstellung

betonten die alevitischen Vertreter, dass Aleviten
eine eigenständige, vom Islam unabhängige Religionsgemeinschaft

aus der Türkei bilden. Frauen würden keine

Kopftücher tragen. Weder der Koran noch die Moschee

seien für sie wichtig. Diese Distanz zum Islam führte
gemäss Interviewaussagen7 zu einer grösseren Akzeptanz
des Projektes im Bauausschuss. Die Gemeindevertreter
standen dem Projekt sehr positiv gegenüber. Ein
Kulturzentrum wäre zonenkonform und würde mit den diversen

Nutzungen das Quartier beleben. Bei näherer Prüfung
wurde aber festgestellt, dass die geplanten Parkplätze den

gesetzlichen Bestimmungen nicht entsprachen. Der
Bauausschuss unterbreitete daraufhin den Gesuchstellern das

Angebot, die Parkplätze bei der Gemeinde einzukaufen.
Zusätzlich reichten sieben Anwohner Einsprachen ein. Sie

kritisierten die Grösse des Kulturzentrums, die fehlenden

Parkplätze für den erwarteten Besucherandrang,
Lärmemissionen und die «vorprogrammierte Konfrontation
zwischen den vielen im Quartier lebenden Türken und
den gesuchstellenden Aleviten»8. Diese negativen
Reaktionen aus der Bevölkerung weckten auch beim Gemeinderat

erste Befürchtungen, dass ein solches Projekt den

Zerfall des Quartiers vorantreiben und eine «Dépendance

von Türken» entstehen könnte.

Im Januar 2007 reichten die Aleviten das Projekt ein
zweites Mal ein. Der Raum war neu für weniger Besucher

angelegt, die Zahl der Parkplätze wurde erhöht und deren

Standort geändert. Aber auch nach dem zweiten Baugesuch

gingen 19 Einsprachen ein mit denselben Kritikpunkten
wie beim ersten Mal. Zusätzlich führten einzelne Einspre-
cher die fehlende öffentliche Anerkennung in der Türkei
als Argument an: Man frage sich, weshalb eine im Heimatland

verbotene Sekte hier in der Schweiz ein solch grosses
Gemeinschaftszentrum bauen wolle. Die zu erwartenden
Lärmemissionen und das zu befürchtende Verkehrsproblem

erklärten die Einsprecher mit dem «bekannten
Verhalten von Südländern». Bei der zweiten Projekteingabe

verlor auch der Bauausschuss sein Vertrauen gegenüber
den Antragsstellern: Die Behörden beanstandeten die

Redimensionierung des Projekts, indem sie die
Kontrollierbarkeit der von den Aleviten angegebenen reduzierten
Besucherzahlbezweifelten. Als Argument wurden die hohe

Zahl der Vereinsmitglieder und die negativen Erfahrungen
(Ruhestörungen, Suchverkehr) mit türkischen Hochzeiten
in einer Mehrzweckanlage in Münchenstein genannt.
Aufgrund dieses Stimmungsumschwungs und zusätzlichen,
erfolglosen Gesprächen mit dem Bauausschuss zogen die

Aleviten das Projekt im April 2007 zurück. Als Gründe für
diese Entscheidung führten sie die Einsprachen und die

Planungsunsicherheiten an.

Abgesehen von dem anfänglichen Entgegenkommen der

Verwaltung dominierten ein genereller Argwohn gegenüber

den Aleviten und ein konsequentes Othering (Fabian
1993) das Verfahren: Die Beteiligten konstruierten in
Abgrenzung zum schweizerischen Selbst ein essentialis-
tisches, objektiviertes Bild der türkischen Bevölkerung
und so auch der Aleviten. Die gängigen Vorurteile gegenüber

türkischen Landsleuten, welche in der Nachbarschaft
Gstad vorherrschten, führten zu einer Wende im behördlichen

Beurteilungsverfahren. Die Projektgegner übertrugen

diese Bilder auf das Vorhaben der Aleviten und fühlten

sich durch diese Analogien in ihrer Kritik bestätigt.
Die Ablehnung stand folglich nicht im Zusammenhang
mit normativ besetzten Symbolen, wie beispielsweise dem

Minarett. Die Skepsis hatte weniger mit der sichtbaren
Besetzung des öffentlichen Raumes zu tun, als vielmehr
mit der Angst vor Überfremdung.

Die alevitischen Vertreter allerdings rangen um
Anerkennung, indem sie versuchten, in Medien und im Gespräch

mit der Verwaltung nicht mit dem Islam gleichgesetzt zu
werden, weil sie in dieser Gleichsetzung grosses
Diskriminierungspotential vermuteten. Sie betonten ihre
Eigenständigkeit und präsentierten sich als nicht-muslimische
Gemeinschaft. Die Positionierung als eigenständige
Religionsgemeinschaft in strikter Ablehnung jeglicher
muslimischer Zugehörigkeit ist ein jüngeres Phänomen. Bis

vor einigen Jahren bezeichneten sich Aleviten mehrheitlich

als eine spezifische muslimische Gemeinschaft. In der

europäischen Diaspora dominiert die Definition als

eigenständige Religionsgemeinschaft mittlerweile unter den

6 Der Bauausschuss setzt sich aus politisch Verantwortlichen und technischen Fachpersonen zusammen und entscheidet über grössere Bauprojekte.

7 Die Darstellung basiert auf Datenmaterial, das sich aus Interviews mit Behörden- und alevitischen Vertretern, dem Verwaltungsdossier der

Gemeinde Münchenstein zum Bauprojekt und lokalen Zeitungsberichten zusammensetzt.

8 Auszug aus einem der sieben Einspracheschreiben.

144 | TSANTSA # 14 • 2009



TSANTSA tt 14 • 2009

alevitischen Wortführern, während sie in der Türkei nur
von einer Minderheit vertreten wird. Die Vermutung liegt
nahe, dass die europäische, negative Meta-Narrative zum
Islam ihren Teil zu dieser Entwicklung heigetragen hat.

VERGLEICH DER BAUPROJEKTE

Unsere Analyse der Bauprojekte zeigt, dass hei der Umsetzung

von Bauvorhaben religiöser Diasporagemeinschaften
verschiedene Inkorporationsbedingungen wirken:
Baurechtliche Bestimmungen und Verfahrensvorgaben
bilden den formalen Rahmen für die Entscheidungsfindung.
Dieser gewährt genügend (Ermessens-) Spielraum für das

Aushandeln der Besetzung des öffenlichen Raums, was die

Wirkung von gesellschaftlichen Diskursen (Islam-Rhetorik,

Angst vor Überfremdung, Rassismus) und Othering-
Prozessen auf die Umsetzung der Anliegen verstärkt. Die

Argumente, welche gegen diese «ungewollten» Projekte
angeführt werden, sind meist dieselben: Lärm- und
Verkehrsaufkommen, Zoneninkompatibilität und
Sicherheitsüberlegungen. Diese technischen Einwände sind gegenwärtig

gekoppelt mit einer Meta-Narrativen zum Islam, welche

anfangs der sechziger Jahre, als die Mahmud Moschee

entstand, noch weitgehend fehlte. Zu jener Zeit gehörte
die Anerkennung eines Moscheebaus noch zum Sag- und
Machbaren und löste daher keine Kontroversen aus. In der

Zwischenzeit hat sich dies geändert. Mit der Häufung von
Gewalt-Ereignissen mit internationaler Ausstrahlung (wie
beispielsweise der Anschlag aufs World Trade Center vom 11.

September 2001 oder der Bombenanschlag in Madrid vom
11. März 2004) haben negative, essentialistische Islambilder

in der öffentlichen Debatte an Bedeutung gewonnen,
was sich unweigerlich auf die Ausgrenzung und Stigmatisierung

von Muslimen in unserer Gesellschaft auswirkt.

Somit war für die Ahmadis ihr zweites Bauprojekt
schwieriger, und nur noch mit Abstrichen zu realisieren.
Da sich islamische Bewegungen mit derartigen Anliegen
von der Unsichtbarkeit ins Ungewollte bewegen (Cesari
2005: 1018), ist im Aushandlungsprozess der Kontakt zur
Bevölkerung entscheidend. Den Ahmadis gelang es, durch
den Einbezug der Bevölkerung allfällige Konfliktfelder
und Vorbehalte zu minimieren.

Im Fallbeispiel Münchenstein greifen die Argumente
zur Verteidigung des öffentlichen Raums bzw. der öffentlichen

Ordnung zudem eine weitere Dimension auf. Sie richten

sich nicht ausschliesslich gegen den Islam. Im Widerstand

gegen das Projekt der Aleviten zeigen sich ebenfalls
Rhetoriken der Fremdenfeindlichkeit und des Rassismus.
Das Sagbare, also die Ablehnung aufgrund technischer,
rechtlicher oder ähnlicher Begleitfragen, transportiert
eine (nicht-sagbare) Ablehnung gegenüber Migranten aus
der Türkei. Berechtigerweise stellt sich also die Frage, in
wieweit das Schüren von Ängsten bezüglich einer
anhaltenden Islamisierung in der Schweiz letztlich als Chiffre
für Fremdenfeindlichkeit und Rassismus dient.

Im künftigen Verlauf unserer Forschungsarbeit möchten

wir uns dieser und ähnlichen Fragen zur Inkorporation

muslimischer Diasporagemeinschaften widmen.
Wir werden weitere Wechselbeziehungen zwischen
Formen und Mechanismen der Inkorporation und der Insti-
tutionalisierungs- und Anerkennungsstrategien der beiden

Gemeinschaften untersuchen. Dadurch richtet sich

unser Blick durch die Diasporagemeinschaften hindurch
auf die Schweizer Gesellschaft und damit auch auf deren

Motive, Strategien und Logiken der Ablehnung bzw. der

Aufnahme zugewanderter Gemeinschaften.

LAUFENDE FORSCHUNGEN1145



RECHERCHES EH COURS

BIBLIOGRAPHIE

BAUMANN Martin
1999. «Religion und umstrittener öffentlicher Raum:

Gesellschaftspolitische Konflikte um religiöse Symbole
und Stätten im gegenwärtigen Europa». Zeitschrift für
Religionswissenschaft 7: 187-204.

CESARI Jocelyne
2005. «Mosque Conflicts in European Cities. Introduction».
Journal of Ethnie and Migration Studies 31(6): 1015-1024.

FABIAN Johannes

1993. «Präsenz und Repräsentation. Die Anderen und das

anthropologische Schreiben», in: Eberhard BERG, Martin
FUCHS (Hg.), Kultur; soziale Praxis, Text: die Krise der

ethnographischen Repräsentation, S. 335-365. Frankfurt a.

M.: Suhrkamp.

GRANWEHR, Tobias

2008. «Wovor haben sie Angst?». Berner Rundschau (25.

September): 1.

MEIER Markus et al.

2005. «Typisierung jüdischer Akteure in den Medien.

Vergleichende Analyse von jüdischen und muslimischen
Akteuren in der Berichterstattung Deutschschweizer
Medien». Zürich: fög. www.anti-defamation.ch/index.
php?id=20 (Zugriff 11.3.09).

MIJUK Gordana

2006. «Keine Probleme trotz Minarett». Neue Zürcher

Zeitung 221: 53.

RATH Jan et al.

2001. Western Europe and its Islam. Leiden: Brill.

REX John
1991. «The Political Sociology of a Multi-Cultural Society».
European Journal of Intercultural Studies 2(1): 7-19.

S0YSAL Yasemin

1994. Limits of Citizenship: Migrants and Postnational

Membership in Europe. Chicago: University of Chicago Press.

TAYLOR Charles

1992. Multiculturalism and <The Politics ofRecognitiom.
Princeton: Princeton University Press.

VERT0VEC Steven, PEACH Ceri

1997. «Introduction: Islam in Europe and the Politics of
Religion and Community», in: Steven VERT0VEC, Ceri

PEACH (Hg.), Islam in Europe. The Politics ofReligion and

Community, S. 3-48. London: Macmillan Press.

AUTORINNEN

Sarah Beyeler und Virginia Suter Reich sind Sozialanthropologinnen. Sie arbeiten gemeinsam am NFP58-Teilprojekt zu
muslimischen Diasporagemeinschaften in der Schweiz, das am Institut für Sozialanthropologie der Universität Bern unter
der Leitung von Prof. Martin Sökefeld (Ludwig-Maximilians-Universität München) durchgeführt wird.

http://www.anthro.unibe.ch/content/forschung/forschungsprojekte/index_ger.html
Universität Bern, Institut für Sozialanthropologie, Länggassstrasse 49a, 3000 Bern 9

virginiasuter@students.unibe.ch
sari@students.unibe.ch

146 | TSANTSA tt 14 • 2009


	Sichtbarkeit von Inkorporationsbedingungen : ein Vergleich muslimischer Bauvorhaben in der Schweiz

