
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 14 (2009)

Artikel: "Qui de la culture ou de la loi fait l'ethnie?" : Esquisse de réflexion en
cours sur la (re)connaissance légale de l'ethnie Diaguita

Autor: Gajardo, Anahy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007320

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007320
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TSANTSA tt 14 • 2009:113-123

«QUI DE LA CULTURE
OU DE LA LOI FAIT L'ETHNIE?»
ESQUISSE DE RÉFLEXION EN COURS SUR LA (RE)CON/M/SSMCELÉGALE DE L'ETHNIE DIAGUITA

ABSTRACT: «IS IT CULTURE OR LAW THAT DETERMINES ETHNIC GROUP?»

A CHRONICLE OF THE DIAGUITA PEOPLE'S LEGAL RECOGNITION IN CHILE

Thought to have totally disappeared after the Spanish conquest, the Diaguitas were legally recognised as the ninth indigenous group
in Chile in 2006. This text traces the process by which they made the transformation, in a little under ten years, from being invisible

to becoming active players on the Chilean indigenous political stage. The text also analyses the territorial issues (which are at the

heart of the tensions between the Chilean state and the indigenous organisations) which today divide the two principal Diaguita

organisations in the Huasco-Alto region.

Mots-clés: Ethnicité • Autochtonie • Diaguita • Chili • Politiques de l'Etat • Compagnies minières

ANAHY GAJARDO

En 1993, le Chili - pays émergent récemment entré dans

un processus de transition démocratique et de stabilisation

économique - promulgue la «Ley Indigena 19.253», qui
pose un cadre inédit pour la protection et le développement
des ethnies autochtones1. Ces dernières, estimées à 4,6%
de la population lors du recensement de 2002 (Damianovic-
Camacho 2005), figurent parmi les couches de la population
les plus défavorisées, que ce soit en contexte rural ou urbain
(Damianovic-Camacho 2005; Stavenhagen 2004). Parallèlement

à ces mesures de reconnaissance et de soutien aux
populations autochtones, on observe dans le pays, dès le

début des années 1990, l'émergence ou la réémergence d'ethnies

autochtones que l'histoire et l'anthropologie chiliennes
avaient considérées comme «éteintes», soit qu'elles étaient
«physiquement» disparues, soit que culturellement elles

s'étaient complètement assimilées à la société nationale.

Cet article se penche plus particulièrement sur le cas

des «Diaguita» de la vallée du Trânsito dans le nord semi-

aride du pays (région du Huasco-Alto, province d'Atacama),
dont j'étudie, dans le cadre de ma thèse de doctorat, le

processus de (re) construction identitaire. Depuis une dizaine

d'années, plusieurs membres de cette communauté rurale
s'autoproclament comme appartenant à l'ethnie «diaguita»,
ethnonyme donné par l'archéologue R. Latcham en 1928 à

un peuple préhispanique de la région considéré comme
totalement disparu peu après la colonisation espagnole. A ce

titre, selon les manuels d'histoire du Chili, les seuls

témoignages qui restent de cette culture sont de type matériel (la
céramique précolombienne y occupe une place importante)
et ne sont visibles que dans les musées d'archéologie.
Comment comprendre alors la (re) naissance identitaire de cette
communauté au XXIe siècle autour des catégories d'«autoch-

tones», d'«ethnie» et de l'appellation «Diaguita», ainsi que
sa reconnaissance légale dans la loi 19.253 en 2006?

Ce texte retrace le processus par lequel les Diaguita sont
passés en moins de dix ans du statut d'objet archéologique

et muséographique à sujet de l'anthropologie culturelle,

de culture éteinte à peuple vivant, d'entité culturelle
et sociale inexistante à ethnie reconnue légalement, bref
de l'invisibilité à la visibilité en tant qu'acteurs sociaux sur
la scène de la politique indigéniste au Chili. Il analyse
également les enjeux territoriaux - au cœur des tensions entre

1 Dans le cadre de cet article, j'utilise de préférence le terme d'«autochtone» à celui d'«indigène» car il présente notamment l'avantage - d'un

point de vue étymologique - de mieux contenir la dimension territoriale au cœur des enjeux des relations entre Etats et peuples autochtones. Par

contre, dans les cas de citations ou de références à des textes en espagnol, ou lorsque je ferai référence à la politique de l'Etat chilien à l'égard des

autochtones, je traduirai le terme indigena par «indigène». De manière générale, il convient de préciser que la terminologie utilisée pour désigner
cette catégorie de la population présente plusieurs enjeux que je n'analyserai pas en détail dans ce texte.

FREIE BEITRÄGE 1113



ARTICLES LIBRES

l'Etat chilien et les organisations autochtones - qui, dans le

Huasco-Alto, différencient aujourd'hui les deux principales
organisations diaguita de la région. Nous verrons en conclusion

que l'étude de ce cas particulier d'ethnogenèse pose
des questions qui nous ramènent à l'origine de la réflexion
anthropologique: qu'est-ce qu'une ethnie? Comment définir

la catégorie d'appartenance autochtone? Et plus ardu

encore, «qui de la culture ou de la loi fait l'ethnie»2?

DE L'INVISIBILITÉ À LA LEYINDIGENA

Le 28 août 2006, Michelle Bachelet, présidente de la
République du Chili, a adopté et signé la Loi 20.117 qui modifie
la Loi indigène 19.253 (1993) et permet l'incorporation de

l'ethnie diaguita dans la législation nationale, au même

titre que les huit autres ethnies indigènes officiellement
reconnues dans le pays: les Mapuche, Kawashkar, Yagan,

Aymara, Quechua, Atacamenos, Colla et Rapa nui. Dans

son discours cérémoniel, la cheffe de l'Etat a affirmé que
«la reconnaissance du peuple diaguita et de ses membres

est [...] un acte de justice historique, qui signifie
le dépassement de plusieurs années d'assimilation et de

négation des identités fondamentales de notre Chili pluriel

et rend manifeste l'histoire de l'un de nos peuples
originaires»3 (Bachelet 2006).

Il y a peu de temps encore un tel discours aurait été

impensable. Non seulement car il y a une dizaine
d'années, personne au Huasco-Alto ne se serait identifié comme
«autochtone» ou «indien», encore moins comme appartenant

à une «ethnie» et moins encore comme étant
«Diaguita», mais aussi, et surtout, car l'incorporation des

Diaguita à la loi 19.253 s'inscrit plus largement dans une
volonté politique de reconnaissance de la pluralité culturelle

structurelle du Chili. Or, à lui seul ce fait signale une
véritable révolution en cours des représentations de l'Etat-
nation chilien, lequel est fondé sur le mythe de l'homogénéité

culturelle et de l'unicité - mythe qui lui-même a été

au fondement des politiques de l'Etat à l'égard des autochtones

au cours de l'histoire, caractérisées, à quelques nuances

près, par la négation, la discrimination, l'ethnocide et

une volonté d'assimilation (chilénisation) forcée.

La reconnaissance légale des Diaguita doit donc, en

premier lieu, être replacée et comprise dans un contexte
historique et politique particulier: celui qui a rendu envi¬

sageable et possible la réaffirmation d'une identité autochtone,

la réapparition de la catégorie ethnique diaguita et
la revendication de son existence sur le plan légal.

Au niveau national (et en ne retraçant que les principaux

événements récents), ce contexte est celui d'un pays
qui, au cours des années 1990, est passé d'un régime dictatorial

- où la question autochtone avait purement et
simplement été évincée dans la mesure où, selon ce régime, il
n'y avait pas d'autochtones au Chili - à un gouvernement
de transition démocratique qui essaie de mettre en place
tant bien que mal des mesures spécifiques de reconnaissance

et de soutien à ces populations. Ainsi, «[t]he return
to democracy in 1989 signalled a new phase in the history
of the relationship between indigenous peoples and the
Chilean State» (Stavenhagen 2004: 7).

Cette nouvelle phase s'est concrétisée, dans un
premier temps, par la signature en 1989 de l'Accord de Nueva

Imperial auquel ont contribué de nombreux représentants
d'organisations autochtones et Patricio Aylwin, alors
candidat à la présidence. Un deuxième temps a vu la création,

sous le gouvernement de ce dernier, de la Comisiôn

Especial de Pueblos Indîgenas (CEPI, Commission spéciale
des peuples indigènes) dont les objectifs étaient de

développer un programme d'action pour répondre aux
revendications et aux nécessités les plus urgentes de la
population autochtone et de proposer un avant-projet de Loi
indigène. Finalement, troisième temps et point culminant

de cette nouvelle phase, la «Ley 19.253», plus connue
comme Ley Indîgena, est adoptée en 1993. Dans cette loi,
le gouvernement chilien reconnaît pour la première fois
des droits spécifiques aux peuples indigènes et établit des

normes pour leur protection, leur promotion et leur
développement. La même année est crée la Corporation National

de Desarollo Indîgena (C0NADI, Corporation nationale
de développement indigène), organe de l'Etat avec à sa

tête des représentants autochtones chargé de promouvoir,
coordonner et exécuter la politique publique de l'Etat en
faveur des ethnies autochtones.

La prochaine étape importante de cette nouvelle phase
se déroule en 2001 sous le gouvernement de Ricardo Lagos,

qui crée la Comisiôn de Verdad Histôrica y Nuevo Trato hacia
los Pueblos Indîgenas (Commission de vérité historique
et de nouveau traitement). Composée par un collectif de

chercheurs et de spécialistes, y compris des autochtones,

2 Les guillemets sont là pour signifier qu'il ne s'agit pas d'un questionnement de ma part. Un commentaire à ce propos est fait en conclusion.

3 Texte original en espagnol. Toutes les traductions de l'espagnol ont été effectuées par mes soins.

1141 TSANTSA 8 14 • 2009



TSANTSA tt 14 •2009

son mandat était d'éclaircir les faits historiques et de

formuler des recommandations pour établir une politique
d'Etat de nouveau traitement des peuples indigènes par la
société chilienne. Le rapport de cette commission (2003)
mènera à la mise en place de la politique dite «de Nuevo

Trato 2004-2010» dont les trois axes de travail principaux
sont: les droits des peuples indigènes, le développement de

l'identité et l'adéquation de l'Etat à la diversité culturelle.

De manière générale, on voit que la mise en place d'une
nouvelle politique indigéniste au Chili s'articule signifi-
cativement avec le développement d'un discours inédit
dans l'histoire de ce pays sur la pluri-culturalité de l'Etat
chilien, discours qui est lui-même en résonance avec une
rhétorique d'actualité sur la diversité culturelle au niveau
international et avec la prise en compte des avancées du

droit international dans la question autochtone. Pour les

peuples autochtones du Chili, le retour à la démocratie en
1990 a représenté le passage d'une invisibilité juridique
à une reconnaissance légale, ce qui, en termes de droits,
peut signifier concrètement: exister socialement, cultu-
rellement, territorialement et politiquement.

BRÈVE CHRONIQUE D'UNE (RE)NAISSANCE ETHNIQUE

«Très rares sont les chercheurs, académiciens ou historiens

qui n'ont pas décrété l'extinction desDiaguita, la seule chose

qui varie étant la date d'extinction de ce peuple, pour
certains entre la fin du XVIe siècle et pour d'autres à la moitié
du XVIIe. Heureusement, cette extinction semble pouvoir être
remise en cause. Les faits commencent à révéler une timide
et nouvelle réalité [...]. Nous postulons qu'avec le temps, il
va se confirmer que les Diaguita vivent encore dans la localité
d'Alto del Carmen''.» (Cortés 2004: 299)

Campos (2005) relève qu'il est fait mention pour la
première fois officiellement de l'ethnie diaguita en 1971 dans les

discussions autour du projet de Loi indigène 17.729 que mit
en place le gouvernement de l'Unité populaire (1970-1973).
Cet avant-projet précisait que les Diaguita, avec les Ataca-

menos et les Changos, tous des peuples localisés
historiquement dans le nord aride et semi-aride du Chili, forment
une population d'environ 20000 personnes qui conservent
«certaines formes de vie et de traditions»5. Ce fait est

surprenant car, à ma connaissance, il n'existe à cette période
aucune donnée ethnographique sur les Diaguita, ni aucun

groupe de personnes qui se soit identifié comme tel à cette
époque. Quoi qu'il en soit, le coup d'Etat militaire de 1973

interrompit ce processus de reconnaissance des peuples
autochtones qui ne reprit véritablement qu'au début des

années 1990. Au cours de cette période, l'ensemble de la
recherche sur les Diaguita continuera à se limiter, comme à

son habitude, au domaine de l'archéologie.

Il faudra attendre 1998, à l'occasion d'une rencontre
de femmes autochtones organisée par l'Asociaciôn Nacio-
nal de Mujeres Rurales e Indigenas (Association nationale
de femmes rurales et indigènes) et lAsociaciôn de Mujeres

Mapuche Rayen Voygüe (Association de femmes mapu-
che Rayen Voygüe), pour que se manifestent pour la
première fois publiquement des Diaguita «contemporaines».
La déclaration finale de cette rencontre fait mention de

la demande de reconnaissance légale des Diaguita (Decla-
raciôn de Canete 1998).

Cette même année, le bureau de la C0NADI de la région
d'Atacama reçoit pour la première fois des demandes de

«bourses indigènes» pour des enfants et des jeunes
originaires des municipalités de Alto de Carmen, de Vallenar et
Copiapô, qui correspondent à une partie de la région
historiquement occupée par les Diaguita. Octroyées en fonction

des mesures de discriminations positives prévues par
la Loi indigène de 1993, ces bourses furent accordées, mais
à défaut de pouvoir spécifier précisément l'ethnie
d'appartenance, la C0NADI enregistra les bénéficiaires de ces

bourses sous la catégorie générale d'«indigènes», parfois
de Colla ou de Mapuche. Toutefois, en 2001, la C0NADI se

rétracta et retira les bourses à plusieurs enfants qui en
avaient obtenu une avec l'argument qu'ils n'avaient pas
été reconnus comme autochtones.

C'est à partir de ces événements - en apparence en réaction

au retrait des bourses par la C0NADI et à son verdict
de «non-indigénité» - que la mobilisation des Diaguita
commence à se mettre véritablement en place, que
s'entame un processus d'organisation autour notamment des

Centres culturels diaguita qui se créent dans les différents
chefs-lieux de la région et que la demande de reconnaissance

comme «ethnie indigène» dans la Loi 19.253 apparaît

comme une des revendications principales. Ce processus

fut notablement soutenu par Madame Yasna Provoste

Campillay, à l'époque intendante de la région d'Atacama,

qui en s'auto-identifiant publiquement comme autochtone

4 Alto del Carmen: chef-lieu de la région du Huasco-Alto.

5 35° Sesiôn Câmara de Diputados de Chile, 1971, p. 3235, cité par Campos (2005).

FREIE BEITRÄGE 1115



ARTICLES LIBRES

et comme Diaguita, et en appuyant elle-même la demande
de reconnaissance légale, lui donna une visibilité et une
force politique particulières.

C'est également au cours de cette période que les

Diaguita du Huasco-Alto deviennent un sujet d'intérêt pour
l'anthropologie et l'histoire contemporaine et que sont
menés et publiés les premiers travaux sur les caractéristiques

socioculturelles contemporaines de cette communauté

(Lorca 2002) et sur le processus de renaissance
identitaire en cours (Cortés 2004).

En 2002, une motion est déposée par des députés
parlementaires de la Troisième région au Congrès national pour
demander l'incorporation de l'ethnie diaguita à la Loi indigène

19.253 (Biblioteca del Congreso Nacional de Chile 2006).
Elle sera votée favorablement par la Chambre des députés
deux ans plus tard, en 2004, et mise en attente de son
examen par le Sénat et par le président de la République. Le

dépôt de cette motion et, en termes généraux, le passage du

dossier «diaguita» au domaine légal, eut un impact important

dans les milieux concernés, y compris dans l'opinion
publique, qui semblèrent réaliser soudainement qu'il s'agissait

d'une affaire au demeurant sérieuse et pas seulement
d'une lubie «ethnique» de quelques néo-indiens nostalgiques

du passé. Une véritable controverse s'ensuivit.

Dans les milieux scientifiques, fortement sollicités par
l'opinion publique et les politiques pour se prononcer sur ce

projet de loi, les archéologues se sont distingués pour avoir
manifesté un scepticisme particulier, que je dirais «teinté
d'ironie», à l'égard de cette renaissance ethnique (Ampuero

2006). Ainsi, lors de ma visite au Musée d'archéologie de La

Serena, qui conserve la collection précolombienne d'artefacts

diaguita la plus importante du pays, j'ai eu l'occasion de m'en-

tretenir avec d'éminents archéologues reconnus pour leurs

travaux sur les Diaguita (Ampuero, Castillo). Très schémati-

quement, leur interprétation de ce phénomène était qu'il ne

s'agissait, bien malheureusement, que de la simple expression
d'un opportunisme d'un groupe de personnes face aux mesures

de discriminations positives prévues par la Loi 19.253.

Cet argumentaire m'a été donné de manière informelle.
L'argumentaire scientifique, transmis aux autorités, se base sur
les recherches archéologiques et ethno-historiques, qui ont
décrété l'extinction des Diaguita et, dans des recherches plus
récentes, qui mettent en doute la pertinence même de l'eth-

nonyme «Diaguita» donné par Latcham dans les années 1930

aux populations indigènes du nord semi-aride du Chili.

Cependant, en 2003, le rapport de la Comisiôn de Verdad

Histôricay Nuevo Trato hacia los Pueblos Indîgenas (Commission

de vérité historique et de nouveau traitement, Bengoa

2004) consacre un chapitre entier aux Diaguitas de la que-
brada del Huasco («Les Diaguita de la vallée du Huasco»,
Molina 2004), ce qui dans une certaine mesure, anticipait
leur reconnaissance légale par leur reconnaissance par une

partie des milieux scientifiques et politiques.

Au cours de l'année 2004, un groupe de recherche

pluridisciplinaire, composé d'historiens, anthropologues,
géographes, juristes et archéologues, est mandaté par
la Secretaria Regional Ministerial de Planificaciön de la III
Region de Atacama (SERPLAC, Secrétariat régional ministériel

de planification de la Troisième région d'Atacama)

pour effectuer un «Diagnostic socioculturel de l'ethnie
diaguita». Le but de cette investigation était d'«identi-
fier les éléments qui constituent cette identité indigène, à

travers la récupération de la mémoire historique, des

pratiques culturelles et des antécédents documentaires qui
caractérisent la population qui dans l'actualité s'identifie

comme Diaguita» (Molina, Campos, Yanez et al. 2005:

12). Les conclusions du rapport de synthèse affirment
que: «Les aspects suivants de l'identité diaguita: territoire

ancestral; continuité des lignages, termes vernacu-
laires de la langue kakân qui s'expriment dans les noms
de familles, la toponymie et les activités quotidiennes,
maintien d'activités traditionnelles comme l'agriculture,
l'élevage, le tissage et la céramique; survivance d'éléments
de cosmovision en lien avec d'anciennes divinités [...]
ainsi que l'auto-assignation de la population à sa condition

ethnique diaguita et de peuple originaire, sont des

éléments concluants qui rendent évidents la présence
diaguita actuelle, comme un peuple vivant et d'actualité.»
(Molina, Campos, Yahez et al. 2005: 163) Au premier rang
des recommandations, les auteurs soulignent la nécessité
d'avancer dans le processus de reconnaissance légale des

Diaguita - processus qui comme nous l'avons signalé, a

abouti en août 2006.

Ce qui frappe au premier abord à la lumière de ces simples

faits chronologiques qui ont marqué ce processus
de reconnaissance légale, c'est le rôle joué par les politiques

et les «anthropologues»6. Ce n'est en effet qu'à partir
de l'adhésion de certains membres influents des milieux
concernés, qui ont en quelque sorte justifié et «crédibilisé»

ce processus, que ce dernier s'est vraiment mis en

marche. Au deuxième abord, on peut noter le rôle joué par

6 En fait l'ensemble des chercheurs issus de différentes disciplines qui se sont penchés sur ce phénomène anthropologique.

116 | TSANTSA tt 14 • 2009



TSANTSA 814 • 2009

la loi, qui apparaît comme une instance supérieure à la
science, puisque c'est elle, au demeurant, qui tranche sur
l'existence de l'ethnie diaguita.

Une question épineuse pourrait être: quelle est la part
du politique et de l'anthropologie dans la construction de

l'objet «ethnie diaguita»? Le «sujet» diaguita existe-t-il
autre part que dans la tête des anthropologues et dans

les projets des politiciens? Si oui, comment définit-il lui-
même son «ethnicité»?

L'ENJEU TERRITORIAL:

DES DIAGUITA «AVEC» OU «SANS TERRE»?

Lors de mon premier séjour sur le terrain, en février 2006,

j'ai remarqué que les Diaguita qui vivent aujourd'hui dans

la région comprise entre le Huasco-Alto (vallée du Trânsito,
Alto del Carmen), les chefs-lieux régionaux et les villes de

Vallenar et de Copiapô ne constituent pas un groupe homogène

par rapport à la signification qu'ils donnent à leur
ethnicité. Ce fait s'avère être, me semble-t-il, un point essentiel

peu ou pas mentionné dans la plupart des rapports de recherche

sur les Diaguita consultés à ce jour. En affirmant qu'ils ne

constituent pas un groupe homogène, je ne me réfère pas aux
éventuelles différences inter-individuelles, qui ne seraient
a priori pas surprenantes, mais au fait que j'ai pu observer

deux tendances (voire deux factions) non pas opposées mais

en tension, qui correspondent schématiquement, pour l'une,
aux Diaguita «sans terre» et, pour l'autre, aux Diaguita «avec
terre»7, et dont les discours des dirigeants respectifs8
présentaient des nuances significatives quant à, notamment,
certains aspects du processus de reconnaissance légale et

l'importance accordée au territoire.

Les premiers, les Diaguita que j'appelle ici «sans terre»,
constituent un groupe organisé associativement autour des

Centres culturels diaguita. Ces derniers ont commencé à voir
le jour au début des années 2000 dans les différents pôles

urbains et chefs-lieux régionaux autour d'une revendication

principale: leur reconnaissance comme «ethnie
indigène» dans la Loi 19.253. Ils réunissent aujourd'hui à la fois
des habitants du Huasco-Alto et de la vallée du Trânsito et
des personnes ayant migré pour des raisons économiques,

parfois depuis plusieurs générations, de leurs terres d'origine

vers les villes, villages et chefs-lieux de la région. A ce

titre, pour beaucoup d'entre eux, leur mode de vie et de

subsistance n'est plus lié ni au travail agricole ni à l'élevage de

petit bétail avec cycles de transhumance, qui sont parmi les

deux activités traditionnelles encore en vigueur dans la vallée

du Trânsito et qui, selon les «experts», seraient parmi les

caractéristiques principales du mode de vie «diaguita». En

ce qui concerne les critères d'inclusion/exclusion au groupe
ethnique, les Diaguita «sans terre» disent se référer à la Ley

Indigena. Ainsi, depuis leur reconnaissance légale en 2006,

toute personne reconnue comme indigène selon les critères

qu'elle définit9 peut, en théorie, être reconnue comme

appartenant à l'ethnie diaguita et devenir membre d'un Centre

culturel. Dans la pratique, seul un critère mentionné
dans la loi est retenu et considéré comme déterminant: celui
du nom de famille (Mideplan 1993: article 2, point b), lequel
doit être attesté comme étant d'origine diaguita. L'attestation

en question est délivrée par la CONADI sur la base

d'une liste de noms de famille élaborée par des «experts» et
«estampillés» comme «authentiquement diaguita». Depuis
leur incorporation dans la Ley Indigena en 2006, les activités
des Centres culturels diaguita sont désormais centrées sur
la «récupération culturelle» et bénéficient du soutien
logistique, politique et financier de la CONADI.

Les deuxièmes, les Diaguita que je nomme ici «avec

terre», appartiennent à la Comunidad Agricola Diaguita
Los Huascoaltinos qui est propriétaire d'un territoire d'une

superficie de 239918 hectares qu'ils occupent et exploitent
communautairement par étages écologiques. Tous les membres

de la Comunidad Diaguita Los Huascoaltinos sont des

habitants de la vallée du Trânsito dans le Huasco-Alto; ils
vivent dans un milieu rural de moyenne montagne grâce à

7 La «terre» - la tierra en espagnol - est le terme couramment utilisé par mes interlocuteurs. Il semble à la fois désigner le «territoire» en tant
qu'entité géographique et politique aux contours délimités, en tant que lieu de vie et de reproduction d'une communauté partageant un espace, une
histoire et une identité collective communes, et la «terre», désignant un mode de vie et de production spécifique (le travail agricole et l'élevage de

caprins/bovins) et une forme de relation «holistique» à l'environnement et aux éléments qui le compose, bref une façon d'être au monde, qui

distinguerait (dans une certaine mesure) les Diaguita «avec» et «sans terre» et, d'un autre côté, les Diaguita des non-Diaguita.

8 Entretiens avec Madame Ana Huanchicay, présidente du Centre culturel diaguita de Alto del Carmen, et Messieurs Sergio et Rubén Campusano,

dirigeants de la Comunidad Diaguita Agricola Los Huascoaltinos, février 2006.

9 En résumé, les indigènes d'après la Loi 19.253 doivent pouvoir prouver, au moyen de leurs noms de famille, qu'ils descendent des groupes
humains présents sur le territoire national avant l'arrivée des Espagnols. Ils doivent avoir conservé des caractéristiques ethniques et culturelles

spécifiques et considérer la terre comme un élément central qui fonde leur existence et leur culture. Un autre point important est qu'ils s'auto-
identifient comme autochtones.

FREIE BEITRÄGE 1117



ARTICLES LIBRES

une agriculture de subsistance et à l'élevage caprin/bovin,
et depuis peu grâce aussi à la production de fruits destinés

à la vente (citrons, avocats, etc.). Bien que la pratique
de la transhumance soit en diminution, plusieurs familles
partent encore durant l'été et vivent plusieurs mois dans la
partie haute de la vallée avec un mode de vie quasi semi-
nomade. Plusieurs comuneros huascoaltinos - à condition
qu'ils aient un nom de famille attesté comme diaguita -
sont également affiliés au Centre culturel diaguita de Alto
de Carmen. A la différence des «Diaguita sans terre», les

dirigeants de cette organisation ne considèrent pas le nom
de famille comme un critère déterminant d'inclusion ou
d'exclusion et se distancient des critères définis par la Ley
Lndigena. Ainsi, Sergio et Ruben Campusano me disent lors
de l'un de nos entretiens: «Nous n'avons pas besoin de la
Loi indigène et de la CONADI pour nous dire si nous sommes

ou non des indigènes, nous sommes indigènes.» Sergio

me précise aussi que ce qui est probablement déterminant

pour eux est le fait d'habiter le territoire, de partager sa

destinée et un mode de vie. Un autre détail qui différencie
encore les Diaguita «avec terre» des «sans terre» est leur
relation à l'ethnonyme ainsi que la terminologie utilisée,
«ethnie» pour les «sans terre», «peuple» ou «communauté»

pour les «avec terre»10. Alors que pour les Diaguita «sans

terre», l'ethnonyme semble investi d'une valeur extrêmement

importante, les Diaguita «avec terre» ont une position
beaucoup plus distante vis-à-vis de cette appellation et en
renvoient même la responsabilité aux soi-disant experts.
Ainsi, lorsque j'ai posé la question aux frères Campusano,

ces derniers m'ont rappelé que ce sont les anthropologues
et archéologues qui leur avaient attribué cet ethnonyme et

que, faute d'avoir eux-mêmes mémoire de leur appellation,
ils avaient fini par l'adopter pour des raisons d'identification

face à l'«extérieur».

Le territoire des Diaguita huascoaltinos est habité
ancestralement par des familles majoritairement d'ascendance

autochtone qui se transmettent les droits territoriaux

- derechos de estancia - de génération en génération.
Ainsi, l'histoire du territoire de la Comunidad Diaguita Los

Huascoaltinos remonterait aux premiers temps de la colonie,

l'organisation ayant cependant changé de nom et de

statut à plusieurs reprises au cours du temps. Selon Molina,
Campos, Yanez et al. (2005), les autochtones de la région
auraient tout d'abord été confinés par les Espagnols dans

cette vallée difficile d'accès; puis le territoire serait
devenu une «région de refuge» qui aurait échappé aux dif¬

férentes mesures de réduction et d'usurpation des terres
autochtones effectuées lors de la colonie et plus tard, lors
de la République chilienne.

RECONNAISSANCE OU ETHNOCIDE?

«Gravé dans la pierre par la pluie et le vent, il y aie droit du

pays qui vit dans le cœur, mais le cœur est peut-être mort,
enseveli sous les gravats par les compagnies minières,
laissant aux survivants, fumées de diesel et poussières d'explosions.»

(Assier-Andrieu 1996: 85)

Bien que les deux groupes - Diaguita «sans terre» et
Diaguita «avec terre» - aient milité côte à côte pour leur
reconnaissance légale et que beaucoup d'habitants de la vallée
soient membres des deux organisations, le discours de leurs

dirigeants révèle à l'anthropologue quelques nuances
intéressantes à mentionner quant aux enjeux que représentait
à ce moment-là du processus la perspective d'être incorporés

à la Loi indigène.

Ainsi, pour les Diaguita «sans terre», l'enjeu était à la
fois celui de pouvoir restaurer une identité autochtone niée,

négligée et malmenée au cours de l'histoire, et de pouvoir
bénéficier des mesures de discriminations positives prévues

par la loi en faveur des indigènes reconnus. Dans ce sens,
le discours de ce groupe est plutôt axé sur les conditions
d'existence difficiles en termes économiques (accès à

l'éducation, au système de santé, etc.) et fortement teinté par
la nostalgie d'un passé idéalisé, où les traditions auraient
encore été en vigueur. L'on pourrait parler alors d'une «eth-
nicité mythique et programmatique» où tout reste à faire,
à récupérer, à revaloriser, voire à inventer. Dans ce cadre,
la loi accomplit le rôle de catalyseur et de légitimation d'un

processus qui reste à mettre en œuvre.

Pour les Diaguita «avec terre», l'enjeu était à la fois plus
simple et plus complexe: il s'agissait avant tout et surtout
de la préservation de leur territoire et d'un mode de vie y
étant étroitement associé. Le territoire de la Comunidad

Diaguita Los Huascoaltinos est effectivement en danger
depuis la moitié des années 1990 à cause d'un méga-projet
d'exploitation minière que l'entreprise canadienne Barrick
Gold Corporation entend développer à la frontière argen-
tino-chilienne sur un glacier à la source des fleuves qui
arrosent la vallée du Trânsito.

10 Sans pouvoir entrer dans les détails de ces enjeux terminologiques, précisons qu'au Chili, la Loi 19.253 reconnaît les «ethnies» et non pas les

«peuples» autochtones; ce premier terme a l'avantage, du point de vue de l'Etat, de n'avoir aucune implication politique et légale particulière au

niveau du droit international, en particulier le droit à l'autodétermination.

118 | TSANTSA tt 14 • 2009



TSANTSA # 14 • 2009

Baptisé Pascua-Lama, ce projet exploitera un gisement
d'or, d'argent et de cuivre qui se trouve à plusieurs mètres au-
dessous du glacier et impliquera notamment le déplacement
de pans entiers de roches et de glace. Pascua-Lama a causé

l'indignation et la mobilisation des organisations
environnementales et de défense des peuples autochtones, tant au

niveau national qu'international. Leurs craintes sont à la fois

d'ordre écologique (la destruction d'un glacier, la pollution
irréversible des eaux des fleuves, etc.) et socioculturel (l'impact

du projet sur le mode de vie des habitants de la vallée,
la mort d'un ethno/éco-tourisme en développement, etc.).
Au niveau juridique, plusieurs organisations ont dénoncé des

irrégularités dans la procédure (études d'impact, approbation

de la COREMA11) et des pressions - sous mode de «dons»

- faites aux habitants/ associations de la vallée qui se sont
opposés à Pascua-Lama. Précisons que les enjeux économiques

et politiques sont énormes. La Barrick Gold est non
seulement parmi les multinationales aurifères les plus puissantes

au monde, mais le gisement trouvé sous le glacier devrait
lui permettre des bénéfices exceptionnels et une extraction
intensive du précieux métal pendant plus de vingt ans.

Au début des années 2000, la Comunidad Agricola Diaguita
Los Huascoaltinos» a pris contact avec VObservatorio de Dere-

chos de los Pueblos indîgenas (Observatoire des droits des

peuples autochtones), une organisation non gouvernementale

chilienne de défense des droits des peuples autochtones,

afin qu'il les soutienne juridiquement dans leur démarche

d'opposition à ce projet. Selon le rapport publié par cette
organisation, «la réalisation du projet minier Pascua-Lama

est inconcevable dans un contexte où l'Etat chilien a manifesté

sa volonté de soutenir une politique de nouveau traitement

des peuples indigènes, alors qu'en même temps, il fait
fi des droits reconnus dans la juridiction chilienne, comme

ceux mentionnés dans la Loi indigène» (Yanez 2005: 2). Plus

encore, « [l] a réalisation du projet Pascua-Lama dans le
territoire ancestral de la communauté diaguita huascoaltina ne

respecte pas des droits indigènes reconnus amplement dans
le droit international et national. Il ne respecte pas le droit
à la terre et aux ressources naturelles, le droit de participation,

le droit à la préservation de l'habitat et des formes de

vie de la communauté diaguita» (Yanez 2005: 17).

En 2004, l'ODECU12 publiait une lettre et un rapport
juridique transmis au président de la République soulignant
l'urgence de la procédure de reconnaissance légale des Dia¬

guita face au projet Pascua-Lama: «ODECU a présenté une
lettre au président de la République exigeant qu'il donne un
caractère d'urgence à l'approbation du projet de loi qui modifie
la Loi indigène 19.253 et reconnaît les Diaguita comme ethnie.

[...] Etant donné que le Sénat n'a pas encore ratifié le projet
de loi qui rend légal la reconnaissance des Diaguita comme

peuple indigène, il existe un grave danger que ce peuple
soit victime de dégâts irréversibles et que lui soit refusée la

possibilité de faire appel juridiquement. Etant donné le principe

de non-réactivité de la loi, les Diaguita seront privés de

tous les effets de la Loi indigène même s'ils sont reconnus
légalement. La loi peut seulement s'appliquer dans le futur [...]
et n'a donc pas d'effet rétroactif. [...] Si les Diaguita sont

reconnus légalement après que la Barrick ait complété le

processus d'évaluation d'impact environnemental, les

Diaguita ne pourront pas réclamer la nullité du procès car la

préservation d'une culture et les droits à l'eau de tout peuple

indigène légalement reconnu ne seront pas considérés

comme prioritaires» (ODECU 2004, souligné par moi).

Toutefois, malgré toutes ces manifestations d'opposition

à Pascua-Lama, le projet d'exploitation minière a été

approuvé en février 2006 par la COREMA et la C0NAMA13 et le

feu vert donné à sa poursuite. Les Diaguita seront reconnus
légalement comme «ethnie indigène» six mois plus tard.

En ce qui concerne les enjeux de cette reconnaissance

légale, on pourrait résumer les choses ainsi: pour les uns
(les Diaguita «sans terre»), leur incorporation à la Loi
19.253 a représenté une sorte d'acte de «naissance»
ethnique, mais qui a légitimé, en fait, un processus d'«eth-
nification» en cours. Pour les autres, les Diaguita «avec

terre», elle signifiait, avant que le projet Pascua-Lama ne
soit approuvé, la possibilité de mobiliser un instrument
légal qui leur permette de préserver l'intégrité de leur
territoire et donc d'empêcher leur disparition en tant que

groupe culturellement distinct. La nuance est d'importance.

Pour ces derniers, l'interrogation, douloureuse, qui
les taraude depuis, est la suivante: est-il trop tard?

La question de la relation à la terre et celle de la
territorialité indigène sont parmi les points les plus polémiques

de la thématique autochtone, partout dans le monde
là où elle se pose, et particulièrement peut-être au Chili.
La plupart des définitions des autochtones approuvées au
niveau des organisations internationales (BIT 1989; Cobo

11 Comisiôn Regional del Medio Ambiente (Commission régionale de l'environnement).

12 Organisaciôn de Consumidores y Usuarios de Chile (Organisation des consommateurs et des usagers du Chili).

13 Comisiôn Nacional de Medio Ambiente (Commission nationale de l'environnement).

FREIE BEITRÄGE 1119



ARTICLES LIBRES

1986) s'accordent sur le fait que c'est par rapport à la relation

à la terre que ces populations se distinguent des autres
sociétés. Les autochtones auraient non seulement un lien
particulier - spirituel et matériel - qui les relient à leurs
terres mais ils se caractériseraient par une détermination
à conserver et transmettre aux générations futures les
territoires de leurs ancêtres qui sont à la base de leur identité
ethnique et constituent un élément essentiel de la continuité

de leur existence en tant que peuple.

Au Chili, cette question est extrêmement délicate et
constitue le nœud principal des conflits et des tensions
entre autochtones et Etat. Selon le Rapporteur spécial sur la
situation des droits de l'homme et des libertés fondamentales

des populations autochtones, c'est dans le domaine des

droits fonciers et de la reconnaissance des territoires que
les problèmes sont les plus graves pour les peuples autochtones

du Chili (Stavenhagen 2004). Certains analystes de

la politique indigéniste du Chili observent avec préoccupation

la tendance actuelle à criminaliser les mouvements
autochtones qui réclament leurs droits territoriaux (Aylwin
2005; Stavenhagen 2004). A ce titre, il semblerait que cette
politique se caractérise par un soutien relativement clair
aux «indigènes sans terre» (sans revendications territoriales)

et une opposition, voire une répression, vis-à-vis des

autochtones «avec terre», qui entrent en conflit avec des

projets soutenus par l'Etat - ou par des compagnies multinationales

- sur leur territoire. Cette analyse semble, dans une
certaine mesure, pouvoir s'appliquer au cas des Diaguita de

la Troisième région d'Atacama, dont les «sans terre» reçoivent

l'appui de l'Etat, à travers notamment la CONADI, pour
la mise en place de programmes de récupération culturelle.
La CONADI n'est par contre quasiment pas entrée en matière

sur la question de la préservation du territoire des Diaguita
huascoaltinos, qu'elle ne reconnaît d'ailleurs pas entièrement

comme organisation autochtone - et donc comme un
interlocuteur valable. Tant que les «Indiens» s'en tiennent
à faire du tissage, des spécialités culinaires, à chanter et à

danser sur des musiques traditionnelles, etc., ils rentrent
dans le programme «politiquement correct» de promotion
de la diversité culturelle de l'Etat, mais s'ils prétendent à

l'autodétermination et au territoire, ils deviennent à

nouveau d'indésirables «sauvages».

Dans le Huasco-Alto, cette politique se déroule aujourd'hui
avec le soutien et la bénédiction de la Barrick Gold Corporation

qui, depuis la reconnaissance légale de l'ethnie, s'est elle-
même activement engagée dans des programmes de

«développement social et communautaire» en faveur des Diaguita
«sans terre» (Barrick 2007, s.d.). La compagnie finance ainsi
de nos jours plusieurs ateliers de tissage, de céramique, etc.,

souvent en partenariat avec les écoles de la vallée. Parallèlement,

les bénéficiaires de ces programmes sont tenus,
implicitement, d'adhérer au projet Pascua-Lama et de se détourner
de la Comunidad Diaguita Los Huascoaltinos, parfois en
vendant leurs derechos de estancia, c'est-à-dire leurs droits
territoriaux transmis de génération en génération par leur famille
et conservés à travers l'organisation communautaire.

CONCLUSION

La question posée en intitulé, «qui de la culture ou de la
loi fait l'ethnie», est-elle une question dans la même veine

que «qui de la poule ou de l'œuf vient en premier»? Au-delà
de la difficulté de pouvoir trancher de manière claire et
définitive, cette interrogation-piège souligne, en premier
lieu, la difficulté de déterminer des frontières artificielles
entre le social et le légal, qui apparaissent intrinsèquement
imbriqués et interdépendants. Tout comme les frontières
ethniques, les limites entre ces deux mondes sont souples
et perméables. D'un autre côté, la question en intitulé est

révélatrice de la nature des débats qui se sont tenus autour
de la reconnaissance légale des Diaguita, tant dans les

milieux académiques, politiques que dans l'opinion publique,

au-delà des divergences d'avis. En ce sens, elle nous
renseigne sur la conception de l'ethnie qui a orienté ces
discussions et sur la difficulté à dépasser - ou l'intérêt à

maintenir? - une vision «classique» de l'ethnie, dont la caractéristique

principale serait d'être un «support de culture».

Cependant, l'étude détaillée du processus de (re) connaissance

des Diaguita oblige l'anthropologue à se départir des

définitions classiques et substantivistes de l'ethnie. Il
implique plus que jamais de dépasser l'équation classique
de l'ethnie une culture + une langue + un territoire, et
de comprendre cette forme d'organisation sociale comme

un processus dynamique toujours sujet à redéfinition et
à recomposition (Poutignat et Streiff-Fenart 1995).
Rejoignant une approche dynamiste et interactionnelle, Barth
démontre déjà en 1969 que «les groupes ethniques sont des

catégories d'attribution et d'identification opérées par les

acteurs eux-mêmes» (Barth 1995: 205) dont la continuité
dépend du maintien d'une frontière et d'une codification
constamment renouvelée des différences culturelles. Dans

ce sens, il s'agit moins d'étudier l'ethnie comme objet que
les mécanismes d'«ethnification» et les logiques de l'ethni-
cité, toujours entendus comme des processus en contexte.

A partir de cette perspective, la (re)connaissance des

Diaguita se comprend dans une convergence de facteurs historiques,

culturels, politiques, économiques, ainsi quejuridiques,

120 ] TSANTSA # 14 • 2009



TSANTSA # 14 • 2009

qui permettent, à un moment donné, à cette ancienne-nouvelle

identité de s'exprimer sous une forme inédite et
particulière. La question se pose alors de savoir si dans un autre

temps et dans une autre configuration politique, les Diaguita
«contemporains» auraient émergé et existé, à la fois en tant
qu'entité sociale et légale. Quoi qu'il en soit, la reconnaissance

des Diaguita dans la Loi 19.253 en août 2006 a fermé

un chapitre important de ce processus d'«ethnification». Il
en ouvre un nouveau, où tout reste à inventer.

Parmi les hypothèses les plus répandues et spontanées

pour comprendre et expliquer la réapparition des Diaguita,
il y a celles qui proposent une relation de cause à effet entre
la promulgation de la Loi 19.253 en 1993 et cette renaissance

ethnique. Dans cet ordre d'idée, nous serions devant

un cas d'«ethnification» stratégique. L'identification à l'ethnie

diaguita permettrait à un groupe d'individus d'obtenir

un certain nombre de bénéfices prévus par la loi - dans ce

cas particulier les mesures de discriminations positives -
qu'ils n'auraient pas pu obtenir sans cette identification.
Ces hypothèses sont proches des théories instrumentalis-
tes et mobilisationnistes, décrites par Poutignat et Streiff-
Fenart (1995), qui désignent une série d'approches qui
situent l'ethnicité comme une ressource mobilisable dans

la conquête du pouvoir politique et des biens économiques.
Plus particulièrement, la théorie du choix rationnel explique

la formation des groupes ethniques «quand les individus

désirent obtenir des biens (la richesse, le pouvoir) qu'ils
ne parviennent pas à obtenir selon des stratégies
individuelles» (Poutignat et Streiff-Fenart 1995: 110). Dans ce

Autocollant édité par la Comunidad Diaguita Los Huascoaltinos
contre le projet minier Pascua-Lama de la compagnie Barrick Gold

Corporation. Vallée du Trânsito, décembre 2007.

° Anahy Gajardo 2008

sens, pour Barton (1983 cité par Poutignat et Streiff-Fenart
1995:111), le groupe ethnique ne serait rien d'autre que «la

somme des individus qui le composent et la résultante de

leurs actions rationnelles au sens weberien d'actions qui
emploient des moyens appropriés (le regroupement sur une
base ethnique) pour une fin donnée (l'obtention de biens

rares dans une situation de compétition économique et

politique». Dans le cas précis du Chili, ces théories présentent

l'intérêt de soulever la question des effets inattendus
d'un système économique néolibéral à outrance sur
l'organisation sociale des individus et leurs stratégies pour «s'en

sortir». Cependant, elles ne peuvent, à mon avis, rendre

compte de la complexité du phénomène. Ces théories ne font
en quelque sorte que désigner «la pointe de l'iceberg» sans

évaluer la profondeur de la «glace».

En ce qui concerne plus précisément la politique indi-
géniste en vigueur actuellement au Chili, il est frappant
de constater que parallèlement aux différentes mesures de

reconnaissance et de soutien aux populations autochtones

prévues depuis le retour à la démocratie, le pays autorise
le développement de plusieurs méga-projets d'exploitation
forestière, hydro-électrique ou minière sur leurs territoires

ancestraux. La mise en place de ces projets entre en
contradiction frontale avec les politiques en faveur des

autochtones promues par l'Etat et entraîne la radicalisa-
tion de plusieurs mouvements autochtones qui voient dans

ces mesures la continuité d'une politique visant à déstructurer

leurs communautés par la destruction de leur
environnement écologique et culturel.

Convocation à l'Assemblée générale de l'«ethnie diaguita». Appel lancé

par la présidente du Centre culturel diaguita de Alto del Carmen. Vallée
du Trânsito, décembre 2007.

® Anahy Gajardo 2008

FREIE BEITRÄGE 1121



ARTICLES LIBRES

BIBLIOGRAPHIE

AMPUERO Gonzalo

2006. Algunos contenidos de la primera carta enviada a los

diputados de la Repûblica Antonio Leal, Jaime Mulet y Manuel

Rebolledo en agosto 2002. Document non publié.

ASSIER-ANDRIEU Louis

1996. Le droit dans les sociétés humaines. Paris: Nathan.

AYLWIN José

2005. Implementaciôn y jurisprudence nacional relativa

a los derechos de los pueblos indigenas: la experiencia
de Chile. Temuco: Observatorio de derechos de los

pueblos indigenas.

BACHELET Michelle
2006. Discours sur l'incorporation du peuple diaguita à la Loi

indigène. Discours prononcé le 28 août 2006 à Santiago du

Chili, disponible sur: www.presidencia.cl/view/viewBuscad
orVideosSegegob.asp?seccion=Videos&Opmenu=Multimedia
&idMultimedia=139 (consulté le 31 août 2006).

BARTH Friedrich
1995 (1969). «Les groupes ethniques et leurs frontières»,
in: Philippe POUTIGNAT, Jocelyne STREIFF-FENART, Théories

de l'ethnicité, p. 203-249. Paris: Presses universitaires de

France.

BARRICK GOLD CORPORATION

2007. Etnia Diaguita. Santiago de Chile: Compania Minera

Nevada Ltda.

(s.d.) Etnia Diaguita. Pascua-Lama. Site Internet de la

Compagnie Barrick: www.barrick.cl/proyectos/etnia_
diaguita.php (consulté en septembre 2008).

BENGOA José (Ed.)

2004. La memoria olvidada. Historia de los pueblos indigenas
de Chile. Santiago: Publicaciones del Bicentenario.

BIBLIOTECA DEL CONGRESO NACIONAL DE CHILE

2006. Historia de la Ley n°20.117. Establece normas sobre

pueblos indigenas con el objeto de reconocer la existencia y
atributos de la Etnia Diaguita y la calidad de indigena

Diaguita. www.bcn.cl/histley/lfs/hdl-20117/HL20117.pdf
(consulté en août 2007).

BIT (Bureau international du travail)
1989. Convention n°169 concernant les peuples indigènes et

tribaux dans les pays indépendants. Genève: BIT.

CAMPOS Luis
2005. «Informe sobre identidad y relaciones interétnicas
en el Huasco-Alto», in: Raûl MOLINA, Luis CAMPOS,

Nancy YANEZ et al., Diagnostico sociocultural de la etnia

Diaguita en la III Region de Atacama. Santiago: Grupo de

investigaciôn TEPU/Secretaria Regional Ministerial de

Planificaciön de la III Region de Atacama.

COBO Martinez
1986. Study on the Problem ofDiscrimination against

Indigenous Populations. New York: Nations Unies (E/CN.4/
Sub.2/1986/7).

C0RTÉS Guillermo

2004. «Los Diaguitas: revision critica al renacer en el Norte

verde», in: Hernân CORTES, Patricio CERDA, Guillermo
C0RTÉS, Pueblos originarios del norte florido de Chile. La

Serena: Fondo de Desarollo Regional de la Cultura y las

Artes (FONDART) - IV Region Coquimbo-Chile.

DAMIANOVIC-CAMACHO Ninoska

2005. Estadisticas sociales de los pueblos indigenas en

Chile. Censo 2002. Santiago de Chile: Instituto Nacional
de Estadisticas (INE), Programa Örigenes

(MIDEPLAN/BID).

DECLARACIÖN DE CANETE

1998. Declaraciôn de Canete. www.anamuri.cl/docu.htm
(consulté en juin 2006).

LATCHAM Ricardo

1928. Prehistoria de Chile. Santiago de Chile: Imprenta y
Litografia Universo.

LORCA Mauricio
2002. Hacia una antropologia de las ausencias. El desarrollo

histôrico-étnico del Huasco Alto. Municipalidad de Alto del

Carmen, Fundaciôn Nacional para la Superaciôn de la
Pobreza y Fundaciôn Volcan Calbuco, Santiago de Chile:

Lom Ediciones.

MIDEPLAN (Ministerio de Planificaciön y Cooperaciôn)
1993. Ley Indigena 19.253.

MOLINA Raûl

2004. «Los Diaguitas de la quebrada del Huasco», in: José

BENGOA (Ed.), La memoria olvidada. Historia de los pueblos

indigenas de Chile, p. 247-266. Santiago: Publicaciones

del Bicentenario.

122 | TSANTSA # 14 • 2009



TSANTSA # 14 • 2009

MOLINA Raûl, CAMPOS Luis, YANEZ Nancy et al.

2005. Diagnostico sociocultural de la etnia Diaguita en la

III Region de Atacama. Santiago: Grupo de investigaciôn
TEPU/Secretaria Regional Ministerial de Planificaciôn de la

III Region de Atacama.

ODECU (Organizaciôn de Consumidores e Usuarios de Chile)
2004. ODECU lucha por la detenciôn delproyecto Pascua Lama

y por el reconocimiento legal de los Diaguitas. www.odecu.cl/
infoteca/archivos/0DECU%20PASCUA%20LAMA_SPANISH.
doc (consulté le 27 mars 2006).

POUTIGNAT Philippe, STREIFF-FENART docelyne
1995. Théories de l'ethnicité. Paris: Presses universitaires
de France.

STAVENHAGEN Rodolfo

2004. Droits de l'homme et questions autochtones. Rapport du

Rapporteur spécial sur la situation des droits de l'homme et des

libertés fondamentales des populations autochtones, M. Rodolfo

Stavenhagen, présenté en application de la résolution 2003/56
de la Comission. Mission au Chili (E/CN.4/2004/80/Add.3).
Genève: Nations Unies, Commission des droits de l'homme.

YANEZ Nancy
2005. Las implicancias del proyecto minero Pascua Lama

desde la perspectiva de los Derechos Indîgenas. Temuco:

Observatorio de derechos de los pueblos indîgenas.

AUTEURE

Anahy Gajardo est doctorante en anthropologie sociale à l'Université de Fribourg et assistante de recherche et d'enseignement
à l'Université de Genève. Depuis 2006, elle a fait plusieurs séjours de terrain dans le Huasco-Alto (nord du Chili) où elle étudie
le processus de (re) construction identitaire des Diaguita. Ses autres domaines d'intérêt et de compétence sont notamment la

muséologie, l'anthropologie de l'éducation, la pédagogie interculturelle et l'anthropologie des migrations.

anahy_gajardo@hotmail.com, anahy.gajardo@unige.ch

FREIE BEITRÄGE 1123


	"Qui de la culture ou de la loi fait l'ethnie?" : Esquisse de réflexion en cours sur la (re)connaissance légale de l'ethnie Diaguita

