Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera

d'etnologia
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 14 (2009)

Artikel: "Qui de la culture ou de la loi fait I'ethnie?" : Esquisse de réflexion en
cours sur la (re)connaissance Iégale de I'ethnie Diaguita

Autor: Gajardo, Anahy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007320

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007320
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«QUI DE LA CULTURE

TSANTSA # 14 - 2009: 113-123

OU DE LA LOI FAIT L'ETHNIE?»

ESQUISSE DE REFLEXION EN COURS SUR LA (RE)CONNAISSANCE LEGALE DE L'ETHNIE DIAGUITA

ABSTRACT: «IS IT CULTURE OR LAW THAT DETERMINES ETHNIC GROUP?»
A CHRONICLE OF THE DIAGUITA PEOPLE'S LEGAL RECOGNITION IN CHILE

Thought to have totally disappeared after the Spanish conquest, the Diaguitas were legally recognised as the ninth indigenous group
in Chile in 2006. This text traces the process by which they made the transformation, in a little under ten years, from being invisible
to becoming active players on the Chilean indigenous political stage. The text also analyses the territorial issues (which are at the
heart of the tensions between the Chilean state and the indigenous organisations) which today divide the two principal Diaguita

organisations in the Huasco-Alto region.

Mots-clés: Ethnicité - Autochtonie - Diaguita - Chili - Politiques de I'Etat - Compagnies miniéres

ANAHY GAJARDO

En 1993, le Chili - pays émergent récemment entré dans
un processus de transition démocratique et de stabilisa-
tion économique - promulgue la «Ley Indigena 19.253», qui
pose un cadre inédit pour la protection et le développement
des ethnies autochtones’. Ces derniéres, estimées a 4,6%
de la population lors du recensement de 2002 (Damianovic-
Camacho 2005), figurent parmi les couches de la population
les plus défavorisées, que ce soit en contexte rural ou urbain
(Damianovic-Camacho 2005; Stavenhagen 2004). Paralléle-
ment a ces mesures de reconnaissance et de soutien aux
populations autochtones, on observe dans le pays, dés le
début des années 1990, l'émergence ou la réémergence d’eth-
nies autochtones que Uhistoire et l'anthropologie chiliennes
avaient considérées comme «éteintes», soit qu'elles étaient
«physiquement» disparues, soit que culturellement elles
s'étaient complétement assimilées a la société nationale.

Cet article se penche plus particuliérement sur le cas
des «Diaguita» de la vallée du Transito dans le nord semi-
aride du pays (région du Huasco-Alto, province d’Atacama),
dont j'étudie, dans le cadre de ma thése de doctorat, le pro-
cessus de (re)construction identitaire. Depuis une dizaine

d'années, plusieurs membres de cette communauté rurale
s'autoproclament comme appartenant a Uethnie «diaguita»,
ethnonyme donné par l'archéologue R. Latcham en 1928 a
un peuple préhispanique de larégion considéré comme tota-
lement disparu peu aprés la colonisation espagnole. A ce
titre, selon les manuels d'histoire du Chili, les seuls témoi-
gnages quirestent de cette culture sont de type matériel (la
céramique précolombienne y occupe une place importante)
et ne sont visibles que dans les musées d'archéologie. Com-
ment comprendre alors la (re)naissance identitaire de cette
communauté au XXI¢ siécle autour des catégories d'«autoch-
tones», d'«ethnie» et de l'appellation «Diaguita», ainsi que
sa reconnaissance légale dans la loi 19.253 en 20067

Ce texte retrace le processus par lequel les Diaguita sont
passés en moins de dix ans du statut d'objet archéologi-
que et muséographique a sujet de lanthropologie cultu-
relle, de culture éteinte a peuple vivant, dentité culturelle
et sociale inexistante a ethnie reconnue légalement, bref
de linvisibilité a la visibilité en tant quacteurs sociaux sur
la scéne de la politique indigéniste au Chili. Il analyse éga-
lement les enjeux territoriaux - au cceur des tensions entre

'Dans le cadre de cet article, j'utilise de préférence le terme d'«autochtoney a celui d'«indigéney car il présente notamment I'avantage - d'un

point de vue étymologigue - de mieux contenir la dimension territoriale au cceur des enjeux des relations entre Etats et peuples autochtones. Par
contre, dans les cas de citations ou de références a des textes en espagnol, ou lorsque je ferai référence a la politique de I'Etat chilien a I'égard des
autochtones, je traduirai le terme indigena par «indigéney. De maniere générale, il convient de préciser que la terminologie utilisée pour désigner
cette catégorie de la population présente plusieurs enjeux que je n‘analyserai pas en détail dans ce texte.

FREIE BEITRAGE | 113



ARTICLES LIBRES

I'Etat chilien et les organisations autochtones - qui, dans le
Huasco-Alto, différencient aujourdhui les deux principales
organisations diaguita de la région. Nous verrons en conclu-
sion que létude de ce cas particulier d'ethnogenése pose
des questions qui nous raménent a lorigine de la réflexion
anthropologique: qu'est-ce quune ethnie? Comment défi-
nir la catégorie dappartenance autochtone? Et plus ardu
encore, «qui de la culture ou de la loi fait lethnie»??

DE L'INVISIBILITE A LA LEY INDIGENA

Le 28 aotit 2006, Michelle Bachelet, présidente de la Répu-
blique du Chili, a adopté et signé la Loi 20.117 qui modifie
la Loiindigéne 19.253 (1993) et permet l'incorporation de
l'ethnie diaguita dans la législation nationale, au méme
titre que les huit autres ethnies indigénes officiellement
reconnues dans le pays: les Mapuche, Kawashkar, Yagan,
Aymara, Quechua, Atacamefios, Colla et Rapa nui. Dans
son discours cérémoniel, la cheffe de UEtat a affirmé que
«la reconnaissance du peuple diaguita et de ses mem-
bres est [...] un acte de justice historique, qui signifie
le dépassement de plusieurs années d'assimilation et de
négation des identités fondamentales de notre Chili plu-
riel et rend manifeste histoire de l'un de nos peuples
originaires»® (Bachelet 2006).

Il y a peu de temps encore un tel discours aurait été
impensable. Non seulement car il y a une dizaine d'an-
nées, personne au Huasco-Alto ne se serait identifié comme
«autochtone» ou «indieny», encore moins comme apparte-
nant a une «ethnie» et moins encore comme étant «Dia-
guita», mais aussi, et surtout, car lincorporation des Dia-
guita a la loi 19.253 sinscrit plus largement dans une
volonté politique de reconnaissance de la pluralité cultu-
relle structurelle du Chili. Or, a lui seul ce fait signale une
véritable révolution en cours des représentations de l'Etat-
nation chilien, lequel est fondé sur le mythe de 'homogé-
néité culturelle et de l'unicité - mythe qui lui-méme a été
au fondement des politiques de U'Etat a l'égard des autoch-
tones au cours de Uhistoire, caractérisées, a quelques nuan-
ces prés, par la négation, la discrimination, l'ethnocide et
une volonté d'assimilation (chilénisation) forcée.

La reconnaissance légale des Diaguita doit donc, en
premier lieu, étre replacée et comprise dans un contexte
historique et politique particulier: celui qui a rendu envi-

sageable et possible la réaffirmation d'une identité autoch-
tone, la réapparition de la catégorie ethnique diaguita et
la revendication de son existence sur le plan légal.

Au niveau national (et en ne retracant que les princi-
paux événements récents), ce contexte est celui d'un pays
qui, au cours des années 1990, est passé d'un régime dicta-
torial - ot la question autochtone avait purement et sim-
plement été évincée dans la mesure oti, selon ce régime, il
n'y avait pas d'autochtones au Chili - & un gouvernement
de transition démocratique qui essaie de mettre en place
tant bien que mal des mesures spécifiques de reconnais-
sance et de soutien a ces populations. Ainsi, «[t]he return
to democracy in 1989 signalled a new phase in the history
of the relationship between indigenous peoples and the
Chilean State» (Stavenhagen 2004: 7).

Cette nouvelle phase s'est concrétisée, dans un pre-
mier temps, par la signature en 1989 de l'Accord de Nueva
Imperial auquel ont contribué de nombreux représentants
d'organisations autochtones et Patricio Aylwin, alors can-
didat a la présidence. Un deuxiéme temps a vu la créa-
tion, sous le gouvernement de ce dernier, de la Comision
Especial de Pueblos Indigenas (CEPI, Commission spéciale
des peuples indigénes) dont les objectifs étaient de déve-
lopper un programme d'action pour répondre aux reven-
dications et aux nécessités les plus urgentes de la popu-
lation autochtone et de proposer un avant-projet de Loi
indigéne. Finalement, troisiéme temps et point culmi-
nant de cette nouvelle phase, la «Ley 19.253», plus connue
comme Ley Indigena, est adoptée en 1993. Dans cette loi,
le gouvernement chilien reconnait pour la premiére fois
des droits spécifiques aux peuples indigénes et établit des
normes pour leur protection, leur promotion et leur déve-
loppement. La méme année est crée la Corporacion Nacio-
nal de Desarollo Indigena (CONADI, Corporation nationale
de développement indigéne), organe de U'Etat avec a sa
téte des représentants autochtones chargé de promouvoir,
coordonner et exécuter la politique publique de I'Etat en
faveur des ethnies autochtones.

La prochaine étape importante de cette nouvelle phase
se déroule en 2001 sous le gouvernement de Ricardo Lagos,
qui crée la Comision de Verdad Histérica y Nuevo Trato hacia
los Pueblos Indigenas (Commission de vérité historique
et de nouveau traitement). Composée par un collectif de
chercheurs et de spécialistes, y compris des autochtones,

2 Les quillemets sont [a pour signifier qu'il ne s'agit pas d'un questionnement de ma part. Un commentaire a ce propos est fait en conclusion.

3 Texte original en espagnol. Toutes les traductions de I'espagnol ont été effectuées par mes soins.

114 | TSANTSA # 14 - 2009



son mandat était d'éclaircir les faits historiques et de for-
muler des recommandations pour établir une politique
d’Etat de nouveau traitement des peuples indigénes par la
société chilienne. Le rapport de cette commission (2003)
ménera a la mise en place de la politique dite «de Nuevo
Trato 2004-2010» dont les trois axes de travail principaux
sont: les droits des peuples indigénes, le développement de
l'identité et l'adéquation de UEtat a la diversité culturelle.

De maniére générale, on voit que la mise en place d'une
nouvelle politique indigéniste au Chili s‘articule signifi-
cativement avec le développement dun discours inédit
dans Uhistoire de ce pays sur la pluri-culturalité de UEtat
chilien, discours qui est lui-méme en résonance avec une
rhétorique d'actualité sur la diversité culturelle au niveau
international et avec la prise en compte des avancées du
droit international dans la question autochtone. Pour les
peuples autochtones du Chili, le retour a la démocratie en
a une reconnaissance légale, ce qui, en termes de droits,
peut signifier concrétement: exister socialement, cultu-
rellement, territorialement et politiquement.

BREVE CHRONIQUE D'UNE (RE)NAISSANCE ETHNIQUE

«Trés rares sont les chercheurs, académiciens ou historiens
qui n'ont pas décrété l'extinction des Diaguita, la seule chose
qui varie étant la date d'extinction de ce peuple, pour cer-
tains entre la fin du XVI* siecle et pour d'autres a la moitié
du XVIIt. Heureusement, cette extinction semble pouvoir étre
remise en cause. Les faits commencent a révéler une timide
et nouvelle réalité [...]. Nous postulons qu‘avec le temps, il
va se confirmer que les Diaguita vivent encore dans la localité
d’Alto del Carmen®“.» (Cortés 2004: 299)

Campos (2005) reléve qu'il est fait mention pour la pre-
miére fois officiellement de l'ethnie diaguitaen 1971 dansles
discussions autour du projet de Loi indigéne 17.729 que mit
en place le gouvernement de l'Unité populaire (1970-1973).
Cet avant-projet précisait que les Diaguita, avec les Ataca-
mefios et les Changos, tous des peuples localisés histori-
quement dans le nord aride et semi-aride du Chili, forment
une population d'environ 20000 personnes qui conservent
«certaines formes de vie et de traditions»®. Ce fait est sur-
prenant car, a ma connaissance, il n'existe a cette période
aucune donnée ethnographique sur les Diaguita, ni aucun

4 Alto del Carmen: chef-lieu de la région du Huasco-Alto.

TSANTSA # 14 - 2009

groupe de personnes qui se soit identifié comme tel a cette
époque. Quoi qu'il en soit, le coup d’Etat militaire de 1973
interrompit ce processus de reconnaissance des peuples
autochtones qui ne reprit véritablement quau début des
années 1990. Au cours de cette période, lensemble de la
recherche sur les Diaguita continuera a se limiter, comme a
son habitude, au domaine de l'archéologie.

Il faudra attendre 1998, a loccasion d'une rencontre
de femmes autochtones organisée par l’Asociacion Nacio-
nal de Mujeres Rurales e Indigenas (Association nationale
de femmes rurales et indigénes) et UAsociacion de Muje-
res Mapuche Rayen Voygiie (Association de femmes mapu-
che Rayen Voygiie), pour que se manifestent pour la pre-
miére fois publiquement des Diaguita «contemporaines».
La déclaration finale de cette rencontre fait mention de
la demande de reconnaissance légale des Diaguita (Decla-
racion de Cafiete 1998).

Cette méme année, le bureau de la CONADI de la région
d’Atacama recoit pour la premiére fois des demandes de
«bourses indigénes» pour des enfants et des jeunes origi-
naires des municipalités de Alto de Carmen, de Vallenar et
Copiap6, qui correspondent a une partie de la région his-
toriquement occupée par les Diaguita. Octroyées en fonc-
tion des mesures de discriminations positives prévues par
la Loiindigéne de 1993, ces bourses furent accordées, mais
a défaut de pouvoir spécifier précisément l'ethnie dap-
partenance, la CONADI enregistra les bénéficiaires de ces
bourses sous la catégorie générale d'«indigénes», parfois
de Colla ou de Mapuche. Toutefois, en 2001, la CONADI se
rétracta et retira les bourses a plusieurs enfants qui en
avaient obtenu une avec largument qu'ils n‘avaient pas
été reconnus comme autochtones.

C’est a partir de ces événements - en apparence en réac-
tion au retrait des bourses par la CONADI et a son verdict
de «non-indigénité» - que la mobilisation des Diaguita
commence a se mettre véritablement en place, que s'en-
tame un processus d'organisation autour notamment des
Centres culturels diaguita qui se créent dans les différents
chefs-lieux de la région et que la demande de reconnais-
sance comme «ethnie indigéne» dans la Loi 19.253 appa-
rait comme une des revendications principales. Ce proces-
sus fut notablement soutenu par Madame Yasna Provoste
Campillay, a l'époque intendante de la région d’Atacama,
quien s'auto-identifiant publiquement comme autochtone

5 35° Sesion Camara de Diputados de Chile, 1971, p. 3235, cité par Campos (2005).

FREIE BEITRAGE | 115



ARTICLES LIBRES

et comme Diaguita, et en appuyant elle-méme la demande
de reconnaissance légale, lui donna une visibilité et une
force politique particuliéres.

C'est également au cours de cette période que les Dia-
guita du Huasco-Alto deviennent un sujet d'intérét pour
l'anthropologie et l'histoire contemporaine et que sont
menés et publiés les premiers travaux sur les caractéris-
tiques socioculturelles contemporaines de cette commu-
nauté (Lorca 2002) et sur le processus de renaissance iden-
titaire en cours (Cortés 2004).

En 2002, une motion est déposée par des députés parle-
mentaires de la Troisiéme région au Congrés national pour
demander l'incorporation de lethnie diaguita a la Loi indi-
géne 19.253 (Biblioteca del Congreso Nacional de Chile 2006).
Elle sera votée favorablement par la Chambre des députés
deux ans plus tard, en 2004, et mise en attente de son exa-
men par le Sénat et par le président de la République. Le
dépot de cette motion et, en termes généraux, le passage du
dossier «diaguita» au domaine 1égal, eut un impact impor-
tant dans les milieux concernés, y compris dans lopinion
publique, qui semblérent réaliser soudainement qu'il s'agis-
sait d'une affaire au demeurant sérieuse et pas seulement
d‘une lubie «ethnique» de quelques néo-indiens nostalgi-
ques du passé. Une véritable controverse s'ensuivit.

Dans les milieux scientifiques, fortement sollicités par
lopinion publique et les politiques pour se prononcer sur ce
projet de loi, les archéologues se sont distingués pour avoir
manifesté un scepticisme particulier, que je dirais «teinté
d'ironiex, a l'égard de cette renaissance ethnique (Ampuero
2006). Ainsi, lors de ma visite au Musée d'archéologie de La
Serena, qui conserve la collection précolombienne d'artefacts
diaguitala plus importante du pays, j'ai eu l'occasion de m'en-
tretenir avec déminents archéologues reconnus pour leurs
travaux sur les Diaguita (Ampuero, Castillo). Trés schémati-
quement, leur interprétation de ce phénoméne était qu'il ne
s'agissait, bien malheureusement, que de la simple expression
d‘un opportunisme d'un groupe de personnes face aux mesu-
res de discriminations positives prévues par la Loi 19.253.
Cet argumentaire ma été donné de maniére informelle. Lar-
gumentaire scientifique, transmis aux autorités, se base sur
les recherches archéologiques et ethno-historiques, qui ont
décrété lextinction des Diaguita et, dans des recherches plus
récentes, qui mettent en doute la pertinence méme de leth-
nonyme «Diaguita» donné par Latcham dans les années 1930
aux populations indigénes du nord semi-aride du Chili.

Cependant, en 2003, le rapport de la Comision de Verdad
Histérica y Nuevo Trato hacia los Pueblos Indigenas (Commis-
sion de vérité historique et de nouveau traitement, Bengoa
2004) consacre un chapitre entier aux Diaguitas de la que-
brada del Huasco («Les Diaguita de la vallée du Huasco»,
Molina 2004), ce qui dans une certaine mesure, anticipait
leur reconnaissance légale par leur reconnaissance par une
partie des milieux scientifiques et politiques.

Au cours de l'année 2004, un groupe de recherche plu-
ridisciplinaire, composé d'historiens, anthropologues,
géographes, juristes et archéologues, est mandaté par
la Secretaria Regional Ministerial de Planificacion de la III
Region de Atacama (SERPLAC, Secrétariat régional minis-
tériel de planification de la Troisiéme région d’Atacama)
pour effectuer un «Diagnostic socioculturel de lUethnie
diaguita». Le but de cette investigation était d'«identi-
fier les éléments qui constituent cette identité indigéne, a
travers la récupération de la mémoire historique, des pra-
tiques culturelles et des antécédents documentaires qui
caractérisent la population qui dans l'actualité s'identi-
fie comme Diaguita» (Molina, Campos, Yafiez et al. 2005:
12). Les conclusions du rapport de synthése affirment
que: «Les aspects suivants de l'identité diaguita: terri-
toire ancestral; continuité des lignages, termes vernacu-
laires de la langue kakdn qui s'expriment dans les noms
de familles, la toponymie et les activités quotidiennes,
maintien d’activités traditionnelles comme lagriculture,
l'élevage, le tissage et la céramique; survivance d'éléments
de cosmovision en lien avec d'anciennes divinités [...]
ainsi que lauto-assignation de la population a sa condi-
tion ethnique diaquita et de peuple originaire, sont des
éléments concluants qui rendent évidents la présence dia-
guita actuelle, comme un peuple vivant et dactualité.»
(Molina, Campos, Yafiez et al. 2005: 163) Au premier rang
des recommandations, les auteurs soulignent la nécessité
d’avancer dans le processus de reconnaissance légale des
Diaguita - processus qui comme nous lavons signalé, a
abouti en aofit 2006.

Ce qui frappe au premier abord a la lumiére de ces sim-
ples faits chronologiques qui ont marqué ce processus
de reconnaissance légale, c'est le rdle joué par les politi-
ques et les «anthropologues»®. Ce n'est en effet qu‘a partir
de ladhésion de certains membres influents des milieux
concernés, qui ont en quelque sorte justifié et «crédibi-
lisé» ce processus, que ce dernier s'est vraiment mis en
marche. Au deuxiéme abord, on peut noter le réle joué par

¢ En fait 'ensemble des chercheurs issus de différentes disciplines qui se sont penchés sur ce phénomeéne anthropologique.

116 | TSANTSA # 14 - 2009



la loi, qui apparait comme une instance supérieure a la
science, puisque cest elle, au demeurant, qui tranche sur
l'existence de lethnie diaguita.

Une question épineuse pourrait étre: quelle est la part
du politique et de lanthropologie dans la construction de
l'objet «ethnie diaguita»? Le «sujet» diaguita existe-t-il
autre part que dans la téte des anthropologues et dans
les projets des politiciens? Si oui, comment définit-il lui-
méme son «ethnicité»?

L'ENJEU TERRITORIAL:
DES DIAGUITA «AVEC» OU «SANS TERRE»?

Lors de mon premier séjour sur le terrain, en février 2006,
jai remarqué que les Diaguita qui vivent aujourd’hui dans
la région comprise entre le Huasco-Alto (vallée du Transito,
Alto del Carmen), les chefs-lieux régionaux et les villes de
Vallenar et de Copiapd ne constituent pas un groupe homo-
géne par rapport a la signification qu'ils donnent a leur eth-
nicité. Ce fait s'avére étre, me semble-t-il, un point essentiel
peu ou pas mentionné dansla plupart des rapports de recher-
che sur les Diaguita consultés a ce jour. En affirmant qu'ils ne
constituent pas un groupe homogéne, je ne me référe pas aux
éventuelles différences inter-individuelles, qui ne seraient
a priori pas surprenantes, mais au fait que jai pu observer
deux tendances (voire deux factions) non pas opposées mais
en tension, qui correspondent schématiquement, pour lune,
aux Diaguita «sans terre» et, pour lautre, aux Diaguita «avec
terrey, et dont les discours des dirigeants respectifs® pré-
sentaient des nuances significatives quant a, notamment,
certains aspects du processus de reconnaissance légale et
l'importance accordée au territoire.

Les premiers, les Diaguita que jappelle ici «sans terre»,
constituent un groupe organisé associativement autour des
Centres culturels diaguita. Ces derniers ont commencé a voir
le jour au début des années 2000 dans les différents poles

TSANTSA # 14 - 2009

urbains et chefs-lieux régionaux autour d'une revendica-
tion principale: leur reconnaissance comme «ethnie indi-
géne» dans la Loi 19.253. Ils réunissent aujourd’hui a la fois
des habitants du Huasco-Alto et de la vallée du Transito et
des personnes ayant migré pour des raisons économiques,
parfois depuis plusieurs générations, de leurs terres d'ori-
gine vers les villes, villages et chefs-lieux de la région. A ce
titre, pour beaucoup d’entre eux, leur mode de vie et de sub-
sistance n'est plus lié ni au travail agricole ni a l'élevage de
petit bétail avec cycles de transhumance, qui sont parmi les
deux activités traditionnelles encore en vigueur dans la val-
lée du Transito et qui, selon les «experts», seraient parmi les
caractéristiques principales du mode de vie «diaguita». En
ce qui concerne les critéres d'inclusion / exclusion au groupe
ethnique, les Diaguita «sans terre» disent se référer ala Ley
Indigena. Ainsi, depuis leur reconnaissance légale en 2006,
toute personne reconnue comme indigéne selon les crité-
res quelle définit® peut, en théorie, étre reconnue comme
appartenant a lethnie diaguita et devenir membre d'un Cen-
tre culturel. Dans la pratique, seul un critére mentionné
danslaloiest retenu et considéré comme déterminant: celui
du nom de famille (Mideplan 1993: article 2, point b), lequel
doit étre attesté comme étant d'origine diaguita. Lattes-
tation en question est délivrée par la CONADI sur la base
d‘une liste de noms de famille élaborée par des «experts» et
«estampillés» comme «authentiquement diaguita». Depuis
leur incorporation dans la Ley Indigena en 2006, les activités
des Centres culturels diaguita sont désormais centrées sur
la «récupération culturelle» et bénéficient du soutien logis-
tique, politique et financier de la CONADI.

Les deuxiémes, les Diaguita que je nomme ici «avec
terre», appartiennent a la Comunidad Agricola Diaguita
Los Huascoaltinos qui est propriétaire dun territoire d'une
superficie de 239918 hectares qu'ils occupent et exploitent
communautairement par étages écologiques. Tous les mem-
bres de la Comunidad Diaguita Los Huascoaltinos sont des
habitants de la vallée du Transito dans le Huasco-Alto; ils
vivent dans un milieu rural de moyenne montagne grace a

TLa«terrey - la tierra en espagnol - est le terme couramment utilisé par mes interlocuteurs. Il semble a la fois désigner le «territoire» en tant
qu'entité géographique et politique aux contours délimités, en tant que lieu de vie et de reproduction d'une communauté partageant un espace, une
histoire et une identité collective communes, et la «terrey, désignant un mode de vie et de production spécifique (le travail agricole et I'élevage de
caprins/bovins) et une forme de relation «holistiquey a I'environnement et aux éléments qui le compose, bref une facon d'étre au monde, qui
distinguerait (dans une certaine mesure) les Diaguita «avecy et «sans terrey et, d'un autre c6té, les Diaguita des non-Diaguita.

8 Entretiens avec Madame Ana Huanchicay, présidente du Centre culturel diaguita de Alto del Carmen, et Messieurs Sergio et Rubén Campusano,

dirigeants de la Comunidad Diaguita Agricola Los Huascoaltinos, février 2006.

*Enrésumé, les indigénes d'apres la Loi 19.253 doivent pouvoir prouver, au moyen de leurs noms de famille, qu'ils descendent des groupes
humains présents sur le territoire national avant l'arrivée des Espagnols. Ils doivent avoir conservé des caractéristiques ethniques et culturelles
spécifiques et considérer la terre comme un élément central qui fonde leur existence et leur culture. Un autre point important est qu'ils s'auto-

identifient comme autochtones.

FREIE BEITRAGE | 117



ARTICLES LIBRES

une agriculture de subsistance et a l'élevage caprin/bovin,
et depuis peu grace aussi a la production de fruits desti-
nés a la vente (citrons, avocats, etc.). Bien que la pratique
de la transhumance soit en diminution, plusieurs familles
partent encore durant l'été et vivent plusieurs mois dans la
partie haute de la vallée avec un mode de vie quasi semi-
nomade. Plusieurs comuneros huascoaltinos - a condition
quiils aient un nom de famille attesté comme diaguita -
sont également affiliés au Centre culturel diaguita de Alto
de Carmen. A la différence des «Diaguita sans terre», les
dirigeants de cette organisation ne considérent pas le nom
de famille comme un critére déterminant d'inclusion ou
d'exclusion et se distancient des critéres définis par la Ley
Indigena. Ainsi, Sergio et Ruben Campusano me disent lors
de Tun de nos entretiens: «Nous navons pas besoin de la
Loi indigéne et de la CONADI pour nous dire si nous som-
mes ou non des indigénes, nous sommes indigénes.» Sergio
me précise aussi que ce qui est probablement déterminant
pour eux est le fait d’habiter le territoire, de partager sa
destinée et un mode de vie. Un autre détail qui différencie
encore les Diaguita «avec terre» des «sans terrex» est leur
relation a l'ethnonyme ainsi que la terminologie utilisée,
«ethnie» pour les «sans terre», «peuple» ou «communauté»
pour les «avec terre»'®. Alors que pour les Diaguita «sans
terrey, lethnonyme semble investi d'une valeur extréme-
ment importante, les Diaguita «avec terre» ont une position
beaucoup plus distante vis-a-vis de cette appellation et en
renvoient méme la responsabilité aux soi-disant experts.
Ainsi, lorsque jai posé la question aux fréres Campusano,
ces derniers m'ont rappelé que ce sont les anthropologues
et archéologues qui leur avaient attribué cet ethnonyme et
que, faute d'avoir eux-mémes mémoire de leur appellation,
ils avaient fini par l'adopter pour des raisons d'identifica-
tion face a l«extérieur».

Le territoire des Diaguita huascoaltinos est habité
ancestralement par des familles majoritairement d'ascen-
dance autochtone qui se transmettent les droits territo-
riaux - derechos de estancia - de génération en génération.
Ainsi, Uhistoire du territoire de la Comunidad Diaguita Los
Huascoaltinos remonterait aux premiers temps de la colo-
nie, l'organisation ayant cependant changé de nom et de
statut a plusieurs reprises au cours du temps. Selon Molina,
Campos, Yafiez et al. (2005), les autochtones de la région
auraient tout dabord été confinés par les Espagnols dans
cette vallée difficile d'accés; puis le territoire serait
devenu une «région de refuge» qui aurait échappé aux dif-

férentes mesures de réduction et d'usurpation des terres
autochtones effectuées lors de la colonie et plus tard, lors
de la République chilienne.

RECONNAISSANCE OU ETHNOCIDE?

«Gravé dans la pierre par la pluie et le vent, il y a le droit du
pays qui vit dans le cceur, mais le ceeur est peut-étre mort,
enseveli sous les gravats par les compagnies miniéres, lais-
sant aux survivants, fumées de diesel et poussieres d'explo-
sions.» (Assier-Andrieu 1996: 85)

Bien que les deux groupes - Diaguita «sans terre» et Dia-
guita «avec terre» - aient milité cote a cote pour leur recon-
naissance légale et que beaucoup d’habitants de la vallée
soient membres des deux organisations, le discours de leurs
dirigeants révele a l'anthropologue quelques nuances inté-
ressantes a mentionner quant aux enjeux que représentait
a ce moment-1a du processus la perspective d’étre incorpo-
rés a la Loi indigéne.

Ainsi, pour les Diaguita «sans terre», lenjeu était a la
fois celui de pouvoir restaurer une identité autochtone niée,
négligée et malmenée au cours de lhistoire, et de pouvoir
bénéficier des mesures de discriminations positives prévues
par la loi en faveur des indigénes reconnus. Dans ce sens,
le discours de ce groupe est plutdt axé sur les conditions
d'existence difficiles en termes économiques (accés a l'édu-
cation, au systéme de santé, etc.) et fortement teinté par
la nostalgie d'un passé idéalisé, ou les traditions auraient
encore été en vigueur. Lon pourrait parler alors d'une «eth-
nicité mythique et programmatique» ol tout reste a faire,
a récupérer, a revaloriser, voire a inventer. Dans ce cadre,
la loi accomplit le réle de catalyseur et de légitimation d'un
processus qui reste a mettre en ceuvre.

Pour les Diaguita «avec terrey, Uenjeu était a la fois plus
simple et plus complexe: il sagissait avant tout et surtout
de la préservation de leur territoire et d'un mode de vie y
étant étroitement associé. Le territoire de la Comunidad
Diaguita Los Huascoaltinos est effectivement en danger
depuis la moitié des années 1990 a cause d'un méga-projet
d’exploitation miniére que lentreprise canadienne Barrick
Gold Corporation entend développer a la frontiére argen-
tino-chilienne sur un glacier a la source des fleuves qui
arrosent la vallée du Transito.

10.Sans pouvoir entrer dans les détails de ces enjeux terminologigues, précisons qu'au Chili, la Loi 19.253 reconnait les «ethniesy et non pas les
«peuplesy autochtones; ce premier terme a |'avantage, du point de vue de I'Etat, de n'avoir aucune implication politique et Iégale particuliére au

niveau du droit international, en particulier le droit a 'autodétermination.

118 | TSANTSA # 14 - 2009



Baptisé Pascua-Lama, ce projet exploitera un gisement
d'or, d'argent et de cuivre qui se trouve a plusieurs métres au-
dessous du glacier et impliquera notamment le déplacement
de pans entiers de roches et de glace. Pascua-Lama a causé
lindignation et la mobilisation des organisations environ-
nementales et de défense des peuples autochtones, tant au
niveau national qu'international. Leurs craintes sont a la fois
d'ordre écologique (la destruction dun glacier, la pollution
irréversible des eaux des fleuves, etc.) et socioculturel (I'im-
pact du projet sur le mode de vie des habitants de la vallée,
la mort d'un ethno/éco-tourisme en développement, etc.).
Au niveau juridique, plusieurs organisations ont dénoncé des
irrégularités dans la procédure (études d'impact, approba-
tion de la COREMA™) et des pressions - sous mode de «dons»
- faites aux habitants/associations de la vallée qui se sont
opposés a Pascua-Lama. Précisons que les enjeux économi-
ques et politiques sont énormes. La Barrick Gold est non seu-
lement parmi les multinationales auriféres les plus puissan-
tes au monde, mais le gisement trouvé sous le glacier devrait
lui permettre des bénéfices exceptionnels et une extraction
intensive du précieux métal pendant plus de vingt ans.

Au début des années 2000, la Comunidad Agricola Diaguita
Los Huascoaltinos» a pris contact avec V'Observatorio de Dere-
chos de los Pueblos indigenas (Observatoire des droits des
peuples autochtones), une organisation non gouvernemen-
tale chilienne de défense des droits des peuples autochto-
nes, afin qu'il les soutienne juridiquement dans leur démar-
che d'opposition a ce projet. Selon le rapport publié par cette
organisation, «la réalisation du projet minier Pascua-Lama
est inconcevable dans un contexte ot 'Etat chilien a mani-
festé sa volonté de soutenir une politique de nouveau traite-
ment des peuples indigénes, alors qu'en méme temps, il fait
fi des droits reconnus dans la juridiction chilienne, comme
ceux mentionnés dans la Loiindigéne» (Yafiez 2005: 2). Plus
encore, «[l]a réalisation du projet Pascua-Lama dans le ter-
ritoire ancestral de la communauté diaguita huascoaltina ne
respecte pas des droits indigénes reconnus amplement dans
le droit international et national. Il ne respecte pas le droit
a la terre et aux ressources naturelles, le droit de participa-
tion, le droit a la préservation de l'habitat et des formes de
vie de la communauté diaguita» (Yafiez 2005: 17).

En 2004, VODECU" publiait une lettre et un rapport juri-
dique transmis au président de la République soulignant
l'urgence de la procédure de reconnaissance légale des Dia-

TSANTSA i 14 - 2009

guita face au projet Pascua-Lama: «ODECU a présenté une
lettre au président de la République exigeant qu'il donne un
caractere d’urgence a l'approbation du projet de loi qui modifie
la Loi indigéne 19.253 et reconnait les Diaguita comme ethnie.
[...] Etant donné que le Sénat n'a pas encore ratifié le projet
de loi qui rend 1égal la reconnaissance des Diaguita comme
peuple indigéne, il existe un grave danger que ce peuple
soit victime de dégats irréversibles et que lui soit refusée la
possibilité de faire appel juridiquement. Etant donné le prin-
cipe de non-réactivité de la loi, les Diaguita seront privés de
tous les effets de la Loi indigéne méme s'ils sont reconnus léga-
lement. La loi peut seulement sappliquer dans le futur [...]
et na donc pas d’effet rétroactif. [...] Si les Diaguita sont
reconnus légalement aprés que la Barrick ait complété le
processus d'évaluation dimpact environnemental, les Dia-
guita ne pourront pas réclamer la nullité du proces car la
préservation d'une culture et les droits a l'eau de tout peu-
ple indigéne légalement reconnu ne seront pas considérés
comme prioritairesy (ODECU 2004, souligné par moi).

Toutefois, malgré toutes ces manifestations d'opposi-
tion a Pascua-Lama, le projet d’exploitation miniére a été
approuvé en février 2006 par la COREMA et la CONAMA® et le
feu vert donné a sa poursuite. Les Diaguita seront reconnus
légalement comme «ethnie indigéne» six mois plus tard.

En ce qui concerne les enjeux de cette reconnaissance
légale, on pourrait résumer les choses ainsi: pour les uns
(les Diaguita «sans terrex»), leur incorporation a la Loi
19.253 a représenté une sorte d'acte de «naissance» eth-
nique, mais qui a légitimé, en fait, un processus d'«eth-
nification» en cours. Pour les autres, les Diaguita «avec
terrey, elle signifiait, avant que le projet Pascua-Lama ne
soit approuvé, la possibilité de mobiliser un instrument
légal qui leur permette de préserver lintégrité de leur
territoire et donc d'empécher leur disparition en tant que
groupe culturellement distinct. La nuance est d'impor-
tance. Pour ces derniers, l'interrogation, douloureuse, qui
les taraude depuis, est la suivante: est-il trop tard?

La question de la relation a la terre et celle de la ter-
ritorialité indigéne sont parmi les points les plus polémi-
ques de la thématique autochtone, partout dans le monde
la ou elle se pose, et particuliérement peut-étre au Chili.
La plupart des définitions des autochtones approuvées au
niveau des organisations internationales (BIT 1989; Cobo

" Comisidn Regional del Medio Ambiente (Commission régionale de I'environnement).

2 Organisacién de Consumidores y Usuarios de Chile (Organisation des consommateurs et des usagers du Chili).

18 Comision Nacional de Medio Ambiente (Commission nationale de I'environnement).

FREIE BEITRAGE | 119



ARTICLES LIBRES

1986) s'accordent sur le fait que c’est par rapport a la rela-
tion a la terre que ces populations se distinguent des autres
sociétés. Les autochtones auraient non seulement un lien
particulier - spirituel et matériel - qui les relient a leurs
terres mais ils se caractériseraient par une détermination
a conserver et transmettre aux générations futures les ter-
ritoires de leurs ancétres qui sont a la base de leur identité
ethnique et constituent un élément essentiel de la conti-
nuité de leur existence en tant que peuple.

Au Chili, cette question est extrémement délicate et
constitue le nceud principal des conflits et des tensions
entre autochtones et Etat. Selon le Rapporteur spécial sur la
situation des droits de 'homme et des libertés fondamenta-
les des populations autochtones, c'est dans le domaine des
droits fonciers et de la reconnaissance des territoires que
les problémes sont les plus graves pour les peuples autoch-
tones du Chili (Stavenhagen 2004). Certains analystes de
la politique indigéniste du Chili observent avec préoccu-
pation la tendance actuelle a criminaliser les mouvements
autochtones quiréclament leurs droits territoriaux (Aylwin
2005; Stavenhagen 2004). A ce titre, il semblerait que cette
politique se caractérise par un soutien relativement clair
aux «indigénes sans terre» (sans revendications territoria-
les) et une opposition, voire une répression, vis-a-vis des
autochtones «avec terre», qui entrent en conflit avec des
projets soutenus par l'Etat - ou par des compagnies multina-
tionales - sur leur territoire. Cette analyse semble, dans une
certaine mesure, pouvoir sappliquer au cas des Diaguita de
la Troisiéme région d’Atacama, dont les «sans terre» recoi-
vent l'appui de UEtat, a travers notamment la CONADI, pour
la mise en place de programmes de récupération culturelle.
La CONADI n'est par contre quasiment pas entrée en matiére
sur la question de la préservation du territoire des Diaguita
huascoaltinos, quelle ne reconnait d’ailleurs pas entiére-
ment comme organisation autochtone - et donc comme un
interlocuteur valable. Tant que les «Indiens» s'en tiennent
a faire du tissage, des spécialités culinaires, a chanter et a
danser sur des musiques traditionnelles, etc., ils rentrent
dans le programme «politiquement correct» de promotion
de la diversité culturelle de U'Etat, mais s'ils prétendent a
l'autodétermination et au territoire, ils deviennent a nou-
veau d'indésirables «sauvages».

Dans le Huasco-Alto, cette politique se déroule aujourdhui
avec le soutien et la bénédiction de la Barrick Gold Corpora-
tion qui, depuis lareconnaissance 1égale de l'ethnie, s'est elle-
méme activement engagée dans des programmes de «déve-
loppement social et communautaire» en faveur des Diaguita
«sans terre» (Barrick 2007, s.d.). La compagnie finance ainsi
de nos jours plusieurs ateliers de tissage, de céramique, etc.,

120 | TSANTSA # 14 - 2009

souvent en partenariat avec les écoles de la vallée. Paralléle-
ment, les bénéficiaires de ces programmes sont tenus, impli-
citement, d'adhérer au projet Pascua-Lama et de se détourner
de la Comunidad Diaguita Los Huascoaltinos, parfois en ven-
dant leurs derechos de estancia, c'est-a-dire leurs droits terri-
toriaux transmis de génération en génération par leur famille
et conservés a travers l'organisation communautaire.

CONCLUSION

La question posée en intitulé, «qui de la culture ou de la
loi fait lethnie», est-elle une question dans la méme veine
que «qui de la poule ou de l'ceuf vient en premier»? Au-dela
de la difficulté de pouvoir trancher de maniére claire et
définitive, cette interrogation-piége souligne, en premier
lieu, la difficulté de déterminer des frontiéres artificielles
entre le social et le 1égal, qui apparaissent intrinséquement
imbriqués et interdépendants. Tout comme les frontiéres
ethniques, les limites entre ces deux mondes sont souples
et perméables. D'un autre c6té, la question en intitulé est
révélatrice de la nature des débats qui se sont tenus autour
de la reconnaissance légale des Diaguita, tant dans les
milieux académiques, politiques que dans l'opinion publi-
que, au-dela des divergences davis. En ce sens, elle nous
renseigne sur la conception de Uethnie qui a orienté ces dis-
cussions et sur la difficulté a dépasser - ou l'intérét a main-
tenir? - une vision «classique» de lethnie, dont la caracté-
ristique principale serait d'étre un «support de culture.

Cependant, létude détaillée du processus de (re)connais-
sance des Diaguita oblige l'anthropologue a se départir des
définitions classiques et substantivistes de lethnie. Il
implique plus que jamais de dépasser l'équation classique
de lethnie = une culture + une langue + un territoire, et
de comprendre cette forme d'organisation sociale comme
un processus dynamique toujours sujet a redéfinition et
a recomposition (Poutignat et Streiff-Fenart 1995). Rejoi-
gnant une approche dynamiste et interactionnelle, Barth
démontre déja en 1969 que «les groupes ethniques sont des
catégories d’attribution et d'identification opérées par les
acteurs eux-mémes» (Barth 1995: 205) dont la continuité
dépend du maintien d'une frontiére et d'une codification
constamment renouvelée des différences culturelles. Dans
ce sens, il s'agit moins d’étudier l'ethnie comme objet que
les mécanismes d'«ethnification» et les logiques de l'ethni-
cité, toujours entendus comme des processus en contexte.

A partir de cette perspective, la (re)connaissance des Dia-
guita se comprend dans une convergence de facteurs histori-
ques, culturels, politiques, économiques, ainsique juridiques,



qui permettent, @ un moment donné, a cette ancienne-nou-
velle identité de s'exprimer sous une forme inédite et parti-
culiére. La question se pose alors de savoir si dans un autre
temps et dans une autre configuration politique, les Diaguita
«contemporains» auraient émergé et existé, a la fois en tant
quentité sociale et 1égale. Quoi qu'il en soit, la reconnais-
sance des Diaguita dans la Loi 19.253 en aofit 2006 a fermé
un chapitre important de ce processus d«ethnification». Il
en ouvre un nouveau, ou tout reste a inventer.

Parmi les hypothéses les plus répandues et spontanées
pour comprendre et expliquer la réapparition des Diaguita,
il y a celles qui proposent une relation de cause a effet entre
la promulgation de la Loi 19.253 en 1993 et cette renais-
sance ethnique. Dans cet ordre d’idée, nous serions devant
un cas d«ethnification» stratégique. L'identification a l'eth-
nie diaguita permettrait a un groupe d'individus d'obtenir
un certain nombre de bénéfices prévus par la loi - dans ce
cas particulier les mesures de discriminations positives -
quils n‘auraient pas pu obtenir sans cette identification.
Ces hypothéses sont proches des théories instrumentalis-
tes et mobilisationnistes, décrites par Poutignat et Streiff-
Fenart (1995), qui désignent une série d'approches qui
situent lethnicité comme une ressource mobilisable dans
la conquéte du pouvoir politique et des biens économiques.
Plus particuliérement, la théorie du choix rationnel expli-
que la formation des groupes ethniques «quand les indivi-
dus désirent obtenir des biens (la richesse, le pouvoir) qu'ils
ne parviennent pas a obtenir selon des stratégies indivi-
duelles» (Poutignat et Streiff-Fenart 1995: 110). Dans ce

Autocollant édité par la Comunidad Diaguita Los Huascoaltinos
contre le projet minier Pascua-Lama de la compagnie Barrick Gold
Corporation. Vallée du Trdnsito, décembre 2007.

© Anahy Gajardo 2008

TSANTSA #: 14 - 2009

sens, pour Barton (1983 cité par Poutignat et Streiff-Fenart
1995: 111), le groupe ethnique ne serait rien d'autre que «la
somme des individus qui le composent et la résultante de
leurs actions rationnelles au sens weberien dactions qui
emploient des moyens appropriés (le regroupement sur une
base ethnique) pour une fin donnée (lobtention de biens
rares dans une situation de compétition économique et
politique». Dans le cas précis du Chili, ces théories présen-
tent lintérét de soulever la question des effets inattendus
d'un systéme économique néolibéral a outrance sur lorga-
nisation sociale des individus et leurs stratégies pour «s'en
sortir». Cependant, elles ne peuvent, a mon avis, rendre
compte de la complexité du phénomeéne. Ces théories ne font
en quelque sorte que désigner «la pointe de liceberg» sans
évaluer la profondeur de la «glace».

En ce qui concerne plus précisément la politique indi-
géniste en vigueur actuellement au Chili, il est frappant
de constater que parallélement aux différentes mesures de
reconnaissance et de soutien aux populations autochtones
prévues depuis le retour a la démocratie, le pays autorise
le développement de plusieurs méga-projets d'exploitation
forestiere, hydro-électrique ou miniére sur leurs territoi-
res ancestraux. La mise en place de ces projets entre en
contradiction frontale avec les politiques en faveur des
autochtones promues par UEtat et entraine la radicalisa-
tion de plusieurs mouvements autochtones qui voient dans
ces mesures la continuité d'une politique visant a déstruc-
turer leurs communautés par la destruction de leur envi-
ronnement écologique et culturel.

Convocation a I’Assemblée générale de l'«ethnie diaguita». Appel lancé
par la présidente du Centre culturel diaguita de Alto del Carmen. Vallée
du Trdnsito, décembre 2007.

© Anahy Gajardo 2008

FREIE BEITRAGE | 121



ARTICLES LIBRES

BIBLIOGRAPHIE

AMPUERO Gonzalo

2006. Algunos contenidos de la primera carta enviada a los
diputados de la Republica Antonio Leal, Jaime Mulet y Manuel
Rebolledo en agosto 2002. Document non publié.

ASSIER-ANDRIEU Louis
1996. Le droit dans les sociétés humaines. Paris: Nathan.

AYLWIN José

2005. Implementacion y jurisprudencia nacional relativa
a los derechos de los pueblos indigenas: la experiencia

de Chile. Temuco: Observatorio de derechos de los
pueblos indigenas.

BACHELET Michelle

2006. Discours sur l'incorporation du peuple diaguita a la Loi
indigéne. Discours prononcé le 28 aoiit 2006 a Santiago du
Chili, disponible sur: www.presidencia.cl/view/viewBuscad
orVideosSegegob.asp?seccion=Videos& Opmenu=Multimedia
&idMultimedia=139 (consulté le 31 aofit 2006).

BARTH Friedrich

1995 (1969). «Les groupes ethniques et leurs frontiéres»,
in: Philippe POUTIGNAT, Jocelyne STREIFF-FENART, Théories
de l'ethnicité, p. 203-249. Paris: Presses universitaires de
France.

BARRICK GOLD CORPORATION
2007. Etnia Diaguita. Santiago de Chile: Compafiia Minera
Nevada Ltda.

(s.d.) Etnia Diaguita. Pascua-Lama. Site Internet de la
Compagnie Barrick: www.barrick.cl/proyectos/etnia_
diaguita.php (consulté en septembre 2008).

BENGOA José (Ed.)
2004. La memoria olvidada. Historia de los pueblos indigenas
de Chile. Santiago: Publicaciones del Bicentenario.

BIBLIOTECA DEL CONGRESO NACIONAL DE CHILE

2006. Historia de la Ley n°20.117. Establece normas sobre
pueblos indigenas con el objeto de reconocer la existencia y
atributos de la Etnia Diaguita y la calidad de indigena
Diaguita. www.bcn.cl/histley/1fs/hdl-20117/HL20117.pdf
(consulté en aoiit 2007).

BIT (Bureau international du travail)

1989. Convention n°169 concernant les peuples indigénes et
tribaux dans les pays indépendants. Genéve: BIT.

122 | TSANTSA # 14 - 2009

CAMPOS Luis

2005. «Informe sobre identidad y relaciones interétnicas
en el Huasco-Alto», in: Ratl MOLINA, Luis CAMPOS,
Nancy YANEZ et al., Diagnostico sociocultural de la etnia
Diaguita en la III Regidn de Atacama. Santiago: Grupo de
investigacion TEPU/ Secretaria Regional Ministerial de
Planificacion de la III Region de Atacama.

COBO Martinez

1986. Study on the Problem of Discrimination against
Indigenous Populations. New York: Nations Unies (E/CN.4/
Sub.2/1986/7).

CORTES Guillermo

2004. «Los Diaguitas: revision critica al renacer en el Norte
verdey, in: Hernan CORTES, Patricio CERDA, Guillermo
CORTES, Pueblos originarios del norte florido de Chile. La
Serena: Fondo de Desarollo Regional de la Cultura y las
Artes (FONDART) - IV Region Coquimbo-Chile.

DAMIANOQVIC-CAMACHO Ninoska

2005. Estadisticas sociales de los pueblos indigenas en
Chile. Censo 2002. Santiago de Chile: Instituto Nacional
de Estadisticas (INE), Programa Origenes

(MIDEPLAN / BID).

DECLARACION DE CANETE
1998. Declaracion de Cafiete. www.anamuri.cl/docu.htm
(consulté en juin 2006).

LATCHAM Ricardo
1928. Prehistoria de Chile. Santiago de Chile: Imprenta y
Litografia Universo.

LORCA Mauricio

2002. Hacia una antropologia de las ausencias. El desarrollo
historico-étnico del Huasco Alto. Municipalidad de Alto del
Carmen, Fundacién Nacional para la Superacién de la
Pobreza y Fundacién Volcan Calbuco, Santiago de Chile:
Lom Ediciones.

MIDEPLAN (Ministerio de Planificacién y Cooperacién)
1993. Ley Indigena 19.253.

MOLINA Raitl

2004. «Los Diaguitas de la quebrada del Huascoy, in: José
BENGOA (Ed.), La memoria olvidada. Historia de los pueblos
indigenas de Chile, p. 247-266. Santiago: Publicaciones

del Bicentenario.



MOLINA Ratl, CAMPOS Luis, YANEZ Nancy et al.

2005. Diagnostico sociocultural de la etnia Diaguita en la

IIT Region de Atacama. Santiago: Grupo de investigacion
TEPU/ Secretaria Regional Ministerial de Planificacién de la
III Regi6n de Atacama.

ODECU (Organizacién de Consumidores e Usuarios de Chile)
2004. ODECU lucha por la detencion del proyecto Pascua Lama
y por el reconocimiento legal de los Diaguitas. www.odecu.cl/
infoteca/archivos/0DECU%20PASCUA%20LAMA_SPANISH.
doc (consulté le 27 mars 2006).

POUTIGNAT Philippe, STREIFF-FENART Jocelyne

1995. Théories de l'ethnicité. Paris: Presses universitaires
de France.

AUTEURE

TSANTSA # 14 - 2009

STAVENHAGEN Rodolfo

2004. Droits de l'homme et questions autochtones. Rapport du
Rapporteur spécial sur la situation des droits de 'homme et des
libertés fondamentales des populations autochtones, M. Rodolfo
Stavenhagen, présenté en application de la résolution 2003/ 56
de la Comission. Mission au Chili (E/CN.4/2004/80/Add.3).
Geneve: Nations Unies, Commission des droits de 'homme.

YANEZ Nancy

2005. Las implicancias del proyecto minero Pascua Lama
desde la perspectiva de los Derechos Indigenas. Temuco:
Observatorio de derechos de los pueblos indigenas.

Anahy Gajardo est doctorante en anthropologie sociale a 'Université de Fribourg et assistante de recherche et d'enseignement
a l'Université de Genéve. Depuis 2006, elle a fait plusieurs séjours de terrain dans le Huasco-Alto (nord du Chili) ot elle étudie
le processus de (re)construction identitaire des Diaguita. Ses autres domaines d'intérét et de compétence sont notamment la
muséologie, l'anthropologie de l'éducation, la pédagogie interculturelle et l'anthropologie des migrations.

anahy_gajardo@hotmail.com, anahy.gajardo@unige.ch

FREIE BEITRAGE | 123



	"Qui de la culture ou de la loi fait l'ethnie?" : Esquisse de réflexion en cours sur la (re)connaissance légale de l'ethnie Diaguita

