
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 14 (2009)

Artikel: Auseinandersetzungen um die Rechte indigener Völker : das Beispiel
der Mbororo in Nordwest Kamerun

Autor: Pelican, Michaela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007315

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

AUSEINANDERSETZUNGEN UM

DIE RECHTE INDIGENER VÖLKER
DAS BEISPIEL DER MBORORO IN NORDWEST KAMERUN

ABSTRACT: CONTESTED INDIGENOUS RIGHTS: THE CASE OF THE MBORORO IN NORTHWEST CAMEROON

This article discusses the problematic application of the concept of «indigenous peoples» in the African context. It critically considers

the effects of international interventions aimed at reinforcing the realisation of the rights of indigenous peoples at the local and

national level. The argument presented will be illustrated by means of a leadership succession dispute involving conflicting strategies.

Schlagwörter: Indigene Völker • Minderheitenrechte • Mbororo • Kamerun

MICHAELA PELICAN

Der vortiegende Beitrag befasst sich mit der Frage, wie
das UNO-Konzept «indigene Vötker» von verschiedenen
Akteuren ats Ressource zur Durchsetzung ihrer Interessen

in gesettschafttichen Konflikten instrumentalisiert
wird und dabei die Basis für die Bitdung von Interessengruppen

darstellt.

Die Auseinandersetzung um die Rechte indigener Völker
auf internationaler Ebene sowie im nationalen und
regionalen Kontext stellt eine neue Arena der Politik dar, in
der sich staatliche und nicht-staatliche Akteure beteiligen

und die seit Mitte der 1990er Jahre an Bedeutung

gewonnen hat (Hodgson 2002).

Im Zentrum des Artikels stehen die Mbororo in
Nordwestkamerun, eine westafrikanische Hirtengruppe, die

im nationalpolitischen Kontext Kameruns eine
marginale Position einnimmt. Auf internationaler Ebene

geniessen die Mbororo seit 2005 den Status eines «indi-
genen Volkes» und sind bemüht, ihre Rechte auf
Selbstbestimmung und auf Kontrolle über natürliche
Ressourcen gegenüber dem Staat sowie rivalisierenden
Nachbargruppen durchzusetzen. Wie ich zeigen werde,

ist der Fall der Mbororo in doppelter Weise problematisch:

Zum einen steht ihre internationale Anerkennung
als «indigenes Volk» im Widerspruch zu lokalen
Vorstellungen von Autochthonie und Indigenität. Letztere
existieren in weiten Teilen West- und Zentralafrikas;
sie sind kolonialgeschichtlich geprägt und integraler
Bestandteil nationaler Politik (Bayart et al. 2001). Zum

anderen belegt der 2007 vorgefallene Konflikt um die

Herrschaftsnachfolge in Sabga in Nordwestkamerun,
dass die UNO-Deklaration über die Rechte indigener Völker

nicht das von der internationalen Gemeinschaft und
indigenen Völkern erhoffte politische Gewicht hat.

Der Artikel basiert auf langjährigen Studien zu
interethnischen Beziehungen und Identitätspolitik in Kamerun

(Pelican 2006), wiederholten Forschungsaufenthalten
in der Mbororo-Gemeinschaft in Nordwestkamerun

sowie auf der gelegentlichen Teilnahme an UNO-Ver-

anstaltungen zu indigenen Völkern in Genf. Die
empirischen Daten werden durch Internetrecherchen zur
Geschichte der Deklaration über die Rechte indigener
Völker sowie durch die Kontextualisierung der Problematik

in der Fachliteratur ergänzt (Pelican 2009)1.

1

Forschungsaufenthalte in Kamerun fanden zwischen 1996 und 2008 statt und wurden vom Max-Planck-Institut für Ethnologische Forschung in

Halle/Saale, dem Schweizerischen Nationalfonds und der Universität Zürich gefördert. Eine frühere Version dieses Beitrages wurde am Kongress der

deutschsprachigen Rechtssoziologie-Vereinigung in Luzern, 4.-6. September 2008, präsentiert. Mein Dank gilt den anonymen Gutachterinnen der

Zeitschrift Tsantsa für ihre stimulierenden Kommentare.

56 | TSANTSA # 14 • 2009:56-65



TSANTSA 8 14 • 2009

DIE UNO-DEKLARATION ÜBER

DIE RECHTE INDIGENER VÖLKER

Nach 23jährigen Verhandlungen wurde im September 2007

die Deklaration über die Rechte indigener Völker von der

UNO-Generalversammlung angenommen. Sie anerkennt das

Recht der Indigenen auf die Erhaltung und Förderung ihrer
Kulturen, Traditionen, Institutionen und Identitäten.
Zugleich verbietet sie ihre Diskriminierung und Marginali-
sierung. Darüber hinaus bestätigt sie ihr Recht auf
Selbstbestimmung, auf die Kontrolle über natürliche Ressourcen

in ihrem Siedlungsgebiet sowie auf Entschädigung für
Ländereien und Ressourcen, die enteignet, besetzt oder beschädigt

wurden2. Vertreter und Sympathisanten feierten die
Annahme der Deklaration als einen Meilenstein im Kampf
um die weltweite Anerkennung der Menschenrechte der

300 bis 500 Millionen Indigenen (z.B. informationsplatt-
form humanrights.ch.; International Work Group for

Indigenous Affairs 2007; Oldham und Frank 2008; Rohr 2007).

Indigene Völker wurden folglich in der Annahme bzw. Hoffnung

bestärkt, dass die Deklaration ihren Forderungen
Gewicht verleihen würde und sie mit Hilfe internationalen
Drucks ihre Rechte gegenüber intrusiven Staaten und
Wirtschaftskonzernen durchsetzen könnten. Tatsächlich bleibt
die Durchsetzung indigener Rechte jedoch prekär, da die

Deklaration in legaler Hinsicht nicht verbindlich ist,
sondern nur eine moralische Verpflichtung beinhaltet. Ihre
Umsetzung findet auf nationaler Ebene statt und bedarf
daher der Zustimmung und affirmativer Massnahmen der

Staaten, in denen indigene Völker leben. Die internationale
Gemeinschaft vertraut darauf, dass der UNO-Menschen-

rechtsrat und das ständige Forum für indigene Angelegenheiten

ausreichend politisches Gewicht besitzen, um die

Umsetzung der Deklaration zu gewährleisten. Darüber
hinaus sollen Nichtregierungsorganisationen bei der

Einforderung der Rechte eine wichtige Rolle spielen (informa-
tionsplattform humanrights.ch). Wie ich am Beispiel der

Mbororo in Kamerun zeigen werde, sind die Erwartungen
indigener Völker und der internationalen Gemeinschaft an
die Durchsetzbarkeit der Deklaration hoch gesteckt.

DAS KONZEPT «INDIGENE VÖLKER»:

POLITISCHE RELEVANZ UND ETHNOLOGISCHE KRITIK

Durch die von den Vereinten Nationen deklarierte Dekade

der «indigenen Völker» gewann das Konzept seit Mitte der

1990er Jahre international an politischer Bedeutung. Als

«indigen» gelten diejenigen Bevölkerungsgruppen, die mehrere

der folgenden Kriterien erfüllen: zeitliche Priorität in
Bezug auf Nutzung oder Besiedlung eines bestimmten
Territoriums, freiwillige Bewahrung kultureller Differenz,
historische und/ oder zeitgenössische Erfahrungen von Unterdrückung,

Marginalisierung, Enteignung oder Diskriminierung
sowie die Selbstidentifikation als indigenes Volk.

Diese Definition geht auf den UNO-Sonderberichtstatter
José Martinez Cobo und seine Studie über die Diskriminierung

indigener Völker von 1986 zurück und wurde 1996 von
Erica-Irene Daes, der Vorsitzenden der UNO-Working Group

on Indigenous Populations in einem Arbeitspapier zum Konzept

«indigene Völker» bestätigt. Wie Daes (1996) und
Vertreter indigener Völker argumentieren, kann es keine
universale Definition des Konzepts geben, da historische und
zeitgenössische Kontexte und Bedingungen, unter denen

Indigene leben, in verschiedenen Teilen der Welt variieren.
Cobo's Arbeitsdefinition hingegen ermöglicht marginali-
sierten Gruppen mit ähnlichen Erfahrungen, sich zu einer
politisch relevanten Gemeinschaft zu formieren und
kollektive Rechte einzufordern.

Afrikanische und asiatische Staaten sehen die Anwendung

von Cobo's Arbeitsdefinition aufgrund ihrer kolonialen

Geschichte und ethnischen Vielfalt als problematisch.
Die Delegation afrikanischer Staaten sprach sich noch 2006

gegen eine Annahme der Deklaration über die Rechte der

indigenen Völker aus (African Group 2006). Ihre Bedenken
wurden schliesslich zerstreut; unter anderem durch das

Zugeständnis, dass das Kriterium der zeitlichen Priorität
nicht auf den afrikanischen Kontinent zutrifft, da sonst
alle Afrikaner als Indigene des Kontinents gelten könnten
(African Commission on Human and Peoples' Rights 2007).

Parallel zu langjährigen Diskussionen in UNO- und
entwicklungspolitischen Kreisen, fand auch in der Ethnologie

eine weitreichende Auseinandersetzung mit dem Konzept

«indigene Völker» statt. Im Zentrum der Debatte stand
die Frage nach seiner universalen Anwendbarkeit und
Wissenschaftlichkeit (Barnard 2006; Pelican 2009). So wiesen

Afrika-Spezialisten schon früh darauf hin, dass sich
eine Unterscheidung zwischen «marginalisierter Urbevölkerung»

und «dominanten Nachzüglern» aufgrund komplexer

historischer Wanderungs- und Assimilationsprozesse in
Afrika nicht nachvollziehen lässt (Bowen 2000; Hodgson
2002; siehe auch Kopytoff 1987). Weiter zeigt die
ethnologische Kritik auf, dass das Konzept mit einer Ideologie

2 Die Deklaration ist in Arabisch, Chinesisch, Englisch, Französisch, Russisch und Spanisch auf der Internetseite des Office of the United Nations High
Commissioner for Human Rights zugänglich.

DOSSIER I 57



DOSSIER

der Konservierung «ursprünglicher» Lebensformen einhergeht;

d.h. Jäger- und Sammler-Gruppen sowie pastoralnomadische

Gesellschaften gelten als «indigene Völker» par
excellence, deren Lebens- und Wirtschaftsweisen vor dem

Verschwinden bewahrt werden sollen. Aus der Sicht von
Adam Kuper (2003, 2005) speist sich das Konzept «indigene

Völker» aus romantischen Vorstellungen des «edlen
Wilden» und ersetzt den ideologisch belasteten Begriff der

«primitiven Völker». Neuere ethnologische Fallstudien aus

Asien und Afrika befassen sich mit lokalen Aneignungen
des Konzeptes. So weist Tania Li (2002) am Beispiel Indonesiens

darauf hin, dass die Artikulierung indigener Identitäten

mit Prozessen der Exklusion einhergeht, die
unvorhergesehene, gewaltsame Züge annehmen können. Andere
Studien belegen, dass durch die Identifizierung als «indigenes

Volk» neue Loyalitäten und Hierarchien geschaffen
werden, welche bestehende Differenzen und Statusunterschiede

innerhalb einer Gesellschaft perpetuieren oder gar
verstärken können (Igoe 2006; Pelican 2009; Shah 2008).

Neben diesen kritischen Stimmen gibt es zahlreiche
Ethnologen, die dem Konzept «indigene Völker» positiv gegenüber

stehen und darin - im Sinne der UNO-Arbeitsgruppe

- ein geeignetes Instrument sehen, die kollektiven Rechte

marginalisierter Minderheiten durchzusetzen (z.B. Kenrick
und Lewis 2004; Saugestadt 2001). Wie aus den nachfolgenden

Ausführungen ersichtlich wird, kann ich mich dieser

Einschätzung nicht anschliessen. Während ich Kuper's

(2003) Kritik am fehlenden analytischen Wert des Konzepts
«indigene Völker» teile, möchte ich betonen, dass die Kategorie

für diejenigen, die sich als «indigene Völker»
identifizieren, durchaus Bedeutung und Realität hat (Barnard
2006). Dies gilt auch für die Mbororo in Nordwestkamerun,
deren Situation ich nun diskutieren möchte.

DIE MBORORO ALS «INDIGENES VOLK»

Gegenwärtig gibt es nach Schätzung der Nicht-Regierungs-
organisation Cultural Survival weltweit 350 Millionen Indigene

(Lutz 2007). Auf dem afrikanischen Kontinent sind
dies in erster Linie Jäger- und Sammlergruppen sowie
Pastoralnomaden (African Commission on Human and Peoples'

Rights 2007). Zu den international bekanntesten Gruppen

gehören die San, Maasai und Tuareg. Seit 2005 rechnen sich
auch die Mbororo in Kamerun der Kategorie «indigene
Völker» zu. Zugang zu dieser Identität erhielten sie über die

internationalen Kontakte der Mbororo-Nichtregierungsor-

ganisation MBOSCUDA (Mbororo Social and Cultural Development

Association), die seit Beginn der 1990er Jahre für die

Interessen der Mbororo in Kamerun eintritt. Vom Status
der Mbororo als «indigenes Volk» profitieren in erster Linie
die Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen von MBOSCUDA, die
als Vertreter der Mbororo an Treffen der UNO-Working Group

on Indigenous Popluations, der World Intellectual Property
Organisation und an internationalen Trainingsprogrammen
teilnehmen. Neben diesen individuellen Vorteilen stellt der

Status der Mbororo als «indigenes Volk» eine Ressource dar,
welche die Mbororo einsetzen, um ihre gesellschaftlich und

politisch marginale Stellung zu verbessern.

Die Mbororo gehören zur ethnischen Gruppe der Fulbe.
Sie sind in Nigeria, Niger, Tschad, Kamerun und der

Zentralafrikanischen Republik vertreten und leben
überwiegend in Regionen, die sich für die Rinderhaltung
eignen; so z.B. im anglophonen Nordwesten Kameruns, auch

bekannt als das Kameruner Grasland, wo sie sich seit

Beginn des 20. Jahrhunderts niedergelassen haben (Bou-
trais 1995-96). Hier stellen sie mit weniger als 10% der

Bevölkerung eine Minderheit dar, während der Grossteil der

Bewohner der Region zur ethnischen Kategorie der

Graslandgruppen gehört3. Letztere zeichnen sich durch
zentralisierte Königtümer und Konföderationen aus, welche
sich seit mehreren Jahrhunderten in dieser Region
etabliert haben. Ihre Mitglieder leben in erster Linie vom
Feldbau und sind meist Christen und zugleich Anhänger
lokaler afrikanischer Religionen. Die Graslandgruppen
unterhalten enge politische, wirtschaftliche und religiöse
Bindungen mit ihrem Siedlungsgebiet. Sie verstehen sich
als natives (Einheimische) und Schirmherren des Landes

und beanspruchen Kontrolle über die Vergabe von Land

und Nutzungsrechten. Die Mbororo hingegen schauen auf
eine Vergangenheit als Pastoralnomaden zurück, die ihr
heutiges Selbstverständnis wesentlich prägt. Die meisten
haben sich seit Jahrzehnten in ihren Weidegebieten
niedergelassen und ergänzen Viehwirtschaft mit Feldbau. Als
Muslime unterscheiden sich die Mbororo religiös sowie
kulturell von ihren Nachbarn (Pelican 2006).

In politischer Hinsicht nehmen die Mbororo eine marginale

Position ein, obwohl sie einen beträchtlichen Beitrag
zur regionalen Wirtschaft leisten. Da sie sich erst im letzten
Jahrhundert in dieser Region niedergelassen haben, gelten
sie als late-comers (Nachzügler), die unter der Schirmherrschaft

der jeweiligen Graslandkönige stehen, auf deren
Territorium sie siedeln. Diese Sichtweise wurde bereits von

3 Die Kategorie der Graslandgruppen setzt sich aus verschiedenen ethnischen Einheiten zusammen, die linguistische und kulturelle Ähnlichkeiten

teilen (Chilver und Kaberry 1967; Nkwi und Warnier 1982).

58 | TSANTSA # 14 2009



TSANTSA tt 14 • 2009

der britischen Kolonialregierung unterstützt, welche die

Mbororo im Rahmen der indirect rule als strangers (Fremde)

qualifizierte, während sie den Graslandgemeinschaften
den Status von natives (Einheimischen) zugestand (Bou-
trais 1995-96:112ff.; Njeuma und Awasom 1988)4. Im
unabhängigen Kamerun erhielten die Mbororo dieselben Bürgerrechte

wie ihre Graslandnachbarn, doch ihre Wahrnehmung
als «Nachzügler» und «Fremde» mit eingeschränkten
Landrechten wird bis heute weitgehend von Mitgliedern der

Graslandgruppen und Regierungsbeamten geteilt (Awasom

2003; Pelican 2008).

Über viele Jahrzehnte akzeptierten die Mbororo ihre
politisch untergeordnete Rolle und versuchten, ihre
Interessen über Klientelbeziehungen mit Graslandkönigen
und Staatsvertretern zu realisieren. Dies änderte sich

jedoch in den 1990er Jahren mit dem Aufkommen neuer
politischer Arenen im Rahmen von Kameruns Demokratisierung

(Davis 1995). Parallel zur Einführung eines

Mehrparteiensystems förderte die kamerunische Regierung die

Gründung ethnischer und regionaler Eliteorganisationen,
welche als Vermittler zwischen Bevölkerungsgruppen und
dem Staat agieren sollten. Viele Gruppen nahmen die
Gelegenheit einer direkten Interessenvertretung gegenüber
der Regierung wahr; unter ihnen auch die Mbororo, und
so wurde MB0SCUDA ins Leben gerufen.

Zu diesem Zeitpunkt gab es nur wenige Mbororo mit
Sekundarschul- oder Universitätsbildung. Diejenigen, die
ihre Tätigkeit als Hirten gegen ein Leben in der Stadt
als Händler oder Studenten eingetauscht hatten, ergriffen

die Gelegenheit, sich zusammenzuschliessen und ihre
eigene Zukunft sowie die der Mbororo-Gemeinschaft neu
zu definieren. Ihr zentrales Anliegen bestand darin, ein
kollektives Bewusstsein zu generieren und darauf
aufbauend Entwicklungsprogramme zu entwerfen, die der
Gemeinschaft zugute kommen sollten. Sie machten es

sich zur Aufgabe, die Interessen der Mbororo gegenüber

dem kamerunischen Staat und internationalen
Organisationen zu vertreten. Tatsächlich entwickelte sich
MB0SCUDA im Lauf der 1990er und 2000er Jahre zur
wichtigsten Mbororo-Nichtregierungsorganisation mit
Programmen in den Bereichen Schulbildung, Frauenför¬

derung und Stärkung der Zivilgesellschaft (Hickey 2002;
Pelican 2008). Im Kontext ihrer entwicklungspolitischen
Aktivitäten und der Zusammenarbeit mit internationalen

Organisationen kamen MBOSCUDA-Vertreter erstmals
Mitte der 1990er Jahre mit der Internationalen Arbeitsgruppe

für Indigene Angelegenheiten (IWGIA) in Kontakt.
Sie stellten fest, dass die Mbororo die Erfahrungen anderer

«indigener Völker» teilten und grundlegende Kriterien
wie Marginalisierung, kulturelle Differenz und kollektive
Identität erfüllten. In der Hoffnung, dass eine verstärkte
internationale Vernetzung den Status der Organisation
fördere und die Durchsetzung der Ansprüche der Mbororo

erleichtere, bewarb sich MB0SCUDA um einen konsultativen

Status bei dem Economic and Social Council der UNO,

welcher ihr 2005 zugesprochen wurde. Seit diesem
Zeitpunkt repräsentiert MB0SCUDA die Mbororo nicht länger
nur als marginalisierte Minderheit, sondern als «indigenes

Volk». Die Aneignung dieser neuen Identität durch
die Mbororo-Gemeinschaft ist ein allmählicher Prozess,
der von MB0SCUDA über Informationsveranstaltungen
vorangetrieben wird. Entwicklungsprogramme, die den
Mbororo und anderen «indigenen Völkern» in Kamerun

zugute kommen sollen, sind angedacht.

KONFLIGIERENDE VORSTELLUNGEN VON

INDIGENITÄT UND AUT0CHTH0NIE

Die Mbororo sind auf internationaler Ebene als «indigenes

Volk» anerkannt. Ihre Vertreter sind regelmässig zu
UNO-Veranstaltungen eingeladen; gemeinsam mit den
Baka und Bagyeli Wildbeuter-Gruppen stehen sie im
Zentrum einer ILO-Studie zu indigenen Völkern in Kamerun
(Tchoumba 2006)5. Im national- und regionalpolitischen
Kontext Kameruns hingegen ist das Konzept «indigene
Völker» zweitranging. Hier dominiert eine andere Form

der Kategorisierung, die sich ähnlicher Begrifflichkeiten
bedient, jedoch auf andere Vorstellungen von Indigenität
zurückgreift, welche kolonialgeschichtlich bedingt sind.
So wird im frankophonen Kamerun zwischen autochtones
und allochtones unterschieden; eine Differenzierung, die
das Kriterium der zeitlichen Priorität privilegiert und die

Vorstellung beinhaltet, dass diejenige Gruppe, die sich als

4 Kamerun hat eine dreigeteilte koloniale Erfahrung: als deutsches Herrschaftsgebiet (1884-1916), später als englisches und französisches
Protektorat (bis 1961).

5 Nicht alle Gruppen, die sich als «indigene Völker» verstehen, erhalten internationale Anerkennung. So wurde beispielsweise ein MBOSCUDA-Vertreter

angefragt, den Antrag der Moko-oh auf Teilnahme an Sitzungen der World Intellectual Property Organisation zu begutachten. Die Moko-oh sind eine

Graslandgruppe in Nordwestkamerun, die auf der Basis historischer Erfahrungen von Unterdrückung und Enteignung durch koloniale und postkoloniaie
Mächte den Status eines «indigenen Volkes» beanspruchen (AFTRADEMOP 2005). Ihr Antrag wurde letztlich abgelehnt mit der Begründung, dass sie das

Kriterium «kultureller Differenz» nicht erfüllen, da sie dieselben kulturellen Merkmale wie ihre Graslandnachbargruppen aufweisen.

DOSSIER | 59



DOSSIER

erste in einem Siedlungsgebiet niedergelassen hat, religiöse

Verantwortung und politische Kontrolle über dieses

Territorium beanspruchen kann. Demzufolge qualifizieren

sich in Nordwestkamerun nicht die Mbororo sondern
die Graslandgruppen als autochtones, da sie seit Jahrhunderten

in dieser Region siedeln, ihre Ahnen hier begraben
sind und sie sich als Beschützer und Schirmherren des

Landes verstehen. Wie weiter oben ausgeführt, gelten die
Mbororo dagegen als Nachzügler und Fremde mit
eingeschränkten Landrechten. Die daraus resultierende Kate-

gorisierung der Mbororo auf lokaler Ebene als allochtone

und - entsprechend der international gültigen UNO-Definition

- zugleich als indigenous ist widersprüchlich.

Das Prinzip der zeitlichen Priorität als Grundlage
politischer Dominanz existiert in vielen Teilen Afrikas und wird
von lokalen Akteuren dazu benutzt, territoriale und
politische Ansprüche zu legitimieren (Lentz 2006). In einigen
Ländern wie z.B. in der Côte d'Ivoire, der Demokratischen

Republik Congo und in Kamerun spielen Autochthonie-Dis-
kurse auch auf nationaler Ebene eine wichtige Rolle (Bayart
et al. 2001). Sie richten sich in erster Linie gegen Migranten
aus anderen Ländern oder Regionen, deren Ansprüche auf
natürliche Ressourcen und politische Repräsentation von
der Lokalbevölkerung infrage gestellt werden. Wie das

Beispiel Kamerun zeigt, werden diese Diskurse von der nationalen

Regierung geschickt aufgenommen und instrumentalisiert,

um politische Oppositionsgruppen zu schwächen.

So hat in den letzten fünfzehn Jahren eine «Politik der

Zugehörigkeit» (Geschiere und Nyamnjoh 2000) an Aktualität

gewonnen, die darauf abzielt, politische Loyalitäten

über ethnische Zugehörigkeit zu manipulieren. Als

die Regierung zu Beginn der 1990er Jahre ein
Mehrparteiensystem einführte, kam die Frage auf, nach welchen

Kriterien die Rechte, für politische Ämter zu kandidieren
bzw. wählen zu dürfen, verliehen werden sollen. Hier boten
sich verschiedene Möglichkeiten an, zumal Kamerun auf
eine lange Geschichte interner Mobilität und Arbeitsmigration

zurückblickt. Die von der Regierung privilegierte
Variante definiert Zugehörigkeit über «ethnische Wurzeln»

(roots and origins)-, d.h. Priorität erhielten «Autochthone»
und «indigene Minderheiten», während «Fremde» und

«Migranten» zur Wahrnehmung ihrer politischen Bürgerrechte

in ihre Heimatorte zurückkehren sollten (Geschiere

2001). Im Zusammenhang mit diesen Regelungen wurde
1996 die kamerunische Verfassung dahingehend geändert,
dass sie den Schutz von Minderheiten und die Einhaltung
der Rechte indigener Bevölkerungsgruppen verspricht6 -
jedoch ohne jemals zu definieren, welche Gruppen im
nationalen Kontext als Minderheiten oder als indigen gelten.

Vor dem Hintergrund der ambivalenten Haltung der

kamerunischen Regierung gegenüber dem Konzept «indigene

Völker» möchte ich mich nun der Darstellung und

Analyse des Konflikts um die Mbororo-Herrschaftsnach-
folge in Nordwestkamerun zuwenden. Im Zentrum unseres
Interesses steht das Zusammenspiel lokaler, staatlicher
und internationaler Strategien der Normendurchsetzung.
Insbesondere geht es um die Versuche der Mbororo-Gemein-

schaft, ungleiche Machtbeziehungen mittels Rekurs auf
die Rechte indigener Völker auszugleichen7.

UNGLEICHE MACHTBEZIEHUNGEN

UND NEUE POLITISCHE ARENEN

Die Auseinandersetzungen um die Herrschaftsnachfolge in
Sabga sind eingebettet in eine Reihe früherer Konflikte
zwischen den Mbororo und dem wohlhabenden und politisch
einflussreichen Geschäftsmann Yaya8, der sich als Mitglied
und Patron der Mbororo-Gemeinschaft Nordwestkameruns
sieht. Viele Mbororo hingegen streiten ihm den Status eines

gebürtigen Mbororo ab und werfen ihm unrechtmässige
Bereicherung auf Kosten der Mbororo-Gemeinschaft vor. So

beanspruchte Yaya in den 1980er Jahren zwei umfangreiche
Landstriche, die von den Mbororo als Weidegebiete genutzt
wurden, um sie in kommerzielle Landwirtschaftsbetriebe
umzuwandeln. Die kamerunische Regierung unterstützte
sein Vorhaben als einen Beitrag zum regionalen
Wirtschaftswachstum. In der Folge wurden zahlreiche Mbororo-
Familien umgesiedelt, ohne jedoch von Yaya für den Verlust
ihrer Weidegebiete und Gehöfte entschädigt zu werden. In
den folgenden Jahren gab es immer wieder Auseinandersetzungen

um Land zwischen Yaya und einzelnen Mbororo. In
einigen Fällen gelang es Yaya, eine Übereinkunft mit den

betroffenen Familien auszuhandeln; in anderen Fällen kam

es zu offenen Konflikten, die häufig damit endeten, dass

Mbororo-Personen verhaftet wurden (MB0SCUDA 2007).

6 Die genaue Formulierung lautet: «The State shall ensure the protection of minorities and shall preserve the rights of indigenous populations in

accordance with the law» (preamble 96-6, Constitution of the Republic of Cameroon 1996).

7 In der Darstellung des Konflikts stütze mich ausschliesslich auf Informationen, die der Mbororo-Gemeinschaft und MB0SCUDA zugänglich waren,
und nehme deshalb eine Mbororo-Perspektive ein.

8 Für die in den Konflikt um die Herrschaftsnachfolge in Sabga involvierten Personen werden Pseudonyme verwendet.

60 j TSANTSA # 14 • 2009



TSANTSA # 14 • 2009

Als erfolgreicher Geschäftsmann mit mehreren
Unternehmen im In- und Ausland und als langjähriges Mitglied
der Regierungspartei nimmt Yaya eine angesehene Stellung
in Kameruns politischen Kreisen ein. Den Mbororo in
Nordwestkamerun hingegen fehlen vergleichbare Beziehungen
auf regionaler und nationaler Ebene. Wir haben es also mit
ungleichen Machtbeziehungen zu tun, die es Yaya erlauben,
seine Interessen mit finanziellen oder auch gewaltsamen
Mitteln durchzusetzen. Er gründete in den 1990er Jahren
eine Nichtregierungsorganisation zur Vertretung der

Interessen kamerunischer Viehhalter. Diese Nichtregierungsorganisation

trat jedoch sehr bald in ein Konkurrenzverhältnis

mit MBOSCUDA und Yaya sah sich veranlasst, die

damaligen Leiter von MBOSCUDA wegen Verleumdung ins
Gefängnis zu bringen. Zu diesem Zeitpunkt hatte die

Nichtregierungsorganisation bereits erste, individuelle Kontakte
zu internationalen Menschenrechtsorganisationen, mit
deren Unterstützung es gelang, das Gericht davon zu
überzeugen, die Anklage als unbegründet fallenzulassen (Davis
1995; New Internationalist 1996).

Dieser Vorfall trug singifikant zu MBOSCUDAs wachsender

Popularität bei und leitete eine neue Ära in der politischen
Bewusstseinsbildung unter den Mbororo in Nordwestkamerun
ein. Die Freisprechung der drei MBOSCUDA-Anführer wurde
als Beweis dafür genommen, dass Yayas Macht begrenzt ist
und dass die Mbororo trotz ihrer politisch und sozial marginalen

Stellung dieselben Bürger- und Menschenrechte besitzen
wie alle anderen Staatsbürger Kameruns (Hickey 2002; Pelican

2008). Für Yaya und seine Nichtregierungsorganisation
bedeutete dieser Vorfall eine vorübergehende Niederlage.
Seine Ansprüche auf Mbororo-Weideland und Entschädigung
für politische Dienste hielt er aber weiterhin aufrecht. Viele
Mbororo waren und sind jedoch nicht länger bereit, Yayas

Forderungen unhinterfragt nachzukommen.

DER KONFLIKT UM DIE

HERRSCHAFTSNACHFOLGE IN SABGA

Sabga ist die älteste und grösste Mbororo-Siedlung in
Nordwestkamerun. Sie wurde in den späten 1910er Jahren von
Sawga gegründet und nach ihm benannt. Heute zählt sie

eine Bevölkerung von mehr als 2000 Einwohnern, die sich
mehrheitlich aus Mbororo sowie aus Muslimen unterschiedlicher

Herkunft und Mitgliedern bäuerlicher Graslandgruppen
zusammensetzt (Davis 1995). Im politischen und adminis¬

trativen Sinne gilt Sabga als der Hauptsitz der Mbororo dieser

Region und ihr Herrscher trägt als einziger in Nordwestkamerun

den Titel Lamido9. Als im Juni 2007 der damalige
Lamido verstarb, stellte sich die Frage nach seiner Nachfolge.
Zwei Konkurrenten taten sich hervor: auf der einen Seite

Musa, der von der Mbororo-Gemeinschaft von Sabga
favorisiert wird; auf der anderen Seite Sali, der vom Geschäftsmann

Yaya unterstützt wird. Für letzteren bietet eine enge
Beziehung zum neuen Lamido die Möglichkeit verstärkter
Einflussnahme auf Mbororo-interne Angelegenheiten sowie

Zugang zu Sabga-Weideland, welches an sein Territorium
angrenzt und eine Ausweitung seines Unternehmens erlauben

würde. Die Sabga-Gemeinschaft ist sich der Aspirationen
von Yaya bewusst, da dieser bereits zu früheren Zeitpunkten
versucht hatte, die Freundschaft der vorhergehenden Lamibe

zu gewinnen und Zugang zu Sabga-Land zu erlangen.

Beide Kandidaten können Ansprüche auf den Thron
geltend machen: Sali ist der jüngere Bruder des verstorbenen
Lamido und der letzte lebende Sohn Sawgas. Nachdem alle

seine Brüder das Amt innehatten, wäre die Reihe nun an ihm,
wie dies im Testament des vorletzten Lamido festgehalten
wurde. Musa hingegen ist ein Enkel Sawgas. Er gilt seit Jahren

als der zukünftige Lamido und agierte als die rechte Hand
des verstorbenen Herrschers. Er geniesst das Vertrauen der

politischen Elite Sabgas, die der Einflussnahme des Geschäftsmannes

Yaya kritisch gegenüber steht. Es handelt sich hierbei
um die Mitglieder des traditionellen Rates, die Musa kurz nach
dem Tod des früheren Lamido in einem demokratischen
Verfahren zum legitimen Nachfolger wählten. Die Entscheidung,
welcher der beiden Kandidaten offiziell als Lamido eingesetzt
werden soll, liegt jedoch bei der kamerunischen Regierung.
Diese wird durch den Distriktverwalter repräsentiert, der -
wie das im kamerunischen Verwaltungssystem üblich ist -
aus einer anderen Region des Landes kommt und die
lokalpolitischen Regeln nur bedingt kennt bzw. respektiert.

Nun beginnt ein Tauziehen zwischen den zwei Fraktionen,
die unterschiedliche Strategien einsetzen, um die
Entscheidungsträger von der Legitimität ihres Kandidaten zu

überzeugen. Wie sich bald herausstellt, tendiert die regionale
Verwaltung dazu, Yayas Kandidaten zu unterstützen. Die

Mbororo-Gemeinschaft von Sabga ist nicht bereit, diese

Entwicklung hinzunehmen und leistet Widerstand. Mittels
Protestaktionen und politischer Lobbyarbeit versuchen Mitglieder
der Sabga-Elite, die Entscheidung der regionalen Verwaltung
rückgängig zu machen. Sie werden darin von MBOSCUDA-Mit-

9 Lamido (im Plural: Lamibe) ist der Titel für einen Fulbe-Herrscher höheren Grades. Die Mbororo - als ursprünglich pastoral-nomadisches Volk -
haben eine weniger elaborierte politische Hierarchie wie die sesshaften Fulbe Nordkameruns. Ihre Anführer sind in erster Linie Leiter einer
Migrations- bzw. Transhumanzgruppe und tragen den Titel Ardo.

DOSSIER | 61



DOSSIER

arbeitern unterstützt, die ihre nationalen und internationalen
Kontakte nutzen, um die Vorfälle in Sabga publik zu machen.

Darüber hinaus üben sie Druck auf die kamerunische Regierung

aus, um die Rechte der Mbororo auf politische
Selbstbestimmung und die Verwaltung ihres Siedlungsgebietes
geltend zu machen. Während es zeitweilig so aussieht, als ob

letztere bereit ist, ihre Entscheidung zu revidieren, wird nach

einem Jahr bekannt, dass Yayas Protégé Sali für seine administrative

Tätigkeit als Lamido vom Staat bereits entlöhnt wird
und somit de facto im Amt bestätigt ist.

DIE POSITION DER KAMERUNISCHEN REGIERUNG

Wie weiter oben schon angedeutet wurde, spielt die
kamerunische Regierung geschickt mit dem Konzept «indigene
Völker», indem sie den Begriff formal in der nationalen
Verfassung verankert hat, ohne jedoch in konkreten Fällen

zu definieren, welche Gruppen in Kamerun als «indi-
gen» gelten. Die daraus resultierende Ambiguität und der

damit verbundene Spielraum erlauben es der nationalen
Regierung, als Vorreiterin der Rechte indigener Völker
aufzutreten, ohne diese jedoch praktisch umsetzen zu
müssen; beispielsweise die Anerkennung des Rechtes auf
politische Selbstbestimmung im Fall der Mbororo.

Das geschickte Spiel mit dem Konzept «indigene
Völker», mit dem der kamerunische Staat internationalen
Geldgebern seine vermeintliche Bereitschaft zur Akzeptanz

globaler Normen signalisiert, sehe ich als eine Taktik,

die ihn als einen «listigen Staat» qualifiziert. Das

Konzept des listigen Staates wurde von Shalini Randeria

(2003; Eckert und Randeria 2006) am Beispiel Indiens
entwickelt und dient der Analyse politischer Strategien
im Kontext von internationaler Entwicklungspolitik und
Globalisierung. Es bezeichnet Staaten, die zugleich Opfer
und Gestalter neoliberaler Prozesse sind und versuchen,
aus ihrer vemeintlichen Schwäche Kapital zu schlagen,
um sich der Verantwortung gegenüber den eigenen
Bürgern zu entziehen (Randeria 2003: l)10. Aus meiner Sicht
handelt es sich im Falle von Kamerun um einen «listigen»
Staat, der die Auflagen der internationalen Gemeinschaft

nur selektiv umsetzt. In diesem Sinne hat die Regierung
das Konzept «indigene Völker» für ihre eigenen Zwecke

appropriiert und instrumentalisiert, ohne dass margina-
lisierte Bevölkerungsgruppen, die international als indigene

Völker anerkannt sind, davon profitieren.

Randeria (2003) hebt weiterhin hervor, dass Staaten
nicht als homogene Akteure gesehen werden dürfen, da

sich die Logik staatlichen Handelns auf nationaler und
regionaler Ebene unterscheidet. Dieses Argument bestätigt

sich auch im Konflikt um die Herrschaftsnachfolge
in Sabga. So scheinen die in den Konflikt involvierten
Regierungsbeamten unterschiedliche Positionen und
abweichende, zum Teil konfligierende Interessen zu
vertreten. Hinzu kommen persönliche Interessen, welche
individuelle Sympathien und Entscheidungen beeinflussen

(Bayart et al. 1999). Vor diesem Hintergrund ist es

schwierig einzuschätzen, inwieweit die Einsetzung von
Yaya's Kandidaten Sali als Lamido eine konsistente
Strategie der nationalen Regierung widerspiegelt beziehungsweise

inwiefern sie aus dem Zusammenspiel der Entscheidungen

der involvierten Regierungsbeamten resultiert.

SCHLUSSFOLGERUNGEN

Ausgangspunkt des vorliegenden Artikels war die
Annahme der Deklaration über die Rechte indigener Völker
und die damit verbundenen Erwartungen ihrer effektiven
Umsetzung in nationalen Kontexten. Wie das Beispiel des

Konflikts um die Mbororo-Herrschaftsnachfolge in
Nordwestkamerun jedoch gezeigt hat, sind die Erwartungen
indigener Völker und der internationalen Gemeinschaft

zu hoch gesteckt, da sie dem komplexen Zusammenspiel
der Interessen und Strategien staatlicher und nicht-staatlicher

Akteure im lokalen, nationalen sowie im internationalen

Kontext unzureichend Rechnung tragen.

Wie unsere Analyse ausserdem zeigte, eignet sich das

Konzept «indigene Völker» nicht nur zur Aneignung durch

marginalisierte Bevölkerungsgruppen sondern auch durch
Staaten, insbesondere «listige Staaten» wie Kamerun. Das

Beispiel der Mbororo in Kamerun steht repräsentativ für
viele Bevölkerungsgruppen in Afrika, für die sich im Kontext

von Globalisierung und wechselnden entwicklungspolitischen

Diskursen neue politische Arenen eröffnet haben.

Ihre Versuche, durch die Aneignung internationaler
Diskurse über die Rechte indigener Völker Interessen- und
Machtdifferenzen auf lokaler Ebene auszugleichen, gehen
Hand in Hand mit der Notwendigkeit, ihre Beziehungen
zum Staat und dessen Vertretern neu auszuhandeln.

10 Ein ähnliches Argument verfolgt Jean-Francois Bayart (2000) mit seinem Konzept von Afrikas Extraversion, welches darauf hinweist, dass

politische und wirtschaftliche Abhängigkeiten durchaus aktive Handlungsstrategien darstellen können und dass viele afrikanische Staaten und

Politiker die von der internationalen Gemeinschaft auferlegten Konditionen zu ihrem eigenen Vorteil manipulieren.

62 | TSANTSA tt 14 • 2009



TSANTSA # 14 • 2009

BIBLIOGRAPHIE

AFRICAN COMMISSION ON HUMAN AND PEOPLES' RIGHTS

2007. «Advisory Opinion», www.iwgia.org/graphics/
Synkron-Library/Documents/InternationalProcesses/
DraftDeclaration/07-08-08Advisory0pinionENG.pdf
(letztmalig besucht am 25.04.08).

AFRICAN GROUP

2006. «Draft Aide Memoire», www.ipacc.org.za/uploads/
docs/Africanaidememoire.pdf (letztmalig besucht am

25.04.08).

AFTRADEMOP

2005. «Association for the Reconstruction and

Development of the Moko-oh Peoples Cameroon», www.
yachaywasi-ngo.org/AFTRADEMOPinfo.pdf (letztmalig
besucht am 25.04.08).

AWASOM Nicodemus

2003. «From Migrants to Nationals, and from Nationals to
Undesirable Elements: The Case of the Fulani (Mbororo)
Muslim Graziers in Cameroon's North West Province», in:
Catherine COQUET VIDROVITCH et al. (Ed.), Etre étranger et

migrant en Afrique du XX' siècle. Enjeux identitaires et modes

d'insertion, p. 403-414. Paris: L'Harmattan.

BARNARD Alan
2006. «Kalahari Revisionism, Vienna and the <Indigenous
Peoples> Debate». Social Anthropology 14(1): 1-16.

BAYART Jean-François
2000. «Africa in the World: A History of Extraversion».

African Affairs 99: 217-267.

BAYART Jean- François, ELLIS Stephen, HIBOU Béatrice
1999. The Criminalization of the State. Bloomington:
University of Indiana Press.

BAYART Jean-François, GESCHIERE Peter,
NYAMNJOH Francis

2001. «Autochtonie, démocratie et citoyenneté en Afrique».
Critique Internationale 10: 177-194.

BOUTRAIS Jean

1995-96. Hautes terres d'élevage au Cameroun. Paris: ORSTOM.

BOWENJohn

2000. «Should We Have a Universal Concept of Undigenous
Peoples' Rights>? Ethnicity and Essentialism in the Twenty-
first Century». Anthropology Today 16(4): 12-16.

CHILVER Elizabeth, KABERRY Phyllis
1967. Traditional Bamenda. The Pre-colonial History and

Ethnography of the Bamenda Grassfields. Buea, Cameroon:

Government Printer.

COBO José Martinez
1986. «Study of the Problem of Discrimination against
Indigenous Populations». UN Doc. E/CN.4/Sub.2/1986/7.
Geneva: United Nations.

DAES Erica

1996. «Working Paper on the Concept of Indigenous
Peoples». UN Doc. E/CN.4/Sub.2/AC.4/1996/2. www.unhchr.

ch/Huridocda/Huridoca.nsf/(Symbol)/E CN.4.Sub.2.AC.4.

1996.2.En?0pendocument (letztmalig besucht am 25.04.08).

DAVIS Lucy
1995. «Opening Political Space in Cameroon: The

Ambiguous Response of the Mbororo». Review ofAfrican
Political Economy 22(64): 213-228.

ECKERT Andreas, RANDERIA Shalini
2006. «Vom Imperialismus zum Empire? Globalisierung aus

aussereuropäischer Sicht», in: Andreas ECKERT, Shalini
RANDERIA (Hg.), Vom Imperialismus zum Empire?

Globalisierung aus postkolonialer Perspektive, S. 1-25.

Frankfurt am Main: Suhrkamp.

GESCHIERE Peter

2001. «Issues of Citizenship and Belonging in Present-day
Africa», in: Lubos KROPACEK, Peter SKALNIK (Eds), Africa
2000. Forty years ofAfrican studies in Prague, p. 93-108.

Prague: Set Out.

GESCHIERE Peter, NYAMNJOH Francis

2000. «Capitalism and Autochthony: The Seesaw of Mobility
and Belonging». Public Culture 12(2): 423-452.

HELFREICH Silke
2007. «Rechte indigener Völker». CommonsBlog, 19.09.2007,

commonsblog.wordpress.com/2007/09/19/rechte-indigener-
volker-uber-ihre-und-unsere-commons/ (letztmalig besucht

am 05.09.08).

HICKEY Sam

2002. «Transnational NGDOs and Participatory Forms of

Rights-based Development: Converging with the Local

Politics of Citizenship in Cameroon». Journal of
International Development 14: 841-857.

DOSSIER I 63



DOSSIER

HODGSON Dorothy
2002 «Introduction: Comparative Perspectives on the

Indigenous Rights Movement in Africa and the Americas».

American Anthropologist 104(4): 1037-1049.

IGOE Jim
2006. «Becoming Indigenous Peoples: Difference,

Inequality, and the Globalization of East African Identity
Politics». African Affairs 105(420): 399-420.

INFORMATIONSPLATTFORM HUMANRIGHTS.CH

n.d. «Deklaration der Rechte indigener Völker».

www.humanrights.ch/home/de/Themendossiers/
Minderheitenrechte/Standards/UN0/idart_4599-content.
html (letztmalig besucht am 05.09.08).

IWGIA (International Work Group for Indigenous Affairs)
2007. «Declaration on the Rights of Indigenous Peoples». 14.09.07,

iwgia.inforce.dk/sw248.asp (letztmalig besucht am 05.09.08).

KENRICK Justin, LEWIS Jerome

2004. «Indigenous Peoples' Rights and the Politics of the
Term <Indigenous». Anthropology Today 20(2): 4-9.

KOPYTOFF Igor
1987. «The Internal African Frontier. The Making of African
Political Culture», in: Igor KOPYTOFF (Ed.), The African
Frontier. The Reproduction of Traditional African Societies, p.

3-84. Bloomington: Indiana University Press.

KUPER Adam

2003. «The Return of the Native». Current Anthropology

44(3): 389-395, 400-401.

2005. The Reinvention of Primitive Society. Transformations of
a myth. London / New York: Routledge.

LENTZ Carola

2006. «First-comers and Late-comers: Indigenous Theories

of Land Ownership in the West African Savanna», in:
Richard KUBA, Carola LENTZ (Eds), Land and the Politics of
Belonging in West Africa, p. 35-56. Leiden/etc: Brill.

LI Tania

2000. «Articulating Indigenous Identity in Indonesia:
Resource Politics and the Tribal Slot». Society for
Comparative Study of Society and History 42: 149-179.

LUTZ Ellen

2007. «Indigenous Rights and the UN». Anthropology News

48(2): 28.

MBOSCUDA

2007. Report on Human Rights Abuse against Mbororo

Pastoralists in North West Cameroon. MBOSCUDA archive,
Bamenda.

NEW INTERNATIONALIST

1996. «End Piece: Dry Words», www.newint.org/issue277/
endpiece.htm (letztmalig besucht am 04.07.08).

NJEUMA Martin, AWASOM Nicodemus

1990. «The Fulani and the Political Economy of the
Bamenda Grasslands, 1940-1960». Paideuma 36: 217-233.

NKWI Paul Nchoji, WARNIER Jean-Pierre

1982. Elements for a History of the Western Grassfields.

Yaoundé: University of Yaoundé Press.

OFFICE OF THE UNITED NATIONS HIGH COMMISSION

FOR HUMAN RIGHTS

2007. Declaration on the Rights of Indigenous Peoples. www2.

ohchr.org/english/issues/indigenous/declaration.htm
(letztmalig besucht am 10.02.09).

OLDHAM Paul, FRANK Miriam Anne

2008. «We the Peoples...) The United Nations Declaration

on the Rights of Indigenous Peoples». Anthropology Today

24(2): 5-9.

PELICAN Michaela

2006. Getting Along in the Grassfields: Interethnic Relations

and Identity Politics in Northwest Cameroon. Unpublished
PhD thesis, Martin-Luther Universität Halle-Wittenberg.

2008. «Mbororo Claims to Regional Citizenship and Minority
Status in Northwest Cameroon». Africa 78(4): 540-560.

2009. «Complexities of Indigeneity and Autochthony: An
African Example». American Ethnologist 36(1): 149-162.

RANDERIA Shalini
2003. «Cunning States and Unaccountable International
Institutions: Social Movements and the Rights of Local

Communities to Common Property Resources». European
Journal of Sociology 16(1): 27-60.

ROHR Johannes

2007. «Sieg im Krieg ums kleine <s», taz.de, 14.09.2007,

www.taz.de/l/debatte/kommentar/artikel/l/sieg-im-krieg-
ums-kleine-s/?src=MA&cHash= 6b0c7ecd56 (letztmalig
besucht am 05.09.08).

64 | TSANTSA Ö14 2009



TSANTSA # 14 • 2009

SAUGESTAD Sidsel

2001. The Inconvenient Indigenous: Remote Area Development
in Botswana, Donor Assistance and the First People of the

Kalahari. Uppsala: The Nordic Africa Institute.

SHAH Alpa
2007. «The Dark Side of Indigeneity? Indigenous People,

Rights and Development in India». History Compass 5-6:

1806-1832.

STAVENHAGEN Rodolfo

2007. «Report on the Situation of Human Rights and

Fundamental Freedoms of Indigenous Peoples; Addendum:

Summary of Cases Transmitted to Governments and Replies

Received», 20.09.07, file: A/HRC/6/15/Add.l, www2.ohchr.

org/english/bodies/hrcouncil/docs/6session/A.HRC.6.15.
Add.l.pdf (letztmalig besucht am 05.09.08).

TCH0UMBA Belmond

2006. Indigenous and Tribal Peoples and Poverty Reduction

Strategies in Cameroon. Project to Promote ILO Policy on

Indigenous and Tribal Peoples (PRO 169). Publication of the
International Labor Organization, www.ilo.org/public/
english/standards/norm/egalite/itpp/activity/cameroon/
tchoumba.pdf (letztmalig besucht am 04.07.07).

AUTORIN

Michaela Pelican studierte Ethnologie, Philosophie und Religionswissenschaft an der Universität Bayreuth und schloss ihr
Studium mit einer Arbeit zur sozio-ökonomischen Situation semi-nomadischer Fulbe-Frauen in Kamerun ab. Als Doktorandin
am Max-Planck-Institut für ethnologische Forschung in Halle/Saale beschäftigte sie sich mit interethnischen Beziehungen
und Identitätspolitik im Kameruner Grasland. Seit Oktober 2006 ist sie an der Universität Zürich tätig und forscht seit
kurzem zu transnationalen Beziehungen kamerunischer muslimischer Migrantinnen.

Ethnologisches Seminar der Universität Zürich, Andreasstr. 15, 8050 Zürich
m.pelican@access.uzh.ch

DOSSIER | 65


	Auseinandersetzungen um die Rechte indigener Völker : das Beispiel der Mbororo in Nordwest Kamerun

