Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 14 (2009)

Artikel: Auseinandersetzungen um die Rechte indigener Voélker : das Beispiel
der Mbororo in Nordwest Kamerun

Autor: Pelican, Michaela

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007315

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOSSIER

AUSEINANDERSETZUNGEN UM
DIE RECHTE INDIGENER VOLKER

DAS BEISPIEL DER MBORORO IN NORDWEST KAMERUN

ABSTRACT: CONTESTED INDIGENOUS RIGHTS: THE CASE OF THE MBORORO IN NORTHWEST CAMEROON

This article discusses the problematic application of the concept of «indigenous peoplesy in the African context. It critically considers
the effects of international interventions aimed at reinforcing the realisation of the rights of indigenous peoples at the local and
national level. The argument presented will be illustrated by means of a leadership succession dispute involving conflicting strategies.

Schlagwdrter: Indigene Vélker - Minderheitenrechte - Mbororo - Kamerun

MICHAELA PELICAN

Der vorliegende Beitrag befasst sich mit der Frage, wie
das UNO-Konzept «indigene Volker» von verschiedenen
Akteuren als Ressource zur Durchsetzung ihrer Interes-
sen in gesellschaftlichen Konflikten instrumentalisiert
wird und dabei die Basis fiir die Bildung von Interessen-
gruppen darstellt.

Die Auseinandersetzung um die Rechte indigener Volker
auf internationaler Ebene sowie im nationalen und regi-
onalen Kontext stellt eine neue Arena der Politik dar, in
der sich staatliche und nicht-staatliche Akteure betei-
ligen und die seit Mitte der 1990er Jahre an Bedeutung
gewonnen hat (Hodgson 2002).

Im Zentrum des Artikels stehen die Mbororo in Nord-
westkamerun, eine westafrikanische Hirtengruppe, die
im nationalpolitischen Kontext Kameruns eine mar-
ginale Position einnimmt. Auf internationaler Ebene
geniessen die Mbororo seit 2005 den Status eines «indi-
genen Volkes» und sind bemiiht, ihre Rechte auf Selbst-
bestimmung und auf Kontrolle {iber natiirliche Res-
sourcen gegeniiber dem Staat sowie rivalisierenden
Nachbargruppen durchzusetzen. Wie ich zeigen werde,

ist der Fall der Mbororo in doppelter Weise problema-
tisch: Zum einen steht ihre internationale Anerkennung
als «indigenes Volk» im Widerspruch zu lokalen Vor-
stellungen von Autochthonie und Indigenitdt. Letztere
existieren in weiten Teilen West- und Zentralafrikas;
sie sind kolonialgeschichtlich geprdgt und integraler
Bestandteil nationaler Politik (Bayart et al. 2001). Zum
anderen belegt der 2007 vorgefallene Konflikt um die
Herrschaftsnachfolge in Sabga in Nordwestkamerun,
dass die UNO-Deklaration iiber die Rechte indigener Vol-
ker nicht das von der internationalen Gemeinschaft und
indigenen Vélkern erhoffte politische Gewicht hat.

Der Artikel basiert auf langjdhrigen Studien zu inte-
rethnischen Beziehungen und Identitdtspolitik in Kame-
run (Pelican 2006), wiederholten Forschungsaufenthal-
ten in der Mbororo-Gemeinschaft in Nordwestkamerun
sowie auf der gelegentlichen Teilnahme an UNO-Ver-
anstaltungen zu indigenen Vélkern in Genf. Die empi-
rischen Daten werden durch Internetrecherchen zur
Geschichte der Deklaration iiber die Rechte indigener
Volker sowie durch die Kontextualisierung der Problema-
tik in der Fachliteratur ergdnzt (Pelican 2009).

"Forschungsaufenthalte in Kamerun fanden zwischen 1996 und 2008 statt und wurden vom Max-Planck-Institut fir Ethnologische Forschung in
Halle /Saale, dem Schweizerischen Nationalfonds und der Universitat Ziirich gefordert. Eine friihere Version dieses Beitrages wurde am Kongress der
deutschsprachigen Rechtssoziologie-Vereinigung in Luzern, 4.-6. September 2008, prasentiert. Mein Dank gilt den anonymen Gutachterinnen der

Zeitschrift Tsantsa fiir ihre stimulierenden Kommentare.

56 | TSANTSA # 14 - 2009: 56-65



DIE UNO-DEKLARATION U?ER
DIE RECHTE INDIGENER VOLKER

Nach 23jdhrigen Verhandlungen wurde im September 2007
die Deklaration iiber die Rechte indigener Volker von der
UNO-Generalversammlung angenommen. Sie anerkennt das
Recht der Indigenen auf die Erhaltung und Forderung ihrer
Kulturen, Traditionen, Institutionen und Identitdten.
Zugleich verbietet sie ihre Diskriminierung und Marginali-
sierung. Dariiber hinaus bestdtigt sie ihr Recht auf Selbst-
bestimmung, auf die Kontrolle iiber natiirliche Ressourcen
in ihrem Siedlungsgebiet sowie auf Entschddigung fiir Lan-
dereien und Ressourcen, die enteignet, besetzt oder bescha-
digt wurden?. Vertreter und Sympathisanten feierten die
Annahme der Deklaration als einen Meilenstein im Kampf
um die weltweite Anerkennung der Menschenrechte der
300 bis 500 Millionen Indigenen (z.B. informationsplatt-
form humanrights.ch.; International Work Group for Indi-
genous Affairs 2007; Oldham und Frank 2008; Rohr 2007).
Indigene Volker wurden folglich in der Annahme bzw. Hoff-
nung bestdrkt, dass die Deklaration ihren Forderungen
Gewicht verleihen wiirde und sie mit Hilfe internationalen
Drucksihre Rechte gegeniiber intrusiven Staaten und Wirt-
schaftskonzernen durchsetzen konnten. Tatsdchlich bleibt
die Durchsetzung indigener Rechte jedoch prekdr, da die
Deklaration in legaler Hinsicht nicht verbindlich ist, son-
dern nur eine moralische Verpflichtung beinhaltet. Thre
Umsetzung findet auf nationaler Ebene statt und bedarf
daher der Zustimmung und affirmativer Massnahmen der
Staaten, in denen indigene Volker leben. Die internationale
Gemeinschaft vertraut darauf, dass der UNO-Menschen-
rechtsrat und das stdndige Forum fiir indigene Angelegen-
heiten ausreichend politisches Gewicht besitzen, um die
Umsetzung der Deklaration zu gewdhrleisten. Dariiber
hinaus sollen Nichtregierungsorganisationen bei der Ein-
forderung der Rechte eine wichtige Rolle spielen (informa-
tionsplattform humanrights.ch). Wie ich am Beispiel der
Mbororo in Kamerun zeigen werde, sind die Erwartungen
indigener Vélker und der internationalen Gemeinschaft an
die Durchsetzbarkeit der Deklaration hoch gesteckt.

DAS KONZEPT «INDIGENE VOLKER»:
POLITISCHE RELEVANZ UND ETHNOLOGISCHE KRITIK

Durch die von den Vereinten Nationen deklarierte Dekade
der «indigenen Volker» gewann das Konzept seit Mitte der
1990er Jahre international an politischer Bedeutung. Als

TSANTSA # 14 - 2009

«indigen» gelten diejenigen Bevilkerungsgruppen, die meh-
rere der folgenden Kriterien erfiillen: zeitliche Prioritdt in
Bezug auf Nutzung oder Besiedlung eines bestimmten Terri-
toriums, freiwillige Bewahrung kultureller Differenz, histo-
rische und / oder zeitgendssische Erfahrungen von Unterdrii-
ckung, Marginalisierung, Enteignung oder Diskriminierung
sowie die Selbstidentifikation als indigenes Volk.

Diese Definition geht auf den UNO-Sonderberichtstatter
José Martinez Cobo und seine Studie iiber die Diskriminie-
rung indigener Vélker von 1986 zuriick und wurde 1996 von
Erica-Irene Daes, der Vorsitzenden der UNO-Working Group
on Indigenous Populations in einem Arbeitspapier zum Kon-
zept «indigene Volker» bestdtigt. Wie Daes (1996) und Ver-
treter indigener Vélker argumentieren, kann es keine uni-
versale Definition des Konzepts geben, da historische und
zeitgenossische Kontexte und Bedingungen, unter denen
Indigene leben, in verschiedenen Teilen der Welt variieren.
Cobo’s Arbeitsdefinition hingegen ermoglicht marginali-
sierten Gruppen mit dhnlichen Erfahrungen, sich zu einer
politisch relevanten Gemeinschaft zu formieren und kol-
lektive Rechte einzufordern.

Afrikanische und asiatische Staaten sehen die Anwen-
dung von Cobo’s Arbeitsdefinition aufgrund ihrer koloni-
alen Geschichte und ethnischen Vielfalt als problematisch.
Die Delegation afrikanischer Staaten sprach sich noch 2006
gegen eine Annahme der Deklaration iiber die Rechte der
indigenen Vélker aus (African Group 2006). Ihre Bedenken
wurden schliesslich zerstreut; unter anderem durch das
Zugestdndnis, dass das Kriterium der zeitlichen Prioritdt
nicht auf den afrikanischen Kontinent zutrifft, da sonst
alle Afrikaner als Indigene des Kontinents gelten konnten
(African Commission on Human and Peoples’ Rights 2007).

Parallel zu langjahrigen Diskussionen in UNO- und ent-
wicklungspolitischen Kreisen, fand auch in der Ethnolo-
gie eine weitreichende Auseinandersetzung mit dem Kon-
zept «indigene Volker» statt. Im Zentrum der Debatte stand
die Frage nach seiner universalen Anwendbarkeit und Wis-
senschaftlichkeit (Barnard 2006; Pelican 2009). So wie-
sen Afrika-Spezialisten schon friih darauf hin, dass sich
eine Unterscheidung zwischen «marginalisierter Urbevol-
kerung» und «dominanten Nachziiglern» aufgrund komple-
xer historischer Wanderungs- und Assimilationsprozesse in
Afrika nicht nachvollziehen ldsst (Bowen 2000; Hodgson
2002; siehe auch Kopytoff 1987). Weiter zeigt die ethno-
logische Kritik auf, dass das Konzept mit einer Ideologie

2Die Deklaration ist in Arabisch, Chinesisch, Englisch, Franzdsisch, Russisch und Spanisch auf der Internetseite des Office of the United Nations High

Commissioner for Human Rights zuganglich.

DOSSIER | 57



DOSSIER

der Konservierung «urspriinglicher» Lebensformen einher-
geht; d.h. Jdger- und Sammler-Gruppen sowie pastoralno-
madische Gesellschaften gelten als «indigene Volker» par
excellence, deren Lebens- und Wirtschaftsweisen vor dem
Verschwinden bewahrt werden sollen. Aus der Sicht von
Adam Kuper (2003, 2005) speist sich das Konzept «indi-
gene Volker» aus romantischen Vorstellungen des «edlen
Wilden» und ersetzt den ideologisch belasteten Begriff der
«primitiven Vélker». Neuere ethnologische Fallstudien aus
Asien und Afrika befassen sich mit lokalen Aneignungen
des Konzeptes. So weist Tania Li (2002) am Beispiel Indone-
siens darauf hin, dass die Artikulierung indigener Identi-
tdten mit Prozessen der Exklusion einhergeht, die unvor-
hergesehene, gewaltsame Ziige annehmen konnen. Andere
Studien belegen, dass durch die Identifizierung als «indi-
genes Volk» neue Loyalitdten und Hierarchien geschaffen
werden, welche bestehende Differenzen und Statusunter-
schiede innerhalb einer Gesellschaft perpetuieren oder gar
verstdrken konnen (Igoe 2006; Pelican 2009; Shah 2008).

Neben diesen kritischen Stimmen gibt es zahlreiche Eth-
nologen, die dem Konzept «indigene Vélker» positiv gegen-
iiber stehen und darin - im Sinne der UNO-Arbeitsgruppe
- ein geeignetes Instrument sehen, die kollektiven Rechte
marginalisierter Minderheiten durchzusetzen (z.B. Kenrick
und Lewis 2004; Saugestadt 2001). Wie aus den nachfol-
genden Ausfiihrungen ersichtlich wird, kann ich mich die-
ser Einschédtzung nicht anschliessen. Wahrend ich Kuper’s
(2003) Kritik am fehlenden analytischen Wert des Konzepts
«indigene Volker» teile, mochte ich betonen, dass die Kate-
gorie fiir diejenigen, die sich als «indigene Volker» iden-
tifizieren, durchaus Bedeutung und Realitdt hat (Barnard
2006). Dies gilt auch fiir die Mbororo in Nordwestkamerun,
deren Situation ich nun diskutieren mdchte.

DIE MBORORO ALS «INDIGENES VOLK»

Gegenwadrtig gibt es nach Schédtzung der Nicht-Regierungs-
organisation Cultural Survival weltweit 350 Millionen Indi-
gene (Lutz 2007). Auf dem afrikanischen Kontinent sind
dies in erster Linie Jdger- und Sammlergruppen sowie Pas-
toralnomaden (African Commission on Human and Peoples’
Rights 2007). Zu den international bekanntesten Gruppen
gehoren die San, Maasai und Tuareg. Seit 2005 rechnen sich
auch die Mbororo in Kamerun der Kategorie «indigene Vol-
ker» zu. Zugang zu dieser Identitdt erhielten sie iiber die
internationalen Kontakte der Mbororo-Nichtregierungsor-

ganisation MBOSCUDA (Mbororo Social and Cultural Develop-
ment Association), die seit Beginn der 1990er Jahre fiir die
Interessen der Mbororo in Kamerun eintritt. Vom Status
der Mbororo als «indigenes Volk» profitieren in erster Linie
die Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen von MBOSCUDA, die
als Vertreter der Mbororo an Treffen der UNO-Working Group
on Indigenous Popluations, der World Intellectual Property
Organisation und an internationalen Trainingsprogrammen
teilnehmen. Neben diesen individuellen Vorteilen stellt der
Status der Mbororo als «indigenes Volk» eine Ressource dar,
welche die Mbororo einsetzen, um ihre gesellschaftlich und
politisch marginale Stellung zu verbessern.

Die Mbororo gehéren zur ethnischen Gruppe der Fulbe.
Sie sind in Nigeria, Niger, Tschad, Kamerun und der
Zentralafrikanischen Republik vertreten und leben iiber-
wiegend in Regionen, die sich fiir die Rinderhaltung eig-
nen; so z.B. im anglophonen Nordwesten Kameruns, auch
bekannt als das Kameruner Grasland, wo sie sich seit
Beginn des 20. Jahrhunderts niedergelassen haben (Bou-
trais 1995-96). Hier stellen sie mit weniger als 10% der
Bevdlkerung eine Minderheit dar, wahrend der Grossteil der
Bewohner der Region zur ethnischen Kategorie der Gras-
landgruppen gehort®. Letztere zeichnen sich durch zen-
tralisierte Konigtiimer und Konfoderationen aus, welche
sich seit mehreren Jahrhunderten in dieser Region eta-
bliert haben. Ihre Mitglieder leben in erster Linie vom
Feldbau und sind meist Christen und zugleich Anhdnger
lokaler afrikanischer Religionen. Die Graslandgruppen
unterhalten enge politische, wirtschaftliche und religigse
Bindungen mit ihrem Siedlungsgebiet. Sie verstehen sich
als natives (Einheimische) und Schirmherren des Landes
und beanspruchen Kontrolle iiber die Vergabe von Land
und Nutzungsrechten. Die Mbororo hingegen schauen auf
eine Vergangenheit als Pastoralnomaden zuriick, die ihr
heutiges Selbstverstdndnis wesentlich pragt. Die meisten
haben sich seit Jahrzehnten in ihren Weidegebieten nie-
dergelassen und ergdnzen Viehwirtschaft mit Feldbau. Als
Muslime unterscheiden sich die Mbororo religios sowie kul-
turell von ihren Nachbarn (Pelican 2006).

In politischer Hinsicht nehmen die Mbororo eine margi-
nale Position ein, obwohl sie einen betrachtlichen Beitrag
zur regionalen Wirtschaft leisten. Da sie sich erst im letzten
Jahrhundert in dieser Region niedergelassen haben, gelten
sie als late-comers (Nachziigler), die unter der Schirmherr-
schaft der jeweiligen Graslandkonige stehen, auf deren Ter-
ritorium sie siedeln. Diese Sichtweise wurde bereits von

3Die Kategorie der Graslandgruppen setzt sich aus verschiedenen ethnischen Einheiten zusammen, die linguistische und kulturelle Ahnlichkeiten

teilen (Chilver und Kaberry 1967; Nkwi und Warnier 1982).

58 | TSANTSA # 14 - 2009



der britischen Kolonialregierung unterstiitzt, welche die
Mbororo im Rahmen der indirect rule als strangers (Fremde)
qualifizierte, wahrend sie den Graslandgemeinschaften
den Status von natives (Einheimischen) zugestand (Bou-
trais 1995-96: 112ff.; Njeuma und Awasom 1988)*“. Im unab-
hdngigen Kamerun erhielten die Mbororo dieselben Biirger-
rechte wie ihre Graslandnachbarn, doch ihre Wahrnehmung
als «Nachziigler» und «Fremde» mit eingeschrankten Land-
rechten wird bis heute weitgehend von Mitgliedern der
Graslandgruppen und Regierungsbeamten geteilt (Awasom
2003; Pelican 2008).

Uber viele Jahrzehnte akzeptierten die Mbororo ihre
politisch untergeordnete Rolle und versuchten, ihre Inte-
ressen iiber Klientelbeziehungen mit Graslandkonigen
und Staatsvertretern zu realisieren. Dies dnderte sich
jedoch in den 1990er Jahren mit dem Aufkommen neuer
politischer Arenen im Rahmen von Kameruns Demokrati-
sierung (Davis 1995). Parallel zur Einfiihrung eines Mehr-
parteiensystems forderte die kamerunische Regierung die
Griindung ethnischer und regionaler Eliteorganisationen,
welche als Vermittler zwischen Bevolkerungsgruppen und
dem Staat agieren sollten. Viele Gruppen nahmen die Gele-
genheit einer direkten Interessenvertretung gegeniiber
der Regierung wahr; unter ihnen auch die Mbororo, und
so wurde MBOSCUDA ins Leben gerufen.

Zu diesem Zeitpunkt gab es nur wenige Mbororo mit
Sekundarschul- oder Universitdtsbildung. Diejenigen, die
ihre Tdtigkeit als Hirten gegen ein Leben in der Stadt
als Handler oder Studenten eingetauscht hatten, ergrif-
fen die Gelegenheit, sich zusammenzuschliessen und ihre
eigene Zukunft sowie die der Mbororo-Gemeinschaft neu
zu definieren. Ihr zentrales Anliegen bestand darin, ein
kollektives Bewusstsein zu generieren und darauf auf-
bauend Entwicklungsprogramme zu entwerfen, die der
Gemeinschaft zugute kommen sollten. Sie machten es
sich zur Aufgabe, die Interessen der Mbororo gegenii-
ber dem kamerunischen Staat und internationalen Orga-
nisationen zu vertreten. Tatsdchlich entwickelte sich
MBOSCUDA im Lauf der 1990er und 2000er Jahre zur
wichtigsten Mbororo-Nichtregierungsorganisation mit
Programmen in den Bereichen Schulbildung, Frauenfor-

TSANTSA 14 - 2009

derung und Stdrkung der Zivilgesellschaft (Hickey 2002;
Pelican 2008). Im Kontext ihrer entwicklungspolitischen
Aktivitdten und der Zusammenarbeit mit internationa-
len Organisationen kamen MBOSCUDA-Vertreter erstmals
Mitte der 1990er Jahre mit der Internationalen Arbeits-
gruppe fiir Indigene Angelegenheiten (IWGIA) in Kontakt.
Sie stellten fest, dass die Mbororo die Erfahrungen ande-
rer «indigener Vélker» teilten und grundlegende Kriterien
wie Marginalisierung, kulturelle Differenz und kollektive
Identitét erfiillten. In der Hoffnung, dass eine verstarkte
internationale Vernetzung den Status der Organisation
fordere und die Durchsetzung der Anspriiche der Mbororo
erleichtere, bewarb sich MBOSCUDA um einen konsulta-
tiven Status bei dem Economic and Social Council der UNO,
welcher ihr 2005 zugesprochen wurde. Seit diesem Zeit-
punkt reprdsentiert MBOSCUDA die Mbororo nicht langer
nur als marginalisierte Minderheit, sondern als «indi-
genes Volk». Die Aneignung dieser neuen Identitdt durch
die Mbororo-Gemeinschaft ist ein allmdhlicher Prozess,
der von MBOSCUDA {iber Informationsveranstaltungen
vorangetrieben wird. Entwicklungsprogramme, die den
Mbororo und anderen «indigenen Vélkern» in Kamerun
zugute kommen sollen, sind angedacht.

KONFLIGIERENDE VORSTELLUNGEN VON
INDIGENITAT UND AUTOCHTHONIE

Die Mbororo sind auf internationaler Ebene als «indige-
nes Volk» anerkannt. IThre Vertreter sind regelmadssig zu
UNO-Veranstaltungen eingeladen; gemeinsam mit den
Baka und Bagyeli Wildbeuter-Gruppen stehen sie im Zen-
trum einer ILO-Studie zu indigenen Vélkern in Kamerun
(Tchoumba 2006)°. Im national- und regionalpolitischen
Kontext Kameruns hingegen ist das Konzept «indigene
Volker» zweitranging. Hier dominiert eine andere Form
der Kategorisierung, die sich dahnlicher Begrifflichkeiten
bedient, jedoch auf andere Vorstellungen von Indigenitdt
zuriickgreift, welche kolonialgeschichtlich bedingt sind.
So wird im frankophonen Kamerun zwischen autochtones
und allochtones unterschieden; eine Differenzierung, die
das Kriterium der zeitlichen Prioritét privilegiert und die
Vorstellung beinhaltet, dass diejenige Gruppe, die sich als

“Kamerun hat eine dreigeteilte koloniale Erfahrung: als deutsches Herrschaftsgebiet (1884-1916), spater als englisches und franzdsisches

Protektorat (bis 1961).

5 Nicht alle Gruppen, die sich als «indigene Volker» verstehen, erhalten internationale Anerkennung. So wurde beispielsweise ein MBOSCUDA-Vertreter
angefragt, den Antrag der Moko-oh auf Teilnahme an Sitzungen der World Intellectual Property Organisation zu begutachten. Die Moko-oh sind eine
Graslandgruppe in Nordwestkamerun, die auf der Basis historischer Erfahrungen von Unterdriickung und Enteignung durch koloniale und postkoloniale
Mdchte den Status eines «indigenen Volkes» beanspruchen (AFTRADEMOP 2005). Ihr Antrag wurde letztlich abgelehnt mit der Begriindung, dass sie das
Kriterium «kultureller Differenzy nicht erfiillen, da sie dieselben kulturellen Merkmale wie ihre Graslandnachbargruppen aufweisen.

DOSSIER | 59



DOSSIER

erste in einem Siedlungsgebiet niedergelassen hat, religi-
ose Verantwortung und politische Kontrolle iiber dieses
Territorium beanspruchen kann. Demzufolge qualifizie-
ren sich in Nordwestkamerun nicht die Mbororo sondern
die Graslandgruppen als autochtones, da sie seit Jahrhun-
derten in dieser Region siedeln, ihre Ahnen hier begraben
sind und sie sich als Beschiitzer und Schirmherren des
Landes verstehen. Wie weiter oben ausgefiihrt, gelten die
Mbororo dagegen als Nachziigler und Fremde mit einge-
schrankten Landrechten. Die daraus resultierende Kate-
gorisierung der Mbororo auf lokaler Ebene als allochtone
und - entsprechend der international giiltigen UNO-Defi-
nition - zugleich als indigenous ist widerspriichlich.

Das Prinzip der zeitlichen Prioritédt als Grundlage poli-
tischer Dominanz existiert in vielen Teilen Afrikas und wird
von lokalen Akteuren dazu benutzt, territoriale und poli-
tische Anspriiche zu legitimieren (Lentz 2006). In einigen
Landern wie z.B. in der Cote d'Ivoire, der Demokratischen
Republik Congo und in Kamerun spielen Autochthonie-Dis-
kurse auch auf nationaler Ebene eine wichtige Rolle (Bayart
etal. 2001). Sierichten sich in erster Linie gegen Migranten
aus anderen Landern oder Regionen, deren Anspriiche auf
natiirliche Ressourcen und politische Reprdsentation von
der Lokalbevélkerung infrage gestellt werden. Wie das Bei-
spiel Kamerun zeigt, werden diese Diskurse von der natio-
nalen Regierung geschickt aufgenommen und instrumen-
talisiert, um politische Oppositionsgruppen zu schwéachen.
So hat in den letzten fiinfzehn Jahren eine «Politik der
Zugehorigkeit» (Geschiere und Nyamnjoh 2000) an Aktu-
alitdit gewonnen, die darauf abzielt, politische Loyali-
tdten iiber ethnische Zugehorigkeit zu manipulieren. Als
die Regierung zu Beginn der 1990er Jahre ein Mehrpar-
teiensystem einfiihrte, kam die Frage auf, nach welchen
Kriterien die Rechte, fiir politische Amter zu kandidieren
bzw. wahlen zu diirfen, verliehen werden sollen. Hier boten
sich verschiedene Moglichkeiten an, zumal Kamerun auf
eine lange Geschichte interner Mobilitdt und Arbeitsmi-
gration zuriickblickt. Die von der Regierung privilegierte
Variante definiert Zugehorigkeit iiber «ethnische Wurzeln»
(roots and origins); d.h. Prioritédt erhielten «Autochthone»
und «indigene Minderheiten», wdhrend «Fremde» und
«Migranten» zur Wahrnehmung ihrer politischen Biirger-
rechte in ihre Heimatorte zuriickkehren sollten (Geschiere

2001). Im Zusammenhang mit diesen Regelungen wurde
1996 die kamerunische Verfassung dahingehend geédndert,
dass sie den Schutz von Minderheiten und die Einhaltung
der Rechte indigener Bevilkerungsgruppen verspricht® -
jedoch ohne jemals zu definieren, welche Gruppen im nati-
onalen Kontext als Minderheiten oder als indigen gelten.

Vor dem Hintergrund der ambivalenten Haltung der
kamerunischen Regierung gegeniiber dem Konzept «indi-
gene Volker» mochte ich mich nun der Darstellung und
Analyse des Konflikts um die Mbororo-Herrschaftsnach-
folge in Nordwestkamerun zuwenden. Im Zentrum unseres
Interesses steht das Zusammenspiel lokaler, staatlicher
und internationaler Strategien der Normendurchsetzung.
Insbesondere geht esum die Versuche der Mbororo-Gemein-
schaft, ungleiche Machtbeziehungen mittels Rekurs auf
die Rechte indigener Vélker auszugleichen’.

UNGLEICHE MACHTBEZIEHUNGEN
UND NEUE POLITISCHE ARENEN

Die Auseinandersetzungen um die Herrschaftsnachfolge in
Sabga sind eingebettet in eine Reihe friiherer Konflikte zwi-
schen den Mbororo und dem wohlhabenden und politisch
einflussreichen Geschaftsmann Yaya?, der sich als Mitglied
und Patron der Mbororo-Gemeinschaft Nordwestkameruns
sieht. Viele Mbororo hingegen streiten ihm den Status eines
gebiirtigen Mbororo ab und werfen ihm unrechtmadssige
Bereicherung auf Kosten der Mbororo-Gemeinschaft vor. So
beanspruchte Yaya in den 1980er Jahren zwei umfangreiche
Landstriche, die von den Mbororo als Weidegebiete genutzt
wurden, um sie in kommerzielle Landwirtschaftshetriebe
umzuwandeln. Die kamerunische Regierung unterstiitzte
sein Vorhaben als einen Beitrag zum regionalen Wirt-
schaftswachstum. In der Folge wurden zahlreiche Mbororo-
Familien umgesiedelt, ohne jedoch von Yaya fiir den Verlust
ihrer Weidegebiete und Gehofte entschddigt zu werden. In
den folgenden Jahren gab es immer wieder Auseinanderset-
zungen um Land zwischen Yaya und einzelnen Mbororo. In
einigen Fillen gelang es Yaya, eine Ubereinkunft mit den
betroffenen Familien auszuhandeln; in anderen Fillen kam
es zu offenen Konflikten, die hdufig damit endeten, dass
Mbororo-Personen verhaftet wurden (MBOSCUDA 2007).

¢ Die genaue Formulierung lautet: «The State shall ensure the protection of minorities and shall preserve the rights of indigenous populations in
accordance with the lawy (preamble 96-6, Constitution of the Republic of Cameroon 1996).

"In der Darstellung des Konflikts stiitze mich ausschliesslich auf Informationen, die der Mbororo-Gemeinschaft und MBOSCUDA zugdnglich waren,

und nehme deshalb eine Mbororo-Perspektive ein.

8 Fiir die in den Konflikt um die Herrschaftsnachfolge in Sabga involvierten Personen werden Pseudonyme verwendet.

60 | TSANTSA #t 14 - 2009



Als erfolgreicher Geschdftsmann mit mehreren Unter-
nehmen im In- und Ausland und als langjdhriges Mitglied
der Regierungspartei nimmt Yaya eine angesehene Stellung
in Kameruns politischen Kreisen ein. Den Mbororo in Nord-
westkamerun hingegen fehlen vergleichbare Beziehungen
auf regionaler und nationaler Ebene. Wir haben es also mit
ungleichen Machtbeziehungen zu tun, die es Yaya erlauben,
seine Interessen mit finanziellen oder auch gewaltsamen
Mitteln durchzusetzen. Er griindete in den 1990er Jahren
eine Nichtregierungsorganisation zur Vertretung der Inte-
ressen kamerunischer Viehhalter. Diese Nichtregierungs-
organisation trat jedoch sehr bald in ein Konkurrenzver-
hdltnis mit MBOSCUDA und Yaya sah sich veranlasst, die
damaligen Leiter von MBOSCUDA wegen Verleumdung ins
Gefdngnis zu bringen. Zu diesem Zeitpunkt hatte die Nicht-
regierungsorganisation bereits erste, individuelle Kontakte
zu internationalen Menschenrechtsorganisationen, mit
deren Unterstiitzung es gelang, das Gericht davon zu iiber-
zeugen, die Anklage als unbegriindet fallenzulassen (Davis
1995; New Internationalist 1996).

Dieser Vorfall trug singifikant zu MBOSCUDAs wachsender
Popularitit bei und leitete eine neue Ara in der politischen
Bewusstseinsbildung unter den Mbororo in Nordwestkamerun
ein. Die Freisprechung der drei MBOSCUDA-Anfiihrer wurde
als Beweis dafiir genommen, dass Yayas Macht begrenzt ist
und dass die Mbororo trotzihrer politisch und sozial margina-
len Stellung dieselben Biirger- und Menschenrechte besitzen
wie alle anderen Staatsbiirger Kameruns (Hickey 2002; Peli-
can 2008). Fiir Yaya und seine Nichtregierungsorganisation
bedeutete dieser Vorfall eine voriibergehende Niederlage.
Seine Anspriiche auf Mbororo-Weideland und Entschddigung
fiir politische Dienste hielt er aber weiterhin aufrecht. Viele
Mbororo waren und sind jedoch nicht langer bereit, Yayas For-
derungen unhinterfragt nachzukommen.

DER KONFLIKT UM DIE
HERRSCHAFTSNACHFOLGE IN SABGA

Sabga ist die dlteste und grosste Mbororo-Siedlung in Nord-
westkamerun. Sie wurde in den spdten 1910er Jahren von
Sawga gegriindet und nach ihm benannt. Heute z&hlt sie
eine Bevolkerung von mehr als 2000 Einwohnern, die sich
mehrheitlich aus Mbororo sowie aus Muslimen unterschiedli-
cher Herkunft und Mitgliedern bauerlicher Graslandgruppen
zusammensetzt (Davis 1995). Im politischen und adminis-

TSANTSA # 14 - 2009

trativen Sinne gilt Sabga als der Hauptsitz der Mbororo die-
ser Region und ihr Herrscher trdgt als einziger in Nordwest-
kamerun den Titel Lamido®. Als im Juni 2007 der damalige
Lamido verstarb, stellte sich die Frage nach seiner Nachfolge.
Zwei Konkurrenten taten sich hervor: auf der einen Seite
Musa, der von der Mbororo-Gemeinschaft von Sabga favo-
risiert wird; auf der anderen Seite Sali, der vom Geschdfts-
mann Yaya unterstiitzt wird. Fiir letzteren bietet eine enge
Beziehung zum neuen Lamido die Mdglichkeit verstarkter
Einflussnahme auf Mbororo-interne Angelegenheiten sowie
Zugang zu Sabga-Weideland, welches an sein Territorium
angrenzt und eine Ausweitung seines Unternehmens erlau-
ben wiirde. Die Sabga-Gemeinschaft ist sich der Aspirationen
von Yaya bewusst, da dieser bereits zu fritheren Zeitpunkten
versucht hatte, die Freundschaft der vorhergehenden Lamibe
zu gewinnen und Zugang zu Sabga-Land zu erlangen.

Beide Kandidaten koénnen Anspriiche auf den Thron gel-
tend machen: Sali ist der jiingere Bruder des verstorbenen
Lamido und der letzte lebende Sohn Sawgas. Nachdem alle
seine Briider das Amt innehatten, wire die Reihe nun an ihm,
wie dies im Testament des vorletzten Lamido festgehalten
wurde. Musa hingegen ist ein Enkel Sawgas. Er gilt seit Jah-
ren als der zukiinftige Lamido und agierte als die rechte Hand
des verstorbenen Herrschers. Er geniesst das Vertrauen der
politischen Elite Sabgas, die der Einflussnahme des Geschafts-
mannes Yaya kritisch gegeniiber steht. Es handelt sich hierbei
um die Mitglieder des traditionellen Rates, die Musa kurz nach
dem Tod des fritheren Lamido in einem demokratischen Ver-
fahren zum legitimen Nachfolger wahlten. Die Entscheidung,
welcher der beiden Kandidaten offiziell als Lamido eingesetzt
werden soll, liegt jedoch bei der kamerunischen Regierung.
Diese wird durch den Distriktverwalter reprdsentiert, der -
wie das im kamerunischen Verwaltungssystem {iblich ist -
aus einer anderen Region des Landes kommt und die lokalpo-
litischen Regeln nur bedingt kennt bzw. respektiert.

Nun beginnt ein Tauziehen zwischen den zwei Fraktionen,
die unterschiedliche Strategien einsetzen, um die Entschei-
dungstrdger von der Legitimitdt ihres Kandidaten zu iiber-
zeugen. Wie sich bald herausstellt, tendiert die regionale
Verwaltung dazu, Yayas Kandidaten zu unterstiitzen. Die
Mbororo-Gemeinschaft von Sabga ist nicht bereit, diese Ent-
wicklung hinzunehmen und leistet Widerstand. Mittels Prote-
staktionen und politischer Lobbyarbeit versuchen Mitglieder
der Sabga-Elite, die Entscheidung der regionalen Verwaltung
riickgdngig zu machen. Sie werden darin von MBOSCUDA-Mit-

% Lamido (im Plural: Lamibe) ist der Titel fiir einen Fulbe-Herrscher hoheren Grades. Die Mbororo - als urspriinglich pastoral-nomadisches Volk -
haben eine weniger elaborierte politische Hierarchie wie die sesshaften Fulbe Nordkameruns. Ihre Anfiihrer sind in erster Linie Leiter einer

Migrations- bzw. Transhumanzgruppe und tragen den Titel Ardo.

DOSSIER | 61



DOSSIER

arbeitern unterstiitzt, dieihre nationalen und internationalen
Kontakte nutzen, um die Vorfille in Sabga publik zu machen.
Dariiber hinaus iiben sie Druck auf die kamerunische Regie-
rung aus, um die Rechte der Mbororo auf politische Selbstbe-
stimmung und die Verwaltung ihres Siedlungsgebietes gel-
tend zu machen. Wahrend es zeitweilig so aussieht, als ob
letztere bereit ist, ihre Entscheidung zu revidieren, wird nach
einem Jahr bekannt, dass Yayas Protégé Sali fiir seine admini-
strative Tatigkeit als Lamido vom Staat bereits entlohnt wird
und somit de facto im Amt bestdtigt ist.

DIE POSITION DER KAMERUNISCHEN REGIERUNG

Wie weiter oben schon angedeutet wurde, spielt die kame-
runische Regierung geschickt mit dem Konzept «indigene
Volker», indem sie den Begriff formal in der nationalen
Verfassung verankert hat, ohne jedoch in konkreten Fal-
len zu definieren, welche Gruppen in Kamerun als «indi-
gen» gelten. Die daraus resultierende Ambiguitdt und der
damit verbundene Spielraum erlauben es der nationalen
Regierung, als Vorreiterin der Rechte indigener Volker
aufzutreten, ohne diese jedoch praktisch umsetzen zu
miissen; beispielsweise die Anerkennung des Rechtes auf
politische Selbstbestimmung im Fall der Mbororo.

Das geschickte Spiel mit dem Konzept «indigene Vol-
ker», mit dem der kamerunische Staat internationalen
Geldgebern seine vermeintliche Bereitschaft zur Akzep-
tanz globaler Normen signalisiert, sehe ich als eine Tak-
tik, die ihn als einen «listigen Staat» qualifiziert. Das
Konzept des listigen Staates wurde von Shalini Rande-
ria (2003; Eckert und Randeria 2006) am Beispiel Indiens
entwickelt und dient der Analyse politischer Strategien
im Kontext von internationaler Entwicklungspolitik und
Globalisierung. Es bezeichnet Staaten, die zugleich Opfer
und Gestalter neoliberaler Prozesse sind und versuchen,
aus ihrer vemeintlichen Schwdche Kapital zu schlagen,
um sich der Verantwortung gegeniiber den eigenen Biir-
gern zu entziehen (Randeria 2003: 1)'°. Aus meiner Sicht
handelt es sich im Falle von Kamerun um einen «listigen»
Staat, der die Auflagen der internationalen Gemeinschaft
nur selektiv umsetzt. In diesem Sinne hat die Regierung
das Konzept «indigene Volker» fiir ihre eigenen Zwecke
appropriiert und instrumentalisiert, ohne dass margina-
lisierte Bevolkerungsgruppen, die international als indi-
gene Volker anerkannt sind, davon profitieren.

Randeria (2003) hebt weiterhin hervor, dass Staaten
nicht als homogene Akteure gesehen werden diirfen, da
sich die Logik staatlichen Handelns auf nationaler und
regionaler Ebene unterscheidet. Dieses Argument besta-
tigt sich auch im Konflikt um die Herrschaftsnachfolge
in Sabga. So scheinen die in den Konflikt involvierten
Regierungsbeamten unterschiedliche Positionen und
abweichende, zum Teil konfligierende Interessen zu ver-
treten. Hinzu kommen personliche Interessen, welche
individuelle Sympathien und Entscheidungen beeinflus-
sen (Bayart et al. 1999). Vor diesem Hintergrund ist es
schwierig einzuschdtzen, inwieweit die Einsetzung von
Yaya's Kandidaten Sali als Lamido eine konsistente Stra-
tegie der nationalen Regierung widerspiegelt beziehungs-
weise inwiefern sie aus dem Zusammenspiel der Entschei-
dungen der involvierten Regierungsbheamten resultiert.

SCHLUSSFOLGERUNGEN

Ausgangspunkt des vorliegenden Artikels war die
Annahme der Deklaration iiber die Rechte indigener Volker
und die damit verbundenen Erwartungen ihrer effektiven
Umsetzung in nationalen Kontexten. Wie das Beispiel des
Konflikts um die Mbororo-Herrschaftsnachfolge in Nord-
westkamerun jedoch gezeigt hat, sind die Erwartungen
indigener Volker und der internationalen Gemeinschaft
zu hoch gesteckt, da sie dem komplexen Zusammenspiel
der Interessen und Strategien staatlicher und nicht-staat-
licher Akteure im lokalen, nationalen sowie im internati-
onalen Kontext unzureichend Rechnung tragen.

Wie unsere Analyse ausserdem zeigte, eignet sich das
Konzept «indigene Vélker» nicht nur zur Aneignung durch
marginalisierte Bevolkerungsgruppen sondern auch durch
Staaten, insbesondere «listige Staaten» wie Kamerun. Das
Beispiel der Mbororo in Kamerun steht reprasentativ fiir
viele Bevolkerungsgruppen in Afrika, fiir die sich im Kon-
text von Globalisierung und wechselnden entwicklungspo-
litischen Diskursen neue politische Arenen eréffnet haben.
Thre Versuche, durch die Aneignung internationaler Dis-
kurse iiber die Rechte indigener Vélker Interessen- und
Machtdifferenzen auf lokaler Ebene auszugleichen, gehen
Hand in Hand mit der Notwendigkeit, ihre Beziehungen
zum Staat und dessen Vertretern neu auszuhandeln.

10 Fin dhnliches Argument verfolgt Jean-Francois Bayart (2000) mit seinem Konzept von Afrikas Extraversion, welches darauf hinweist, dass
politische und wirtschaftliche Abhdngigkeiten durchaus aktive Handlungsstrategien darstellen kénnen und dass viele afrikanische Staaten und
Politiker die von der internationalen Gemeinschaft auferlegten Konditionen zu ihrem eigenen Vorteil manipulieren.

62 | TSANTSA # 14 - 2009



BIBLIOGRAPHIE

AFRICAN COMMISSION ON HUMAN AND PEOPLES’ RIGHTS
2007. «Advisory Opinion». www.iwgia.org/graphics/
Synkron-Library/Documents/InternationalProcesses/
DraftDeclaration/07-08-08AdvisoryOpinionENG.pdf
(letztmalig besucht am 25.04.08).

AFRICAN GROUP

2006. «Draft Aide Memoire». www.ipacc.org.za/uploads/
docs/Africanaidememoire.pdf (letztmalig besucht am
25.04.08).

AFTRADEMOP

2005. «Association for the Reconstruction and
Development of the Moko-oh Peoples Cameroon». www.
yachaywasi-ngo.org/AFTRADEMOPinfo.pdf (letztmalig
besucht am 25.04.08).

AWASOM Nicodemus

2003. «From Migrants to Nationals, and from Nationals to
Undesirable Elements: The Case of the Fulani (Mbororo)
Muslim Graziers in Cameroon’s North West Province», in:
Catherine COQUET VIDROVITCH et al. (Ed.), Etre étranger et
migrant en Afrique du XX® siécle. Enjeux identitaires et modes
d'insertion, p. 403-414. Paris: L'Harmattan.

BARNARD Alan
2006. «Kalahari Revisionism, Vienna and the <Indigenous
Peoples> Debate». Social Anthropology 14(1): 1-16.

BAYART Jean-Francois
2000. «Africa in the World: A History of Extraversion».
African Affairs 99: 217-267.

BAYART Jean- Francois, ELLIS Stephen, HIBOU Béatrice
1999. The Criminalization of the State. Bloomington:
University of Indiana Press.

BAYART Jean-Francois, GESCHIERE Peter,
NYAMNJOH Francis

2001. «Autochtonie, démocratie et citoyenneté en Afrique».

Critique Internationale 10: 177-194.

BOUTRAIS Jean
1995-96. Hautes terres délevage au Cameroun. Paris: ORSTOM.

BOWEN John

2000. «Should We Have a Universal Concept of <Indigenous
Peoples’ Rights>? Ethnicity and Essentialism in the Twenty-
first Century». Anthropology Today 16(4): 12-16.

TSANTSA # 14 - 2009

CHILVER Elizabeth, KABERRY Phyllis

1967. Traditional Bamenda. The Pre-colonial History and
Ethnography of the Bamenda Grassfields. Buea, Cameroon:
Government Printer.

COBO José Martinez

1986. «Study of the Problem of Discrimination against
Indigenous Populations». UN Doc. E/CN.4/Sub.2/1986/7.
Geneva: United Nations.

DAES Erica

1996. «Working Paper on the Concept of Indigenous
Peoples». UN Doc. E/CN.4/Sub.2/AC.4/1996/2. www.unhchr.
ch/Huridocda/Huridoca.nsf/(Symbol)/E CN.4.Sub.2.AC.4.
1996.2.En?Opendocument (letztmalig besucht am 25.04.08).

DAVIS Lucy

1995. «Opening Political Space in Cameroon: The
Ambiguous Response of the Mbororo». Review of African
Political Economy 22(64): 213-228.

ECKERT Andreas, RANDERIA Shalini

2006. «Vom Imperialismus zum Empire? Globalisierung aus
aussereuropdischer Sicht», in: Andreas ECKERT, Shalini
RANDERIA (Hg.), Vom Imperialismus zum Empire?
Globalisierung aus postkolonialer Perspektive, S. 1-25.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

GESCHIERE Peter

2001. «Issues of Citizenship and Belonging in Present-day
Africa», in: Lubos KROPACEK, Peter SKALNIK (Eds), Africa
2000. Forty years of African studies in Prague, p. 93-108.
Prague: Set Out.

GESCHIERE Peter, NYAMNJOH Francis
2000. «Capitalism and Autochthony: The Seesaw of Mobility
and Belonging». Public Culture 12(2): 423-452.

HELFREICH Silke

2007. «Rechte indigener Volkery. CommonsBlog, 19.09.2007,

commonsblog.wordpress.com/2007/09/19/rechte-indigener-
volker-uber-ihre-und-unsere-commons,/ (letztmalig besucht
am 05.09.08).

HICKEY Sam

2002. «Transnational NGDOs and Participatory Forms of
Rights-based Development: Converging with the Local
Politics of Citizenship in Cameroon». Journal of
International Development 14: 841-857.

DOSSIER | 63



DOSSIER

HODGSON Dorothy

2002 «Introduction: Comparative Perspectives on the
Indigenous Rights Movement in Africa and the Americasy.
American Anthropologist 104(4): 1037-1049.

IGOE Jim

2006. «Becoming Indigenous Peoples: Difference,
Inequality, and the Globalization of East African Identity
Politics». African Affairs 105(420): 399-420.

INFORMATIONSPLATTFORM HUMANRIGHTS.CH

n.d. «Deklaration der Rechte indigener Vélkers.
www.humanrights.ch/home/de/Themendossiers/
Minderheitenrechte/Standards/UNO/idart_4599-content.
html (letztmalig besucht am 05.09.08).

IWGIA (International Work Group for Indigenous Affairs)
2007. «Declaration on the Rights of Indigenous Peoples». 14.09.07,
iwgia.inforce.dk/sw248.asp (letztmalig besucht am 05.09.08).

KENRICK Justin, LEWIS Jerome
2004. «Indigenous Peoples’ Rights and the Politics of the
Term <Indigenous». Anthropology Today 20(2): 4-9.

KOPYTOFF Igor

1987. «The Internal African Frontier. The Making of African
Political Culturey, in: Igor KOPYTOFF (Ed.), The African
Frontier. The Reproduction of Traditional African Societies, p.
3-84. Bloomington: Indiana University Press.

KUPER Adam
2003. «The Return of the Native». Current Anthropology
44(3): 389-395, 400-401.

2005. The Reinvention of Primitive Society. Transformations of
a myth. London / New York: Routledge.

LENTZ Carola

2006. «First-comers and Late-comers: Indigenous Theories
of Land Ownership in the West African Savannay, in:
Richard KUBA, Carola LENTZ (Eds), Land and the Politics of
Belonging in West Africa, p. 35-56. Leiden / etc: Brill.

LI Tania

2000. «Articulating Indigenous Identity in Indonesia:
Resource Politics and the Tribal Slot». Society for
Comparative Study of Society and History 42: 149-179.

LUTZ Ellen

2007. «Indigenous Rights and the UN». Anthropology News
48(2): 28.

64 | TSANTSA # 14 - 2009

MBOSCUDA

2007. Report on Human Rights Abuse against Mbororo
Pastoralists in North West Cameroon. MBOSCUDA archive,
Bamenda.

NEW INTERNATIONALIST
1996. «End Piece: Dry Words». www.newint.org/issue277/
endpiece.htm (letztmalig besucht am 04.07.08).

NJEUMA Martin, AWASOM Nicodemus
1990. «The Fulani and the Political Economy of the
Bamenda Grasslands, 1940-1960». Paideuma 36: 217-233.

NKWI Paul Nchoji, WARNIER Jean-Pierre
1982. Elements for a History of the Western Grassfields.
Yaoundé: University of Yaoundé Press.

OFFICE OF THE UNITED NATIONS HIGH COMMISSION

FOR HUMAN RIGHTS

2007. Declaration on the Rights of Indigenous Peoples. www?2.
ohchr.org/english/issues/indigenous/declaration.htm
(letztmalig besucht am 10.02.09).

OLDHAM Paul, FRANK Miriam Anne

2008. «We the Peoples...> The United Nations Declaration
on the Rights of Indigenous Peoples». Anthropology Today
24(2): 5-9.

PELICAN Michaela

2006. Getting Along in the Grassfields: Interethnic Relations
and Identity Politics in Northwest Cameroon. Unpublished
PhD thesis, Martin-Luther Universitdt Halle-Wittenberg.

2008. «Mbororo Claims to Regional Citizenship and Minority
Status in Northwest Cameroon». Africa 78(4): 540-560.

2009. «Complexities of Indigeneity and Autochthony: An
African Example». American Ethnologist 36(1): 149-162.

RANDERIA Shalini

2003. «Cunning States and Unaccountable International
Institutions: Social Movements and the Rights of Local

Communities to Common Property Resourcesy. European
Journal of Sociology 16(1): 27-60.

ROHR Johannes

2007. «Sieg im Krieg ums kleine «s», taz.de, 14.09.2007,
www.taz.de/1/debatte/kommentar/artikel/1/sieg-im-krieg-
ums-kleine-s/?src=MA&cHash=6b0c7ecd56 (letztmalig
besucht am 05.09.08).



SAUGESTAD Sidsel

2001. The Inconvenient Indigenous: Remote Area Development
in Botswana, Donor Assistance and the First People of the
Kalahari. Uppsala: The Nordic Africa Institute.

SHAH Alpa
2007. «The Dark Side of Indigeneity? Indigenous People,
Rights and Development in India». History Compass 5-6:
1806-1832.

STAVENHAGEN Rodolfo

2007. «Report on the Situation of Human Rights and
Fundamental Freedoms of Indigenous Peoples; Addendum:
Summary of Cases Transmitted to Governments and Replies
Received», 20.09.07, file: A/HRC/6/15/Add.1, www2.ohchr.
org/english/bodies/hrcouncil/docs/6session/A.HRC.6.15.
Add.1.pdf (letztmalig besucht am 05.09.08).

AUTORIN

TSANTSA # 14 - 2009

TCHOUMBA Belmond

2006. Indigenous and Tribal Peoples and Poverty Reduction
Strategies in Cameroon. Project to Promote ILO Policy on
Indigenous and Tribal Peoples (PRO 169). Publication of the
International Labor Organization. www.ilo.org/public/
english/standards/norm/egalite/itpp/activity/cameroon/
tchoumba.pdf (letztmalig besucht am 04.07.07).

Michaela Pelican studierte Ethnologie, Philosophie und Religionswissenschaft an der Universitdt Bayreuth und schloss ihr
Studium mit einer Arbeit zur sozio-6konomischen Situation semi-nomadischer Fulbe-Frauen in Kamerun ab. Als Doktorandin
am Max-Planck-Institut fiir ethnologische Forschung in Halle / Saale beschdftigte sie sich mit interethnischen Beziehungen
und Identitdtspolitik im Kameruner Grasland. Seit Oktober 2006 ist sie an der Universitdt Ziirich tdtig und forscht seit
kurzem zu transnationalen Beziehungen kamerunischer muslimischer MigrantInnen.

Ethnologisches Seminar der Universitdt Ziirich, Andreasstr. 15, 8050 Ziirich

m.pelican@access.uzh.ch

DOSSIER | 65



	Auseinandersetzungen um die Rechte indigener Völker : das Beispiel der Mbororo in Nordwest Kamerun

