
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 14 (2009)

Artikel: L'action du Haut Commissariat aux réfugiés au Sénégal : entre
souveraineté transnationale et souverainetés locales

Autor: Fresia, Marion

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007311

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TSANTSA # 14 • 2009:17-26

L'ACTION DU HAUT COMMISSARIAT
AUX RÉFUGIÉS AU SÉNÉGAL
ENTRE SOUVERAINETÉ TRANSNATIONALE ET SOUVERAINETÉS LOCALES

ABSTRACT: THE UNHCR'S PROGRAMME IN SENEGAL: BETWEEN TRANSNATIONAL AND LOCAL SOVEREIGNTIES

Beyond the depoliticizing rhetoric on which they are based, humanitarian spaces constitute ideal places to question notions of power
and sovereignty and to observe their informal and fragmented dimensions. Through an empirical account of UNHCR's programme in

Senegal, the author explores how humanitarian action is based on contradictory dynamics that both reinforce and contest the

sovereignty of the nation-state. In this article humanitarian spaces are not described as spaces of control and confinement nor as

extra-territorial spaces but rather as new political arenas within which different powers and institutions attempt to reaffirm their

authority by drawing on different sources of legitimacy (local, national or international). The observation of such dynamics leads the

author to highlight how sovereignty as a stable and unique power remains a profoundly social construction and how processes of

domination over displaced populations are not only driven by state interests and logics of containment.

Mots-clés: HCR Réfugiés • Asile • Humanitaire • Mauritanie • Haalpulaar

MARION FRESIA

Née dans l'Europe occidentale de l'entre-deux-guerres,
la catégorie juridique du «réfugié» est étroitement liée
au processus de construction des Etats-nations et
d'affirmation de leur hégémonie sur la scène internationale.
Codifiée dans la Convention de Genève relative au statut
de réfugié (1951), cette notion part du postulat que
l'appartenance à un Etat est la «norme» et que seul l'Etat-
nation constitue le point de référence légitime définissant

les appartenances identitaires et citoyennes
(Malkki 1995). A l'origine, cette convention avait été

rédigée pour résoudre la situation de milliers d'européens

déplacés par les conflits et les régimes totalitaires
avant 1951. Aujourd'hui, l'application de la Convention
de Genève s'est universalisée. Le Haut Commissariat des

Nations Unies pour les réfugiés (HCR) a largement
participé à ce processus en encourageant les Etats du monde
entier à mettre en place des législations nationales sur
l'asile respectueuses du droit international. Depuis les
années 1980, l'agence onusienne apporte également une
assistance humanitaire d'envergure aux personnes
bénéficiant du statut de réfugié, qui sont dorénavant regroupées

dans des camps, en attendant de pouvoir retrouver
la protection d'un Etat.

Très médiatisées et mobilisant des budgets considérables,

ces opérations humanitaires ont fait couler beaucoup

d'encre dans les milieux scientifiques. Les débats
se sont souvent cristallisés sur les soubassements idéo¬

logiques de la catégorie du réfugié, sur les conséquences
sociales de l'action du HCR et sur la nature du pouvoir
exercé sur les populations déplacées dans les espaces
humanitaires. Dans le cadre de cet article, nous nous
interrogerons plus particulièrement sur ces deux
derniers aspects. Les espaces humanitaires sont en effet
des lieux privilégiés pour interroger les notions de pouvoir

et de souveraineté, et pour observer leurs manifestations

informelles et éclatées au-delà de la rhétorique
neutralisante et dépolitisante propre aux interventions
extérieures. Certains travaux ont par exemple qualifié
l'action du HCR comme relevant d'une entreprise de

contrôle sur la circulation des personnes, contribuant à

renforcer la souveraineté des Etats et le sentiment
d'appartenance à une communauté imaginée (Anderson
1991). D'autres ont au contraire montré que les interventions

du HCR tout comme la catégorie du réfugié n'ont
qu'un faible impact sur le processus de construction des

Etats, plus que jamais confrontés à des logiques sociales
et identitaires transnationales. Partant d'une approche
ethnographique, cet article interroge ces hypothèses à

la lumière d'une étude de cas. Il nuance les deux approches

précédentes en montrant comment l'action du HCR

et les nouvelles arènes du politique qu'elle suscite (les
camps de réfugiés) s'enchâssent, en pratique, à la fois
dans un espace local, national et transnational, et
oscillent sans cesse entre renforcement et dépassement
des souverainetés nationales.

DOSSIER 117



DOSSIER

Le Haut commissariat aux réfugiés:
une institution supranationale?

Créé en 1950, le HCR avait été conçu pour ne pas empiéter sur
la souveraineté des Etats. Son mandat se limitait à un rôle de

garant de la Convention de Genève de 1951 et ne s'appliquait
qu'aux seules populations européennes ayant été déplacées

avant 1951. Au cours des cinquante dernières années,

son rôle s'est toutefois considérablement étendu (Loescher

2001). Aujourd'hui, le HCR exerce son mandat sur 32 millions
de personnes. Il compte 6300 employés répartis dans cent
dix pays. Il travaille avec quatre-vingt-dix-sept partenaires
étatiques et cinq cents partenaires non-gouvernementaux
chargés de la mise en œuvre de ses activités (HCR 2008).

Depuis les années 1980, son action s'inscrit de plus en plus
dans une logique de dépassement des souverainetés nationales,

qui se légitime sur une morale universelle: la défense

du droit d'asile et du droit international humanitaire. De par
ses activités juridiques, le HCR est, de fait, amené à intervenir

directement dans la production de politiques publiques

en matière d'asile à l'échelle internationale, régionale et
nationale. Dans les pays d'Afrique sub-saharienne, il finance

parfois entièrement les structures étatiques responsables de

statuer sur l'asile ainsi que les agences gouvernementales et
les ONG chargées de délivrer une assistance sociale aux réfugiés.

Par ses actions d'assistance humanitaire, il contribue,
également, par le biais d'une myriade d'ONG locales et
internationales, à l'émergence de nouveaux espaces politiques: les

camps des réfugiés, sur lesquels il exerce une autorité publique

de facto. Au sein des camps, il finance des services collectifs

et participe, au même titre que l'Etat, à offrir du «service

public»; il contribue aussi à l'émergence de nouvelles identités

citoyennes, qui se construisent autour du statut de réfugié

et se légitiment en référence à la «communauté
internationale», et non pas par rapport à un espace national.

Bien que ses statuts insistent sur son caractère «neutre

et apolitique», le HCR crée donc de l'action publique
et du politique au cœur même des Etats dans lesquels il
intervient. Cette caractéristique a souvent laissé croire aux
acteurs locaux et gouvernementaux que le HCR était doté
d'une forme de «souveraineté supranationale», lui donnant
la légitimité d'intervenir au-dessus des Etats voire même

de se substituer à eux. Son mandat semble même lui attribuer

un droit exclusif d'exercer une autorité politique, sur

une population donnée (les réfugiés) et sur des espaces
géographiques bien délimités (les camps), autant d'éléments

qui définissent la notion de souveraineté dans son approche

classique1. Pourtant, l'action tout comme l'idéologie du

HCR restent, en même temps, extrêmement dépendantes des

Etats et ancrées dans une logique de souveraineté nationale,
et c'est bien là que réside toute son ambiguïté. De par sa

structure même, le HCR est une organisation intergouvernementale

dont le pouvoir est, par définition, de nature
«gouvernementale» (Valluy 2007). Son organe de gouvernance, le

comité exécutif, est composé de soixante-douze Etats membres

des Nations Unies qui statuent chaque année sur sa

politique générale et votent son budget. Ses financements
proviennent aussi à 90% de cotisations volontaires des Etats, ce

qui le rend très perméable aux influences extérieures. Enfin,
ses soubassements idéologiques reposent sur une vision
étatique, territoriale et souveraine des appartenances citoyennes

et identitaires et s'inscrivent dans une volonté d'aider
les individus à retrouver la protection d'un Etat.

Cet ancrage du HCR dans un «ordre national des choses» a

fait dire à certains analystes (Agier 2003, 2006; Dubernet
2001; Bauman 2000) que son action, loin de contourner la
souveraineté des Etats, est en réalité mise au service de ces

derniers, qui cherchent, par son intermédiaire, à contrôler les

flux migratoires et à confiner les personnes «indésirables»
dans des espaces humanitaires. Dans les camps, ce contrôle

s'exprimerait à travers l'exercice d'une nouvelle forme de

«biopouvoir», consistant à gérer et à gouverner les «corps» des

réfugiés, traités de manière dépolitisée, comme des victimes
à l'état pur (Turner 2002). Les interventions du HCR

participeraient ainsi à asseoir la souveraineté des Etats en facilitant
la gestion de la circulation des personnes, par le biais de

procédures administratives et juridiques de classification des

individus. De fait, le HCR, en tant qu'institution intergouvernementale,

est extrêmement influencé par les priorités des

Etats. Toutefois, cette vision n'apporte pas suffisamment
d'éclairage empirique sur la nature et la portée effective des

formes de pouvoir qui se manifestent au sein des espaces
humanitaires, et elle tend parfois à donner une dimension

trop intentionnelle aux mécanismes de la domination. Ainsi,
outre le pouvoir propre au personnel de l'agence onusienne,
cette interprétation ne prend pas en compte l'influence des

«intermédiaires», c'est-à-dire de la multitude des acteurs

(administrations étatiques, ONG, représentants des réfugiés),
de dimension transnationale et locale, qui sont chargés de la
mise en œuvre de ses programmes; ni même celui d'autres

acteurs, tels que les notabilités coutumières des zones
d'accueil qui se réapproprient aussi les interventions du HCR.

1 La souveraineté se définit comme le droit d'exercer une autorité politique suprême sur un territoire donné et/ou une population donnée. Mythe

politique et construction juridique à la fois, elle est conçue comme une compétence en dernière instance qui n'accepte aucune limite au dessus d'elle

(Badie et al. 1994:259).

18 TSANTSA # 14 • 2009



TSANTSA tt 14 • 2009

L'action du HCR - de même que le type de pouvoir qu'il
exerce - est donc multiforme et difficile à saisir du fait
du nombre d'acteurs qu'elle implique à différents niveaux

(international, national et local). Elle s'ancre dans les

souverainetés nationales tout en les dépassant constamment,

et tout en étant soumise à de multiples processus
de réappropriation. Ces tensions se reflètent aussi dans

le décalage entre son discours officiel et ses pratiques:
fondée sur une rhétorique de la neutralité et de l'apoli-
tisme, le HCR ne cesse, en pratique, de modifier les espaces

publics locaux en créant des nouvelles arènes du
politique. La dépolitisation et la technicité de ses normes
d'action (Harrell-Bond 1986) ne doivent donc pas laisser
croire à un effacement du politique de la sphère
humanitaire, mais se comprendre comme l'expression de son

«éclatement» entre diverses formes de pouvoir et d'autorités.

Pour mieux comprendre comment ces déplacements
de pouvoir et de souverainetés s'opèrent, nous proposons
de recourir à une étude de cas en montrant comment
le programme d'assistance du HCR envers les Mauritaniens

réfugiés au Sénégal a contribué à faire émerger un
nouveau lieu du politique, s'inscrivant à la fois dans un

espace transnational, national et local et au sein duquel
divers acteurs ont tenté d'imposer leur pouvoir et leur
autorité en même temps ou successivement.

L'ACTION DU HCR AU SÉNÉGAL:

UNE NOUVELLE ARÈNE DU POLITIQUE

En 1989, 120 000 Mauritaniens, principalement des

Haalpulaaren2, furent expulsés de leur pays par les autorités
mauritaniennes alors dirigées par le colonel Ould Taya.

Dépossédés de leurs papiers d'identité et de leurs biens, la
moitié d'entre eux fut chassée vers la rive gauche du fleuve

Sénégal, au nord du Sénégal (l'autre moitié fut expulsée

vers le Mali). La majorité était constituée d'éleveurs

peuls et d'agriculteurs, tandis qu'une minorité était
formée de fonctionnaires de l'administration mauritanienne,
appartenant à l'opposition clandestine mauritanienne
(les FLAM3) qui dénonçait sans relâche les discriminations

subies par les Noirs en Mauritanie. Quelques mois

après leur arrivée, le gouvernement sénégalais accorda à

ces populations le statut de réfugié. Sur sa demande, les

Mauritaniens reçurent par la suite une aide humanitaire
du HCR pendant presque dix ans.

L'émergence d'un nouvel espace politique:
les camps de réfugiés

Considérés comme des réfugiés et donc des étrangers au

regard du droit international, les Haalpulaaren de Mauritanie

se trouvaient, du point de vue de l'histoire longue,
sur leur propre territoire, le Fuuta Tooro. Comme ailleurs en

Afrique, la frontière établie par l'administration coloniale
entre le Sénégal et la Mauritanie avait séparé les mêmes

populations et divisé leur espace politique, qui s'étendait
autrefois de part et d'autre du fleuve Sénégal. Jusqu'en 1989,

la frontière ne faisait pas sens pour les populations locales,
dont les activités économiques et politiques tout comme les

alliances matrimoniales continuaient à s'articuler suivant
des logiques transversales et perpendiculaires au fleuve
Sénégal (Schmitz 1986; Seck 1991). Sur la rive sénégalaise,
les Haalpulaaren de Mauritanie avaient des parents très
proches, mais aussi des terres. Au nom de leur appartenance
au groupe haalpulaar et des règles de la citoyenneté locale,
ils pouvaient donc compter sur le soutien, la protection et
l'hospitalité de leurs parents sénégalais, qui les considérèrent

d'emblée comme des «autochtones». Mais au nom de

leur tout nouveau statut de réfugié, qui leur fut attribué
par le gouvernement sénégalais sur la base de leur
appartenance nationale et donc de leur citoyenneté formelle, ils
étaient considérés comme des «étrangers» et avaient également

la possibilité d'avoir recours à une assistance humanitaire

délivrée par la communauté internationale.

Les Haalpulaaren de Mauritanie avaient donc le choix
entre différentes formes d'assistance, les unes relevant de

mécanismes locaux de solidarité parentale, et les autres de

solidarités internationales. Cette situation permit à ceux qui
entretenaient des relations conflictuelles avec leurs parents
sénégalais de décliner leur hospitalité et d'échapper à

l'instauration de rapports de dépendance et de dette envers ces

derniers (Fresia 2009). Ils préférèrent ainsi constituer leurs

villages à part, des «camps de réfugiés», et se placer sous
la seule protection du HCR. Pour s'en justifier, ils se

réclamèrent de leur statut de réfugié et se présentèrent ainsi
comme des «étrangers» sur leur propre territoire historique.
En offrant aux Haalpulaaren de Mauritanie d'autres formes
d'assistance et de protection que les mécanismes locaux de

solidarité parentale, l'intervention du HCR eut donc pour
première conséquence de favoriser des logiques d'autonomi-
sation des nouveaux venus vis-à-vis des Haalpulaaren séné-

2 Haalpulaaren signifie «les gens qui parlent le peul». La Mauritanie est peuplée de groupes maures, d'origine arabo-berbère, ainsi que de groupes
d'origine peule et soudanaise (wolofs, soninkés, haalpulaaren principalement). Les expulsions ont aussi touché des Wolofs et des Soninkés.

3 Les Forces de libération des Africains de Mauritanie (FLAM) sont un parti politique mauritanien clandestin, créé en 1983 pour dénoncer les

discriminations subies par les Mauritaniens noirs, d'origine peule et soudanaise, dans toutes les sphères de la société.

DOSSIER 119



DOSSIER

galais. Ces logiques s'inscrivaient dans d'anciennes querelles

politico-lignagères, qui avaient divisé de nombreuses

familles de part et d'autre du fleuve Sénégal au début du XXe

siècle, et que l'introduction du statut de réfugié contribua,
de manière inattendue, à réactualiser. D'autres Mauritaniens

choisirent toutefois de rejoindre les camps de réfugiés

pour des raisons sans rapport avec des querelles familiales:
certains étaient très politisés, notamment les fonctionnaires

et militants des FLAM, et souhaitaient rester groupés et
visibles pour dénoncer ce qu'ils venaient de subir en
Mauritanie et réclamer réparation du préjudice subi. Toute
dispersion des réfugiés aurait en effet contribué à légitimer la

position du gouvernement mauritanien, qui affirmait alors

que les Haalpulaaren chassés de Mauritanie étaient tous des

«Sénégalais» et non pas des citoyens mauritaniens. Enfin,
certains préféraient simplement rester «parmi ceux qui
avaient vécu la même douleur», et d'autres encore avaient
été chassés vers des zones où ils n'avaient pas de parents
proches susceptibles de les accueillir.

Entre 1989 et 1990, on vit ainsi émerger une multiplication

de sites de réfugiés, plus de deux cent quatre-vingts tout
au long de la frontière sénégalo-mauritanienne entre Rosso-

Sénégal et Bakel, dont la plupart se constituèrent en de

nouveaux espaces politiques se voulant indépendants de l'autorité
des chefs de villages sénégalais, et se réclamant d'une autorité
internationale, celle du HCR. Le programme d'assistance du
HCR leur permit ensuite progressivement de se doter de leurs

propres infrastructures collectives, de leurs propres instances
de pouvoir et de leur propre communauté imaginée.

Des services publics d'un «troisième type»

L'apparition de nouveaux espaces politiques dits «humanitaires»

dans la vallée du fleuve Sénégal favorisa également
la structuration d'une nouvelle offre de services collectifs
sur le territoire sénégalais. Dans les sites de réfugiés, le

HCR finança en effet l'aménagement de forages, de systèmes
d'adduction d'eau, de dispensaires, d'écoles primaires, etc.
Conçues dans une logique du provisoire, «afin de garantir
aux réfugiés leurs besoins et leurs droits fondamentaux en
attendant qu'ils rentrent chez eux» (HCR, 1991-1992), ces

infrastructures s'établirent dans le temps et évoluèrent en
dehors du contrôle de l'Etat sénégalais.

Si l'on s'en tient à l'exemple de l'éducation et de la santé,
environ une cinquantaine de classes du primaire et une
trentaine de cases de santé furent mises en place pour environ

40000 réfugiés. Ces structures furent dans un premier
temps aménagées spontanément par les réfugiés, qui
comptaient parmi eux de nombreux enseignants et infirmiers.

Ces derniers mobilisèrent leurs compatriotes en leur demandant

de contribuer, sous forme de cotisations financières ou
matérielles, à la construction d'éphémères salles de classes

et cases de santé où ils se proposèrent d'exercer leur profession

bénévolement. Leurs efforts leur servirent ensuite de

vitrine pour négocier, auprès du HCR, des «primes de

motivation», sorte de rémunérations salariales. Ces primes leur
furent versées mensuellement par l'intermédiaire de l'Office
africain pour le développement et la coopération (0FADEC),

une ONG sénégalaise chargée de l'exécution du programme
d'assistance du HCR. L'OFADEC se chargea aussi d'encadrer
le travail des enseignants et infirmiers réfugiés, en les
réunissant autour de structures dites «communautaires», c'est-

à-dire des comités de santé et des comités scolaires dont le
contrôle allait devenir l'un des symboles du pouvoir dans

les camps. L'ONG négocia par ailleurs régulièrement, auprès
d'autres bailleurs de fonds que le HCR (tels que l'UNICEF ou
Médecins du Monde), des fournitures scolaires, des dotations
de médicaments ainsi que le financement de formations pour
le personnel enseignant et/ ou infirmier. L'évaluation du

programme scolaire et sanitaire du HCR fut pour sa part confiée
à des consultants et experts internationaux, rémunérés par
le HCR et chargés de faire respecter les «standards
internationaux» de l'ONU en matière d'éducation et de santé.

Financés et gérés par une diversité d'acteurs, relevant du

secteur intergouvernemental, non gouvernemental et
«communautaire», ces services collectifs étaient donc des structures

hybrides. Leurs modes de gestion et de fonctionnement
relevaient plus du bricolage institutionnel que d'une imposition

extérieure émanant de la politique de l'aide ou que
d'une forme de bio-pouvoir exercée par le HCR sur les réfugiés.
Contrairement à l'OFADEC et aux représentants des réfugiés, le

personnel du HCR ne se trouvait d'ailleurs pas dans les camps
au quotidien, mais s'y rendait uniquement de temps à autre

pour des missions de suivi. Plus significatif encore, ces

infrastructures, qui avaient été conçues pour ne pas durer,
réussirent à se maintenir dans le temps. N'apparaissant pas dans

la carte sanitaire ou scolaire du Sénégal, elles évoluèrent de

manière informelle, parallèlement aux services publics
sénégalais. Les comités de santé et d'éducation tout comme l'OFADEC

réussirent, par le biais de techniques de courtage, de

lobbying et d'encadrement des missions du HCR, à obtenir le
renouvellement des financements pendant huit ans.

Informels, ces services collectifs répondaient à l'intérêt
d'un grand nombre d'acteurs, y compris celui de l'Etat. Les

populations réfugiées bénéficiaient d'accès aux soins et à

l'enseignement à moindre coût, tandis que les autochtones

profitaient des consultations médicales à des tarifs
avantageux au sein d'infrastructures largement subvention-

20 | TSANTSA tt 14 2009



TSANTSA # 14 • 2009

nées par rapport aux dispensaires sénégalais. L'Etat laissait

quant à lui son territoire s'enrichir de nouvelles infrastructures

sans engagement financier de sa part. Servant l'intérêt

général, ces services s'apparentaient donc à des services

«publics». Pourtant, ils ne relevaient pas du secteur public
étatique. Leur mise en place avait plutôt résulté d'actions

privées, menées suivant des logiques de courtage par des

acteurs intermédiaires (l'ONG et les fonctionnaires parmi les

réfugiés), désireux de préserver leurs intérêts. Il s'agissait
donc d'une configuration particulière où des intérêts privés
collectifs ont débouché sur la création de services d'intérêt
général évoluant en dehors du domaine public.

De nouvelles instances de pouvoir

L'intervention du HCR au Sénégal a donc aussi eu pour
conséquence de légitimer la formation de nouvelles
instances de pouvoir chargées de gérer les infrastructures
collectives du camp et de représenter les réfugiés.

Dans le camp, ce sont les enseignants et les infirmiers,
et plus généralement les fonctionnaires de l'administration
mauritanienne - aussi militants des FLAM - qui devinrent
ainsi les porte-parole des réfugiés. Avant 1989, ces derniers

n'occupaient pas de fonctions de «chefs de village» en
Mauritanie et n'appartenaient pas toujours à des familles
traditionnellement dirigeantes. Le contexte humanitaire, considéré

comme exceptionnel, leur permit de s'ériger en nouveaux
«leaders» en prenant symboliquement la direction des camps
et de leurs infrastructures. Les rapports de pouvoir se

dessinèrent en leur faveur, car eux seuls avaient la capacité et les

compétences (notamment linguistiques et administratives)
pour occuper une position stratégique d'intermédiaires entre
les populations mauritaniennes et les institutions humanitaires.

Investis de cette légitimité, ils furent aussi les premiers à

fournir une interprétation des événements de 1989 aux ONG

et à leurs compatriotes. Ce sont eux qui encouragèrent aussi

les Mauritaniens à rester unis et visibles. Multipliant les séances

de sensibilisation, instaurant des associations et des

cellules politiques dans chaque site, ils réussirent par ailleurs à

mobiliser la population autour de leurs idées politiques. En

favorisant le regroupement des personnes de diverses origines

dans des mêmes lieux, l'intervention humanitaire a ainsi

eu pour autre conséquence de contribuer à la politisation
rapide des camps. Elle a donné l'occasion aux militants des

FLAM de recruter parmi les réfugiés de nouveaux adhérents,

en particulier parmi les éleveurs peuls, autrefois partisans du

régime en place. L'opposition haalpulaar mauritanienne s'est

ainsi renforcée avec l'exil et fut extrêmement active au Sénégal

en dénonçant sans relâche le régime «raciste» et «géno-
cidaire» de leur pays d'origine.

En dehors des camps, l'ONG partenaire du HCR (l'OFA-
DEC) s'érigea également en nouvelle instance de pouvoir.
A l'instar des représentants des réfugiés, elle tirait sa
légitimité de sa position d'intermédiaire entre les populations
des sites et le HCR, de sa bonne connaissance du terrain, et
de sa capacité à se connecter à des réseaux transnationaux
(ONG de défense de droits de l'homme, diplomates, médias

étrangers). Par leurs activités, ces «courtiers» de l'humanitaire

(Bierschenk, Chauveau et Olivier de Sardan 1999) ont
finalement largement participé à transformer des espaces

présentés comme neutres et provisoires par le HCR, en des

espaces politiques et sociaux durables.

L'émergence d'une citoyenneté «transnationale»

Regroupés dans des camps, les Mauritaniens développèrent
progressivement un sentiment d'appartenance à une même

collectivité marquée par un même destin. Bien qu'attaché
d'un ensemble de stéréotypes dégradants, le statut de réfugié

fit l'objet d'un processus de contre-stigmatisation. A

l'image du réfugié-victime se substitua une identité
fortement connotée politiquement, celle du «déporté» et du

«Négro-mauritanien opprimé», à laquelle fut attachée des

droits (obtenir la reconnaissance du préjudice subi), mais
aussi des devoirs: ne pas se fondre dans la population
sénégalaise, et ne pas rentrer en Mauritanie sans l'obtention,
au préalable, d'un certain nombre de garanties (organisation

d'un rapatriement officiel sous l'égide du HCR,

reconnaissance de la citoyenneté mauritanienne, restitution des

biens et des terres, jugement des bourreaux). Transformé

en un réfèrent identitaire positif, le statut de réfugié s'est

alors constitué, avec le temps, en une forme de «citoyenneté
transnationale», devenue plus attractive que les citoyennetés

nationales du fait des liens directs qu'il permettait
d'établir avec la communauté internationale.

L'émergence de ces logiques citoyennes est directement
liée aux phénomènes décrits ci-dessus: l'autonomisation des

populations dites «réfugiées» vis-à-vis des populations locales,

la politisation des camps et l'apparition d'espaces et
d'infrastructures humanitaires symbolisant le lien avec la
«communauté internationale». L'ensemble de ces facteurs explique
pourquoi pendant presque vingt ans, de nombreux mauritaniens

ont préféré conserver, officiellement, leur statut de

réfugié plutôt que de prendre la nationalité sénégalaise ou
de rentrer dans leur pays d'origine comme le HCR le souhaitait.

L'exil leur conférait paradoxalement plus de droits que
d'accepter la citoyenneté sénégalaise ou bien reprendre la
mauritanienne. Dans un cas, ils auraient perdu toute possibilité

de revendiquer leurs biens et leurs terres en Mauritanie,
tandis que dans l'autre, ils n'auraient joui d'aucune liberté

DOSSIER | 21



DOSSIER

d'expression pour mener leur combat politique, le président
Ould Taya étant à l'époque toujours au pouvoir. C'est uniquement

en leur qualité de réfugiés que les Mauritaniens avaient

paradoxalement le plus de marge de manœuvre pour
revendiquer leurs droits puisqu'ils jouissaient d'un accès privilégié

aux grandes institutions internationales, aux ONG et aux
ambassades, bref à la parole politique.

L'intervention du HCR au Sénégal a donc eu pour dernière

conséquence importante d'ériger le statut de réfugié en une
forme de «citoyenneté» de substitution à laquelle une partie
des Haalpulaaren de Mauritanie s'est attachée. Toutefois, de

manière officieuse, la plupart des Mauritaniens ont obtenu
des papiers d'identité sénégalais ou mauritaniens pour assurer

leur liberté de circulation et de travail au Sénégal comme

en Mauritanie. Dès la réouverture de la frontière mauritano-
sénégalaise en 1992, de nombreux jeunes hommes ont recommencé

à aller et venir de part et d'autre du fleuve comme ils
le faisaient auparavant. Certains rentrèrent également en

Mauritanie en toute discrétion, tout en laissant une partie

de leur famille élargie dans les sites de réfugiés tandis

que d'autres migrèrent plus loin encore (Fresia 2007). Ces

logiques transfrontalières et transnationales tout comme le
cumul de divers papiers d'identité s'inscrivaient dans une
certaine continuité historique: d'une part, le double
recensement et la double nationalité permettaient, avant 1989

déjà, aux populations riveraines du fleuve de sécuriser leur
patrimoine foncier de part et d'autre du fleuve (Seck 1991) et
d'autre part, la multilocalité et la migration étaient déjà des

stratégies mobilisées par les populations pour sécuriser leur
situation ou pour s'enrichir. Le réfèrent identitaire «réfugié»

est ainsi venu s'ajouter à des identités déjà complexes,
construites sur des réseaux transnationaux mais enchâssées

dans une historicité locale.

SOUVERAINETÉ TRANSNATIONALE

ET SOUVERAINETÉS LOCALES

Dans ses manifestations concrètes, on constate que le pouvoir

du HCR a moins relevé d'une forme de gouvernance sur
les corps participant à renforcer le pouvoir étatique, que de

la capacité à susciter l'apparition d'un nouveau lieu du
politique, se voulant au contraire autonome du territoire national

et se réclamant d'une souveraineté extraterritoriale. En

l'espace de quelques années, le gouvernement sénégalais
tout comme les autorités et les notabilités locales4 ont ainsi

vu émerger sur leur territoire de nouveaux espaces politiques,

de nouveaux services «publics» et de nouvelles formes
de citoyenneté, dont le contrôle leur échappaient de plus en

plus, et dont les effets leur semblaient, sur le long terme,
plus nuisibles que bénéfiques. Les services publics
humanitaires faisaient une concurrence déloyale aux infrastructures

sénégalaises du fait de l'importance des subventions

qu'ils recevaient, tandis que les activités politiques des

représentants des réfugiés et leur refus (formel) de s'intégrer,

tout comme de rentrer en Mauritanie, gênaient l'Etat
central dans ses relations diplomatiques avec son homologue

mauritanien. A l'échelle locale, les notabilités
toléraient par ailleurs de moins en moins le comportement de

ceux qui avaient refusé de se soumettre à leur autorité au

nom de leur «allochtonie», mais qui commençaient à

revendiquer par ailleurs au nom de «leur autochtonie» l'accès aux
ressources productives locales. Aussi, les uns et les autres

ne tardèrent pas à réagir face à cette situation et à s'approprier,

à leur tour, l'intervention du HCR.

La «fausse» absence de l'Etat

Dès le rétablissement de ses relations diplomatiques avec

la Mauritanie en 1992, le gouvernement sénégalais a tout
d'abord cherché à rendre les réfugiés moins visibles sur son

territoire. D'une politique du laisser-faire, il fit volte-face en
mettant en œuvre une politique d'obstruction systématique
à la protection des Mauritaniens, et par là même, à l'exercice

du mandat du HCR. Alors que jusqu'en 1992, le Ministère

de l'intérieur s'était montré tolérant envers les activités
politiques et même militaires de ces derniers, son attitude
devint de plus en plus répressive face aux pressions exercées

par le président Ould Taya. Ce revirement s'est, entre
autres, traduit par des menaces d'expulsion à l'endroit de

certains représentants des réfugiés puis par leur réinstallation

vers les pays occidentaux, dans le but de les éloigner
de la frontière mauritano-sénégalaise. La commission pour
les rapatriés et personnes déplacées (CARPD) - chapeautée

par le Ministère de l'intérieur, financée partiellement par le
HCR et chargée de l'enregistrement des réfugiés - a ensuite
fait en sorte de ne pas renouveler les cartes de réfugiés aux
Mauritaniens. Cela rappelle donc que l'Etat, à travers ses

différents segments, reste seul maître du secteur légal, et qu'il
peut à tout moment agir au mépris des conventions internationales

dont il est signataire. A partir de Tan 2000, le CARPD

exigea d'eux qu'ils introduisent des demandes d'asile
individuelles pour jouir pleinement de leur statut de réfugié. Ces

4 Dans la vallée du fleuve Sénégal, les notabilités coutumières sont nombreuses. Elles sont les héritières de pouvoirs apparus à diverses époques

historiques coloniales et précoloniales. La politique de décentralisation au Sénégal a, en pratique, renforcé leur légitimité en donnant l'opportunité
aux membres de leur famille d'être élus démocratiquement.

22 | TSANTSA # 14 • 2009



TSANTSA # 14 • 2009

demandes furent par la suite systématiquement rejetées par
la Commission nationale d'éligibilité (CNE), bien que celle-ci
soit également presque exclusivement financée par le HCR.

On observe donc, sans surprise, que le droit d'asile reste

extrêmement politisé dans son application et dépendant des

relations diplomatiques entre pays d'accueil et pays d'origine.

Au Sénégal, le statut de réfugié est aujourd'hui délivré

au compte-gouttes, quelle que soit d'ailleurs l'origine des

requérants. Le HCR semble impuissant à imposer le respect
du droit d'asile, alors même qu'il dispose d'un levier financier

lui permettant de faire pression sur la CNE. Ses membres

considèrent leur tâche comme un surplus de travail mal
rémunéré et font du droit d'asile, non pas un instrument de

protection, mais un instrument d'exclusion des migrants
suspectés d'abuser de l'institution de l'asile.

Les administrations techniques de l'Etat ne sont pas non
plus restées sans réagir face à la concurrence causées par les

infrastructures publiques «humanitaires», en exerçant de

fortes pressions sur leur hiérarchie pour que cette situation
cesse. Parallèlement, l'assistance humanitaire était aussi

considérée par les bailleurs comme un obstacle à l'intégration

des Mauritaniens dans leur milieu d'accueil. Le

gouvernement sénégalais, ses bailleurs et le HCR tombèrent
alors d'accord pour réduire progressivement l'aide à partir
de 1995. Avec le désengagement du HCR s'est alors mise en

place une logique de reclassement des services collectifs
nés de l'intervention humanitaire vers le secteur étatique
sénégalais. Les infrastructures scolaires et sanitaires
établies dans les camps furent replacées sous la supervision
directe de l'inspection départementale de l'enseignement
et du district sanitaire. Si les écoles furent incluses dans

la carte scolaire et les enfants réfugiés considérés comme
des Sénégalais, les enseignants mauritaniens, eux, furent
mis au chômage. Quant aux structures de santé, le district
sanitaire les considéra comme de simples «cases
communautaires» et confia leur gestion et leur financement à la

population, suivant un système de recouvrement des coûts.

Autrement dit, l'administration sénégalaise récupéra les

infrastructures des sites de réfugiés mais à moindre coût,
sans engager d'investissements supplémentaires. Alors

qu'ils relevaient désormais du secteur public, les écoles et
les dispensaires cessèrent paradoxalement de servir l'intérêt

général. Les populations ne bénéficièrent plus de soins
à bas prix, tandis que la gestion communautaire des cases

de santé entraîna absentéisme des infirmiers et détournements

de médicaments. Les écoles virent de leur côté leurs
effectifs gonflés par l'arrivée des enfants sénégalais, alors

qu'elles étaient déjà pléthoriques. Enfin, la nécessité de

payer les fournitures scolaires obligea certaines familles à

renoncer à scolariser leurs enfants.

L'évolution, sur le long terme, du statut des infrastructures

humanitaires montre que l'action du HCR ne s'est pas

simplement substituée à celle de l'Etat. Si les autorités
sénégalaises se sont retirées dans un premier temps, elles l'ont
fait volontairement et uniquement de manière temporaire,
jusqu'à reprendre le contrôle des services collectifs mis en
place dans les camps. L'Etat a donc «laissé faire» tant que
cela répondait à ses intérêts. L'intervention d'organisations
internationales représentait pour lui une manne financière
importante, pouvant participer à une politique d'aménagement

de son territoire dans une des régions du Sénégal les

moins développées. Mais elle constituait aussi un moyen de

renforcer sa présence dans une zone où son autorité était
faiblement ancrée et concurrencée par d'autres pouvoirs tels

que celui des notabilités haalpulaar, des ONG ou des associations

de migrants. Les administrations techniques ont par la
suite systématiquement mis en avant le fait qu'elles
comptaient des réfugiés au sein de leur district pour obtenir des

financements extérieurs leur permettant de renforcer plus
encore leur présence à l'échelle locale. Cherchant, d'un côté,
à minimiser la visibilité des sites de réfugiés sur leur territoire

pour satisfaire la Mauritanie, elles n'hésitèrent donc

pas, de l'autre, à utiliser l'argument humanitaire pour élargir
leurs possibilités de captage des fonds internationaux.

Bien que la métaphore de l'extraterritorialité soit souvent
utilisée pour qualifier les espaces humanitaires, ces derniers
restent donc enchâssés dans un espace national et étatique.
Ils constituent aussi des lieux privilégiés pour observer la
porosité des frontières entre logiques d'intérêt privé, public
ou étatique (Blundo 2003; Le Galès 1995). Ainsi, des intérêts

privés collectifs peuvent produire de l'intérêt général
tandis que l'Etat peut être amené à reclasser les infrastructures

«humanitaires» vers le secteur étatique, à un moment
précis où leur nouveau mode de régulation ne sert plus les

intérêts du plus grand nombre.

Les logiques de représailles des administrations
et des notabilités locales

Les administrations décentralisées (des conseils ruraux
élus, au sein desquels siègent des notabilités locales) ne

tardèrent pas non plus à mettre un frein à l'émergence
d'espaces politiques se réclamant d'une légitimité internationale.

A mesure que le HCR se désengagea, elles exigèrent
des Haalpulaaren de Mauritanie qu'ils se recensent comme
ressortissants de leurs circonscriptions et qu'ils s'acquittent

des impôts locaux, alors même que la majorité de la

population ne le faisait pas. Ces conditions furent imposées
à ceux qui cherchaient à sécuriser leurs droits d'installation

au Sénégal et à bénéficier des plans locaux d'aména-

DOSSIER | 23



DOSSIER

gement du territoire. Elles reflétaient la volonté des

administrations décentralisées de réaffirmer leur pouvoir sur
des personnes qui s'étaient jusque-là placées uniquement
sous la protection d'une institution internationale et qui
avaient, dans certains cas, refusé de se soumettre à leur
autorité. S'acquitter de la taxe rurale devenait ainsi le symbole

de la possibilité d'obtenir les mêmes droits que tout
autre citoyen sénégalais (Juul 2002). Cette rhétorique de

l'impôt était d'autant plus symbolique qu'en pratique, les

conseillers ruraux de la vallée du fleuve Sénégal considéraient

les Mauritaniens depuis plusieurs années déjà comme
des Sénégalais, afin d'augmenter leurs populations. De plus,
de nombreux Haalpulaaren de Mauritanie étaient déjà devenus,

avec le temps, leurs clientèles politiques, ne serait-ce

que pour avoir accès aux ressources productives locales.

Les logiques de représailles mises en œuvre par les notabilités

locales se sont également exprimées autour de la question
de l'accès aux ressources foncières. Les familles sénégalaises,
dont les parents mauritaniens avaient refusé l'hospitalité,
ont tenté de restreindre à ces derniers l'accès aux champs
du lignage en remettant en cause leurs droits coutumiers.
Alors qu'avant 1989, la gestion des terres familiales se basait

sur un principe de séniorité et revenait toujours à l'aîné du

lignage, quel que soit son lieu de résidence (Mauritanie ou

Sénégal), les notabilités sénégalaises introduisirent pour la
première fois le principe de nationalité dans les droits
fonciers coutumiers. Prétextant que leurs parents mauritaniens
se réclamaient «réfugiés» sur le territoire de leurs ancêtres,
elles les considérèrent, de fait, comme des étrangers et
exigèrent des Mauritaniens qui étaient les aînés du lignage de

se plier à l'autorité des Sénégalais en matière de gestion des

terres familiales. Ils tentèrent, par là, de redéfinir le statut
d'autochtone dans la vallée du fleuve Sénégal qui, jusque-là,
ne se fondait pas sur l'appartenance nationale mais sur
l'appartenance au groupe haalpulaar. Ces représailles n'ont
toutefois concerné que les familles mauritaniennes qui avaient
refusé l'hospitalité de leurs parents sénégalais.

En établissant une frontière interne entre Haalpulaaren

du Sénégal et de Mauritanie, l'intervention du HCR a

ainsi contribué à rigidifier les appartenances nationales et
à renforcer le principe de souveraineté nationale à l'échelle
locale. Autrefois utilisée dans le cadre de stratégies
transfrontalières de diversification des risques, la frontière séné-

galo-mauritanienne a ainsi pour la première fois été mobilisée

pour mettre en œuvre des logiques d'exclusion à l'égard
de certains Haalpulaaren. Toutefois, cette dynamique n'est

jamais arrivée à son terme et a toujours été contrebalancée

par des logiques sociales plus inclusives, qui ont permis à

la plupart des Haalpulaaren de Mauritanie de conserver un

certain accès à leur patrimoine foncier sur la rive sénégalaise.

Certains principes coutumiers n'ont jamais été remis

en cause, tel que celui du «travail créateur de droits» conférant

automatiquement des droits à toute personne ayant
exploité le champ familial pendant plusieurs années
consécutives. Ainsi, bien que les notables sénégalais se soient

symboliquement arrogés le droit de gérer les terres
familiales, quelle que soit leur position au sein du lignage, ils
n'ont, en pratique, jamais repris les champs situés sur la
rive sénégalaise que les Mauritaniens avaient cultivés
pendant plusieurs années consécutives avant les événements
de 1989. D'autres principes ont également été respectés
afin de préserver une certaine «paix sociale» (Fresia 2009).
Ces logiques plus inclusives ont néanmoins inévitablement
amené les réfugiés à entrer dans des relations de clientélisme

envers leurs parents sénégalais.

De plus, dans les cas où Haalpulaaren de Mauritanie et
du Sénégal entretenaient des relations historiques non pas
conflictuelles mais d'alliances, l'intervention du HCR n'a pas
entraîné des logiques d'autonomisation de la part des

premiers, ni de représailles de la part des seconds. En acceptant
l'hospitalité de leurs parents, les Mauritaniens ont renforcé
les rapports de réciprocité et de solidarité qui les liaient
entre eux avant 1989: les Sénégalais se sont ainsi inscrits
sur les mêmes listes de «réfugiés» que leurs parents
mauritaniens pour bénéficier de l'aide du HCR et ces derniers se

sont recensés dans les villages sénégalais pour bénéficier
des projets d'aménagements agricoles de l'Etat sénégalais.
Dans ce cas, les appartenances nationales n'ont donc pas
été rigidifiées et l'intervention du HCR a plutôt renforcé des

pratiques déjà anciennes de double recensement et de double

nationalité, qui avaient pour but de conserver le
patrimoine foncier et l'autorité politique des notabilités
haalpulaaren sur un espace transfrontalier, hérité de l'époque
précoloniale. Toutefois, ces rapports de réciprocité se sont
établis au prix de relations de dépendance: en devenant
les «hôtes» de leurs parents sénégalais et en se recensant
auprès d'eux, les Haalpulaaren de Mauritanie n'étaient plus,
comme en 1989, leurs égaux mais leur clientèle politique.

CONCLUSION

Les conséquences de l'action du HCR sur les dynamiques
locales ont donc été extrêmement complexes et contradictoires.

En favorisant la mise en œuvre de logiques
d'autonomisation, elle a, d'un côté, participé à l'émergence d'une
nouvelle arène du politique (l'espace humanitaire) et de

nouvelles autorités locales (les représentants des réfugiés
et l'ONG locale), fondant leur légitimité sur des normes

24 TSANTSA # 14 • 2009



TSANTSA # 14 • 2009

internationales et cherchant à s'émanciper de l'autorité des

notabilités et des administrations sénégalaises. Ces autorités

ont constamment agi comme si l'espace humanitaire
était implanté sur un vide institutionnel et politique, se

réclamant directement de la protection de la communauté
internationale. S'inscrivant dans une logique de dépassement

de l'espace national, l'intervention du HCR a toutefois,
en même temps, donné à l'Etat sénégalais l'opportunité de

renforcer son ancrage local, en aménageant de nouvelles
infrastructures dans une zone «à la marge», et en faisant
de certains Mauritaniens de nouvelles clientèles politiques.
Ce n'est donc pas en confinant les «indésirables» dans des

camps, mais bien au contraire, en absorbant de nouvelles

populations et de nouvelles infrastructures dans leurs
circonscriptions administratives que l'Etat a tenté d'accroître

son pouvoir. En suscitant l'apparition de logiques de

représailles, le programme d'assistance aux réfugiés a aussi

contribué à affirmer le sentiment d'appartenance nationale
et le principe de souveraineté nationale dans la vallée du

fleuve Sénégal. Toutefois, il a en même temps renforcé des

pratiques transfrontalières anciennes, basées sur le cumul
des identités et de citoyennetés, visant à consolider l'autorité

des Haalpulaaren sur un espace historique précolonial,
construit à cheval sur le fleuve Sénégal.

A la lumière de cette étude de cas, on constate finalement

que dans ses manifestations concrètes, l'action du
HCR ne relève pas d'une seule forme de souveraineté ni
d'autorité. Les nouvelles arènes du politique qu'elle suscite
sont plutôt le produit et le théâtre d'affrontements entre
diverses autorités, se réclamant de légitimités différentes
(coutumières, nationales, internationales) et inscrivant
leur action dans une volonté de renforcer leur contrôle sur
divers espaces de référence (espace local, espace national

et espace humanitaire). Bailleurs de fonds, divers segments
de l'Etat sénégalais, ONG locales, représentants des réfugiés

et notabilités locales, tous ont ainsi participé à donner

un contenu de sens à l'action du HCR et ont tenté d'affirmer

leur autorité sur les sites de réfugiés. Ce constat nous
amène aussi à sortir d'une approche trop institutionnelle et
territoriale de la souveraineté (Hansen et Stepputat 2005),
définie comme étant un droit exclusif d'exercer une autorité
politique sur une population et/ou un territoire donnés.
Dans les espaces humanitaires crées par le HCR se déploient
en même temps et successivement différentes autorités,
mais sans qu'aucune ne soit vraiment en mesure d'avoir
le monopole du pouvoir sur leur gestion et leur devenir.
Même si certains acteurs ont plus de capacité d'influence

que d'autres, les formes de souveraineté exercées sur ces

nouvelles arènes du politique restent fragmentées et multi-
dimensionnelles, et expliquent aussi pourquoi les dynamiques

qui s'y déploient sont à tout moment réversibles. Aux
stratégies de dissidence et d'éloignement ont, par exemple,

succédé des rapports, inévitables, de dépendance et de

clientélisme entre les Mauritaniens et leurs parents sénégalais.

De même qu'aux processus de politisation et d'autono-
misation des camps ont succédé des logiques d'absorption
des entités politiques nouvellement créées par les administrations

sénégalaises. Enfin, si l'exil a contribué à renforcer
les appartenances nationales, il a en même temps suscité de

nouvelles différenciations identitaires qui se construisent
toujours de manière transversale au fleuve Sénégal. Ce type
d'études de cas nous permet finalement de mieux comprendre

en quoi l'idée d'un pouvoir souverain stable et unique
reste avant tout une construction sociale et comment les

formes de domination exercées sur des populations déplacées

ne répondent pas uniquement à des logiques étatiques
de confinement et de mise à l'écart.

BIBLIOGRAPHIE

AGIER Michel
2003. «La main gauche de l'Empire: ordre et désordre de

l'humanitaire». Multitudes 11: 67-77.

2006. «Protéger les sans-Etat ou contrôler les indésirables:
où en est le HCR?». TERRA-Editions, Collection «Reflets»

(document électronique en ligne: terra.rezo.net/article348.
html, consulté le 15 avril 2007).

ANDERSON Benedict
1991. Imagined Communities: Reflections on the Origin and

Spread of Nationalism. London: Verso.

BADIE Bertrand, HERMET Guy

1994. «Souveraineté», in: Dictionnaire de la science

politique et des institutions politiques, p. 259. Paris:
Armand Colin.

BAUMAN Zygmunt
2000. Liquid Modernity. Cambridge: Polity.

BIERSCHENK Thomas, CHAUVEAU Jean-Pierre, OLIVIER DE

SARDAN Jean-Pierre (Eds)

1999. Courtiers en développement: les villages africains en

quête de projets. Paris: Karthala.

DOSSIER I 25



DOSSIER

BLUNDO Giorgio
2003 «La gouvernance, entre technique de gouvernement et

outil d'exploration empirique». Bulletin de l'APAD 23-24: 1-15.

DUBERNET Cécile

2001. The International Containment of Displaced Persons:

Humanitarian Spaces without Exit. Aldershot: Ashgate.

FRESIA Marion
2007. «Des réfugiés-migrants: les parcours d'exil des

réfugiés mauritaniens au Sénégal». Asylon(s) 2 (document
électronique en ligne: terra.rezo.net/article675.html,
consulté le 18 mai 2008).

2009. Les Mauritaniens réfugiés au Sénégal. Une

anthropologie critique de l'asile et de l'aide humanitaire.

Paris: L'Harmattan.

HANSEN Thomas Blom, STEPPUTAT Finn
2005. Sovereign Bodies: Citizens, Migrants and States in the

Post- colonial World. Princeton / Oxford: Princeton

University Press.

HARRELL-BOND Barbara

1986. Imposing Aid: Emergency Assistance to Refugees.

Oxford: Oxford University Press.

HCR (Haut Commissariat aux réfugiés)
2000. Les réfugiés dans le monde. Cinquante ans d'action

humanitaire. Paris: Autrement.

JUUL Kristine
2002. «Post-drought Migration and the Quest for

Recognition: Asserting and Securing Claims among Fulani
Pastoralists in Northern Senegal», in: Kristine JUUL,

Christian LUND (Eds), Negotiating property in Africa, p.
185-210. Portsmouth: Heinemann.

LE GALES Patrick
1995. «Du gouvernement des villes à la gouvernance
urbaine». Revue française de science politique 45(1): 57-96.

LOESCHER Gilles

2001. The UNHCR and World Politics: A Perilous Path. Oxford:
Oxford University Press.

MALKKI Leila
1995. Purity and Exile: Violence, Memory, and National

Cosmology among Hutu Refugees in Tanzania. Chicago /
London: University of Chicago Press.

SCHMITZ Jean

1986. «L'Etat géomètre: les leydi des Peuls du Fuuta Tooro

(Sénégal) et du Massina (Mali)». Cahiers d'études africaines
26(103): 349-394.

SECK Sidi
1991. «Les cultivateurs <transfrontaliers> de décrue face à

la question foncière», in: Bernard CR0USSE, Paul MATHIEU,

Sidi SECK (Eds), La vallée du fleuve Sénégal: évaluations et

perspectives d'une décennie d'aménagements, 1980-1990, p.
297-313. Paris: Karthala.

TURNER Simon

2002. The Barriers of Innocence: Humanitarian Intervention
and Political Imagination in a Refugee Camp for Burundians
in Tanzania. Roskilde: Roskilde University (thèse de

doctorat en anthropologie).

VALLUY Jérôme

2007. «Contribution à une sociologie politique du HCR: le

cas des politiques européennes et du HCR au Maroc».

Asylon(s) 2 (document électronique en ligne: terra.rezo.
net/article667.html, consulté le 18 mai 2008).

AUTEURE

Docteure de l'Ecole des hautes études en sciences sociales (EHESS), Marion Fresia est professeure assistante à l'Institut
d'ethnologie de Neuchâtel. Elle travaille depuis 2001 sur les processus de changements sociaux suscités par des interventions
humanitaires et des déplacements forcés de population, à partir de terrains ouest-africains. Ses recherches actuelles
s'orientent également sur l'étude des organisations chargées de la gestion de l'asile (le HCR en particulier) et de leurs

dynamiques internes. Elle a, entre autres, publié: Les Mauritaniens réfugiés au Sénégal: une anthropologie critique de l'asile et
de l'aide humanitaire (Paris: L'Harmattan, 2009) et coédité: Terrains sensibles: expériences actuelles de l'anthropologie (Paris:
Centre d'études africaines, EHESS, 2005).

Institut d'ethnologie, Université de Neuchâtel, 4 rue Saint-Nicolas, 2000 Neuchâtel
marion.fresia@unine.ch

26 | TSANTSA # 14 • 2009


	L'action du Haut Commissariat aux réfugiés au Sénégal : entre souveraineté transnationale et souverainetés locales

