
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 13 (2008)

Artikel: Pères et cheikhs : rapport d'âge et d'autorité religieuse au Caire

Autor: Kreil, Aymon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007340

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RECHERCHES EN COURS

Mots-clés: Autorité • Islam Parenté • Egypte Individualisation

PÈRES ET CHEIKHS
RAPPORTS D'ÂGE ET D'AUTORITÉ RELIGIEUSE AU CAIRE

AYMON KREIL

Ma recherche porte sur les relations d'autorité induites

par l'âge dans les groupes salafites et les confréries soufies
du Caire. Il s'agira d'observer les rapports de pouvoir en

leur sein, puis d'étudier comment ceux-ci s'articulent aux
négociations d'autorité religieuse au sein des familles et
du voisinage. Actuellement en première année de thèse,

j'aimerais avant tout mettre en lumière ici les présupposés
et implications de ce travail, qui a été précédé par deux
mémoires consacrés aux formes de distinction religieuse au
Caire. Je vais tenter de présenter les premières conclusions
et les éléments d'un cadre théorique qui doivent présider à

l'enquête. Une première question touche à la définition des

groupes islamiques au sein desquels mener l'étude. Les

catégories élaborées par les Cairotes pour différencier les

courants d'interprétation, les mouvements et les institutions
se réclamant de l'islam seront ainsi abordées. Nous

évoquerons ensuite la question des rapports d'autorité au sein
des ménages. J'aimerais cependant tout d'abord esquisser

l'arrière-plan théorique de cette recherche, où la question
d'une individualisation supposée des approches à l'islam

par les croyants tient une place prépondérante.

PISTES DE RÉFLEXION SUR «L'INDIVIDUALISATION»
DES PRATIQUES RELIGIEUSES

Les évolutions contemporaines de l'islam sont l'objet d'intenses

débats. En effet, dès la révolution islamique de 1979 en

Iran, et pour part croissante depuis la fin de la guerre froide

et les attentats du 11 septembre 2001 à New York, les discours

d'experts sur cette religion se multiplient. Au-delà des

fantasmes véhiculés par les médias d'une radicalisation ininterrompue

et consubstantielle à l'islam, dont le voile représenterait

l'emblème, la complexité des processus à l'œuvre paraît
cependant irréductible à de telles simplifications. Ainsi en

Egypte, la «réislamisation» de l'espace public, qui prend
place progressivement à partir de la défaite de 1967 et fut
activement promue par le président Anwar el-Sadate, échappe

largement aux islamistes, promoteurs d'une refonte totale de

l'Etat et de la société (Haenni 1999). Le terme de «réislamisation»,

popularisé par les sciences sociales, pose évidemment

problème, puisqu'il postule implicitement une forme de

désislamisation - ou sécularisation - préalable. Cependant,

on peut supposer une réelle rupture, constatée par les Egyptiens

eux-mêmes, résultat notamment d'une valorisation
accrue des formes ostensibles d'engagement religieux.

Olivier Roy (2002), s'inspirant des recherches de Danielle

Hervieu-Léger sur les évolutions du christianisme contemporain

(1993), émet, quant à lui, l'hypothèse d'une subjectivisa-
tion et individualisation de l'islam, fruits du constat d'échec

des tentatives de mise en place d'Etats islamiques et de l'épar-

pillement des référents d'autorité, par le biais notamment
d'Internet et des chaînes satellitaires. Là où prévalait autrefois

la transmission d'une appartenance religieuse inscrite
localement dans une société donnée, la conduite des croyants
s'orienteraient aujourd'hui surtout en rapport à des «fraternités

électives» (Hervieu-Léger 1993: 217-228) autour d'une

154 | TSANTSA tt 13 • 2008:154-157



TSANTSA # 13 • 2008

affinité d'approche de l'islam et au nom d'un rapport personnalisé

à la foi. Mounia Bennani-Chraïbi, dans son étude relative

aux des évolutions de la jeunesse au Maroc (1994), un
contexte à bien des égards comparable à l'Egypte, cherche

à mettre en lumière les moteurs d'une possible individualisation,

à travers un rapport distancié et pragmatique aux

normes sociales et aux groupes d'appartenance, non exclusif
toutefois du recours aux répertoires collectifs, tant politiques

que religieux ou moraux. Elle arrive au constat d'une moindre

efficience du contrôle social, sans toutefois que les jeunes

qu'elle étudie ne formulent en général un rejet explicite
des autorités, qu'elles soient familiales, religieuses ou politiques.

Ils en viennent à bricoler entre des modèles normatifs

reconnus légitimes et des pratiques effectives en rupture avec

ceux-ci. Des formes d'individualisation implicite et
d'individualisme de fait prennent dès lors l'ascendant.

L'on ne saurait cependant qualifier de façon univoque une

période; accents collectifs et accents individuels se mêlent
indissociablement (Birnbaum et Leca 1986: 20). Les époques

passées paraissent a contrario homogènes, principalement
régies par la règle et le statut; l'individu y semble dénué de

tout recul face à ceux-ci tant dans sa définition de soi que
dans ses aspirations. Nous manquent toutefois les éléments

d'une critique historique approfondie du processus. Les

descriptions fournies des sociétés dites traditionnelles semblent
ainsi d'avantage servir de contrepoint nécessaire à l'argumentaire

développé que constituer des exemples tirés d'observations

concrètes. A mon sens, le grand intérêt de ces recherches

consiste à faire contrepoids aux optiques totalisantes

sur l'islam comme schème explicatif général et à rendre ainsi

plus visible la diversité et l'ambiguïté des rapports aux réfé-

rents normatifs et collectifs au sein de sociétés à majorité
musulmane. De la sorte, sont mis en exergue les dynamiques

atomistiques et potentiellement disruptives à l'œuvre,
ainsi que les bricolages individuels pour tenter de concilier
les opposés. Si ces études nous offrent des instruments stimulants

d'appréhension des réalités observées, il apparaît cependant

difficile de se prononcer en l'état sur l'optique générale
d'un saut qualitatif propre à l'époque récente qu'elles
postulent. Dans l'analyse de données synchroniques recueillies
lors d'une enquête de terrain, une optique interactionniste
consciente de la pluralité des répertoires et de la variété de

leurs contextes d'énonciation me semble à privilégier. Il s'agit

de saisir la variabilité et malléabilité des discours en fonction
des interlocuteurs et des situations. Ainsi, comme nous allons
le voir, l'emploi de registres unitaires ou polémiques en islam
est par exemple largement question de définitions de la situation

par les intervenants. Ma recherche doit par conséquent
nous permettre de confronter discours et pratiques centrés

sur l'individu et rapports hiérarchiques induits par l'âge dans

le contexte fluctuant des interactions quotidiennes.

FACTEURS DE DIFFÉRENCIATION RELIGIEUSE ET

RÉPERTOIRES UNITAIRES

L'étude doit se concentrer dans un premier temps sur les
relations d'âge au sein des confréries soufies et des groupes salafites.

Afin de resituer ces groupes dans le contexte cairote, il nous
faut tout d'abord chercher à mieux comprendre les multiples
facteurs de différenciation à l'œuvre au sein de l'islam et leurs
situations spécifiques d'actualisation. Face aux figures d'autorité

religieuse, désignées généralement du nom de cheikhs, la
majorité apparaît en effet en retrait et ne se sent pas tenue

d'accomplir l'ensemble des prescriptions pour mener une vie

exemplaire, tant que ces déviances - reconnues comme telles

- apparaissent conformes aux habitudes des «gens normaux»
(el-nâs el-'âdiyya). De même, la plupart des interlocuteurs
rencontrés ne voient pas d'inconvénient à dire apprécier au même

titre les propos de cheikhs et les interprétations antagonistes
de la religion et même occasionnellement à les citer côte à

côte, sans souci apparent de contradiction. L'on se réfère à un
extrait de sermon, à unefatwa ou à une lecture du Coran, sans

chercher à lui donner le caractère systématisé d'une doctrine.
Une relative indistinction des cheikhs prévaut ainsi. Il n'est

pas indispensable de s'attacher aux opinions de l'un ou l'autre
d'entre eux avec la loyauté qu'exigerait une doctrine.

Certains groupes, clairement identifiables notamment par
l'habit ou de grands rassemblements publics, se distinguent
de la majorité. Ces groupes exigent de leurs membres une
affiliation exclusive et revendiquent de la sorte leur spécificité

au sein de la société égyptienne. Il s'agit d'une part des

confréries soufies et, d'autre part, des gamâ'ât salafites1. Les

oulémas azharites, auxquels sont réservés la plupart des postes

dans les mosquées sous contrôle du gouvernement,
forment quant à eux, en tant que corps, un groupe spécifique

1 Les confréries soufies, ou tarîqa-s, sont organisées autour d'une hiérarchie initiatique fondée sur une lecture mystique de l'islam. Elles organisent
de grands rassemblements annuels autour des tombeaux de saints, les mouleds. Les gamâ'ât salafites se revendiquent quant à elles d'une lecture
littérale du corpus islamique. Un costume spécifique les distingue, le seul conforme à leurs yeux en tout point aux injonctions de la religion,
notamment la barbe, avec la moustache rasée ou coupée courte, et des vêtements amples. Les oulémas azharites, enfin, sont les diplômés de

l'Université d'al-Azhar. Ils portent eux aussi un costume propre, inspiré de l'époque ottomane.

LAUFENDE FORSCHUNGEN 1155



RECHERCHES EN COURS

clairement identifiable. On ne peut cependant les raccrocher

à aucune optique définie de l'islam, ni à aucune affiliation

concrète à un cheikh, tant est large l'éventail d'opinions
représentées au sein de l'institution d'al-Azhar.

Cependant, face aux répertoires critiques ou laudatifs
qu'offre la définition des groupes, persiste toujours la possibilité

de se référer à l'appartenance commune à l'islam pour
désamorcer les conflits. Différentes opinions se confrontent,
parfois au sein d'une même famille; l'évocation des articles
de foi communs, des textes et du primat de la sincérité ou de

l'intériorité constitue un recours toujours possible et permet
ainsi de marquer l'unité relative des intervenants du débat -
relativisation par subjectivisation de l'expérience religieuse
qui peut selon les cas s'interpréter aussi comme «fuite hors

de la justification» (Boltanski et Thévenot 1991: 412) pour
éviter de discuter. Se dessine l'espace de polarités autour des

référents religieux partagés, qui occasionnellement peuvent
s'articuler en polarisations hostiles, comme entre confréries

soufies et gamâ'ât salafites. Ces groupes se détachant de la

majorité sont à la fois porteurs d'une hiérarchie interne propre

où il s'agira de déterminer l'importance relative de l'âge
face à d'autres facteurs et peuvent se faire porteurs d'une

conception spécifique des rapports de générations. De même,
les membres d'un groupe donné peuvent être assimilés à une
tranche d'âge spécifique: il existe par exemple la tendance à

considérer les salafites actifs dans la lutte armée comme des

rassemblements de jeunes exclusivement.

Ce bref rappel doit éviter de trop porter l'emphase sur les

distinctions que peut impliquer l'appartenance aux groupes

soufis ou salafites hors du contexte particulier
dénonciation. Ainsi définis, ils constituent des pôles discursifs,
qui permettent en creux de dessiner les contours d'un juste
milieu, la «normalité», en retrait de toute visibilité
religieuse et difficilement saisissable autrement. Il est important

dès lors de pouvoir observer les membres de ces groupes

en interaction avec leur environnement social, afin de

replacer leurs affirmations de conviction et les spécificités
dont ils peuvent se réclamer au regard du cadre général des

relations d'âge au Caire. La cohabitation des ménages paraît
à cet égard un terrain tout indiqué pour mener enquête.

SITUATIONS FAMILIALES ET RELATIONS D'ÂGE

Au Caire, le groupe nucléaire - le père, la mère et leurs enfants

partageant seuls leur logement - tend à prendre le pas sur
la famille élargie réunie sous un même toit qui prévalait à

la campagne. L'une des conditions du mariage pour le mari

consiste à fournir un appartement au nouveau couple. Or, le

renchérissement du logement rend souvent difficile d'obtenir

un lieu à proximité des parents des époux. On constate
d'autre part, depuis deux décennies, une baisse sensible du

nombre d'enfants par femme, phénomène qui interpelle les

démographes, dans une région qui enregistrait jusqu'à récemment

les taux de natalité les plus élevés au monde (Fargues
2000: 53-78). Les moyens financiers nécessaires à la conclusion

du mariage nécessitent un délai d'attente très long et
les différences d'âge entre époux qui en résultent sont en

général importants: l'optique raisonnable aux yeux d'une

grande majorité consiste en effet à privilégier un mari pourvu
d'une situation stable. Avec un fort taux de chômage et de

bas salaires, nombre de jeunes doivent par conséquent rester

longtemps au domicile de leurs parents avant de pouvoir

fonder leur propre foyer (Tourné 2000: 196-197). Selon

Andrea B. Rugh, les rapports d'autorité sont clairement définis

au sein des ménages dans l'idéal d'une majorité de

Cairotes (1988: 69-88). Ainsi, une répartition nette des rôles

prévaut à leurs yeux: le père fournit le gagne-pain, la mère

un réconfort affectif et les enfants doivent obéissance et
respect à leurs parents et à leurs aînés. Les parents auraient de

la sorte tout pouvoir sur leurs enfants, le mari sur l'épouse et
les aînés sur les cadets. Le modèle patriarcal, ainsi esquissé,
n'a toutefois jamais été exempt de tensions. Aujourd'hui, au

regard des évolutions de la structure des ménages, ce modèle

se trouve structurellement remis en cause. Le niveau
d'instruction des femmes et leur accès à l'emploi salarié, ainsi que
la longue période avant le mariage où adolescents et jeunes
adultes restent chez leurs parents apparaissent comme des

facteurs déstabilisants. Par ailleurs, il s'agit aussi de réfléchir
aux modèles concurrents, concernant la composition des couples

ou l'éducation des enfants, qui concourent à la diversité
des structures de rapports d'autorité au sein des ménages.
Différents répertoires de légitimation permettent de rendre

compte de ces situations et de les mettre en discussion.
Peuvent être évoqués ainsi, comme référents lors des débats sur
le modèle familial à appliquer, l'authenticité égyptienne et
les traditions propres au pays, la modernité ou la famille
islamique véritable. Les termes mêmes du débat sont l'objet de

réappropriations antagonistes, la plupart des acteurs concernés

souhaite en effet pouvoir, d'une façon ou d'une autre, se

revendiquer de la nation, de la modernité ou de l'islam. Ces

différents discours de légitimité sont dès lors sujets à de

multiples recombinaisons selon la prépondérance accordée à chacun

de ces éléments dans l'élaboration du discours.

Les structures d'autorité au sein des ménages influent
sur la transmission des valeurs religieuses. L'islam est ici
à la fois outil d'intégration au groupe (par l'éducation des

156 | TSANTSA tt 13 • 2008



TSANTSA U13 • 2008

enfants ou par les rites accomplis en commun par exemple)

objet de tractations et de conflit. En retour, les conceptions
religieuses peuvent influer sur les rapports au sein de la

famille. Ainsi, se laisser pousser la barbe ou porter le niqâb

- prise de position forte pour l'islam rigoriste des gamâ'ât
salafites - est-il une cause récurrente de conflits entre

parents et enfants, puisque au-delà des risques encourus
au vu de la répression policière contre ces mouvements, il
s'agit d'une remise en cause explicite de la religiosité du

père et de son autorité au nom d'une conception purifiée
de la religion (voir Haenni 2005: 54-55). De même, un prê¬

cheur comme 'Amrû Hâlid (qui parle en dialecte égyptien)
s'est départi de tout signe visible de la fonction de cheikh et
insiste énormément dans ses émissions sur la sincérité des

émotions. Ses détracteurs cherchent à cantonner la popularité

du personnage à un phénomène générationnel: il est

en général jugé peu sérieux par un public âgé, alors qu'il
bénéficie d'un immense succès parmi les jeunes générations
(Haenni 2002). La famille apparaît par conséquent comme

un cadre privilégié de négociation des normes de comportement

et de ce fait un terrain favorable pour observer les

actualisations concurrentes des relations d'âge.

BIBLIOGRAPHIE

BENNANI-CHRAÏBI Mounia
1994. Soumis et rebelles: les jeunes au Maroc. Paris: CNRS

éditions.

BIRNBAUM Pierre, LECA Jean

1986. «Présentation», in: Pierre BIRNBAUM et Jean

LECA (dir.), Sur l'individualisme, p. 11-24. Paris: Presses de

la FNSP.

BOLTANSKI Luc, THEVENOT Laurent
1991. De la justification: les économies de la grandeur. Paris:

Gallimard.

FARGUES Philippe
2000. Générations arabes: l'alchimie du nombre. Paris:

Fayard.

HAENNI Patrick
1999. «Ils n'en ont pas fini avec l'Orient: de quelques
islamisations non islamistes». Revue du monde musulman et
de la Méditerranée 85-86: 121-147.

2002. «Au-delà du repli identitaire... Les nouveaux
prêcheurs égyptiens et la modernisation paradoxale de

l'islam». Religioscope (en ligne): http://www.religioscope.
com/pdf/precheurs.pdf (page consultée le 11 février 2007).

2005. L'ordre des caïds. Conjurer la dissidence urbaine au

Caire. Paris: Karthala;Le Caire: Cedej.

HERVIEU-LÉGER Danièle

1993. La religion pour mémoire. Paris: Cerf.

ROY Olivier
2002. L'islam mondialisé. Paris: Seuil.

RUGH Andrea B.

1988. Family in Contemporary Egypt. Cairo: AUC Press.

TOURNÉ Karine
2000. «Le chômeur et le prétendant: les maux de la
jeunesse ou l'impossible passage à l'âge adulte».

Egypte/Monde arabe 4-5: 191-206.

AUTEUR

Aymon Kreil est doctorant, en cotutelle entre l'Institut d'ethnologie de Neuchâtel et l'EHESS (Paris).

aymon.kreil@unine.ch

LAUFENDE FORSCHUNGEN 1157


	Pères et cheikhs : rapport d'âge et d'autorité religieuse au Caire

