
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 13 (2008)

Artikel: Regards sur le voile : une approche réflexive sur le processus de
fabrication des images de mon premier film documentaire

Autor: Langer, Vanessa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007339

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ESSAIS EN ANTHROPOLOGIE VISUELLE

REGARDS SUR LE VOILE
UNE APPROCHE REFLEXIVE SUR LE PROCESSUS

DE FABRICATION DES IMAGES DE MON PREMIER

FILM DOCUMENTAIRE

Texte et photographies: Vanessa Langer

136 I TSANTSA # 13 • 2008:136-153

$ll||

|^;H4fc 8É





ESSAIS EN ANTHROPOLOGIE VISUELLE

Au cours de mes études d'ethnologie, je me suis rendue

quatre mois au Yémen afin de mener une recherche de

terrain, lors de laquelle je me suis entretenue sur le port du

voile à San'a avec une centaine de jeunes femmes. Séduite

par le potentiel de l'image, j'étais partie avec une caméra

car je lui prêtais de nombreux avantages non seulement
d'un point de vue méthodologique, mais aussi en tant que
support de distribution du savoir.

Dépourvue de connaissances théoriques et pratiques
en anthropologie visuelle et guidée par le fantasme d'une
caméra objective, je m'étais fixé des règles à suivre afin de

réaliser mon premier film documentaire. Regards sur le voile

(2004). Mon objectif était alors de mettre en image une
grande partie des résultats de ma recherche, en essayant de

réaliser un documentaire anthropologique, tout en restant
accessible à un grand public.

Rétrospectivement, j'ai réalisé que l'image ne décrit
pas, mais qu'elle se réfère à des catégories construites
appartenant au réalisateur ainsi qu'à celles que ce dernier
projette sur son futur public. J'ai remarqué par ailleurs que
le choix de mon sujet est très représentatif des intérêts
scientifiques qui ont longtemps considéré l'image comme

un médium uniquement capable de représenter objectivement

des objets de la culture matérielle, des gestes,
des rituels et des techniques (Piault 2000). J'ai donc pris
conscience que ma volonté de répertorier chaque modèle et
chaque technique de mise correspond à une caractéristique
méthodologique de notre science, qui a cherché à classer,

catégoriser et conserver des pratiques sociales, que ce soit
sous une forme visuelle ou écrite. Guidée par cette logique,
je désirais laisser un témoignage audiovisuel d'un
patrimoine matériel et immatériel, peut-être voué à disparaître.
Afin d'aller au-delà d'une simple utilisation illustrative
des images, j'ai cependant cherché à leur donner du sens.

Après avoir observé la dimension de mode inscrite dans le

port des voiles portés à San'a, j'ai choisi de les présenter
sous la forme d'un défilé. A cette époque, la burka (photo
de titre) était le modèle le plus en vogue.

Dans cet essai, je propose une analyse réflexive qui
interroge les représentations qui se cachent derrière le

processus de fabrication de mes images. Lors du tournage,
je cherchais à réaliser des images qui soient pourvues d'un
contenu informatif, mais qui soient aussi esthétiques,
objectives et éthiques. Mais ces critères mis en oeuvre

renvoyaient en fait à la subjectivité de mon regard, lui-
même miroir de diverses représentations véhiculées par
l'anthropologie ainsi que par le sens commun. A partir

d'images tirées du film et de ces quatre critères, je tente
de mettre en évidence les conventions visuelles et idéologiques

auxquelles je me suis inconsciemment référée.

LA BURKA, AU-DELÀ D'UN PHÉNOMÈNE DE MODE

En anthropologie, l'image, qu'elle soit photographique ou
animée, a suscité de nombreux débats. D'abord utilisée à

des fins d'archivage, elle servait à répertorier, classer et

comparer des faits sociaux de diverses sociétés humaines.
Dans le milieu cinématographique, l'image avait pour but
d'archiver des techniques, des gestes du quotidien et des

rituels du monde entier de peuples «en voie de disparition»
selon des règles d'enregistrement très précises (Heider
1976). Dans cette perspective positiviste, l'objectivité de

la caméra, garante de la scientificité des images, n'était pas
mise en doute et avait pour mission de restituer les «réalités»

observées. Hormis quelques exceptions, comme Jean
Rouch, ce n'est que vers les années 1970 que des ethnologues

dénoncent la subjectivité des images et qu'ils
commencent à entreprendre une réflexion sur leur processus
de fabrication. Dès lors, ils se concentrent sur l'élaboration
de nouvelles règles méthodologiques relatives au choix du

sujet, à la prise de vue, au montage et au commentaire afin

que le film obtienne un label ethnographique et, ainsi, sa

reconnaissance académique.

Pour prétendre fournir un apport anthropologique, j'avais
d'abord mis de l'importance sur le choix du sujet, qui me
semblait devoir présenter un avantage à être traité avec un
médium audiovisuel plutôt qu'écrit. Selon mes représentations,

l'image devait être informative et produire du sens

par rapport au sujet. La présentation de la grande diversité
des types de voiles (burka, lethma, magrama [photo 1],
chirchaf [photo 2], citara, khimar, hijab, etc.) et des techniques

de mise me paraissaient bien convenir à une approche
filmique. L'image me semblait remplacer le processus de

traduction inhérent au discours anthropologique en
donnant un accès visuel direct à l'objet étudié. En effet, l'im-
médiateté visuelle me paraissait donner plusieurs niveaux
d'informations simultanément: la description de l'objet et la
reconstitution des gestes dans un espace-temps donné.

Pour exploiter le contenu informatif de l'image, j'ai tenté
de montrer que chaque voile, chaque tissu et chaque
technique de mise étaient chargés de sens, correspondant à des

représentations sociales. Les anciens voiles, qualifiés de

«traditionnels» par mes interlocutrices, ont été
progressivement remplacés par la burka, arrivée dans les années

138 | TSANTSA tt 13 2008



TSANTSA # 13 2008

1990 d'Arabie Saoudite et présentée par les discours du sens

commun comme un voile «moderne». Selon la plupart de

mes interlocutrices, la burka est beaucoup plus esthétique
que les anciens voiles et donne à la femme une silhouette
bien plus féminine. Les différentes techniques de mise

composent un langage: rabattre la voilette pour cacher

ses yeux, montrer ou non ses sourcils (photos 3 et 4) ou

encore porter un modèle plus ostensible, qu'il soit plus
court (photo 5), brodé ou décoré de paillettes. C'est un jeu
sur ce que l'on cache et ce que l'on dévoile.

ESTHÉTIQUE DU VOILE, ESTHÉTIQUE DE L'IMAGE:

UNE ALLÉGORIE

L'image possède une puissance d'évocation esthétique que

j'ai voulu exploiter. L'appréciation de ce qui est esthétique ou

ne l'est pas dépend du système de représentations sociales,

qui définit ce qu'est une «belle image». En Occident, notre

rapport à l'esthétique d'une image ethnographique découle

de conventions idéologiques et formelles, héritées de notre

rapport historique à l'Autre. Dans la perspective coloniale
de l'époque, ce sont les peuples les plus lointains et les plus

particuliers qui ont d'abord attiré les anthropologues. C'est

la fascination de la différence, d'où découle la construction
de l'exotisme, qui est au cœur de la démarche anthropologique

(Kilani 2000). Les anthropologues, suivis par les

médias et l'industrie du tourisme, ont employé l'image pour
favoriser l'esthétisation de sujets exotiques. Dans le milieu
de la publicité et du voyage, l'exotisme est abondamment
utilisé en raison de sa valeur marchande forte. La mise en
circulation de telles images a largement alimenté le rapport
inégal à l'Autre, codifiant sa représentation par des indices

esthétiques emblématiques. En Occident, le voile fait partie
des emblèmes caractéristiques de l'exotisme, participant aux
mécanismes de construction de la différence. Au cours de

ma recherche, j'ai pris conscience que derrière l'exotisme
des tenues vestimentaires san'ani et les apparentes
différences, il y avait des logiques plus universelles comme les

jeux de mode ou de séduction. J'ai donc tenté de proposer
une esthétique porteuse de sens qui cherchait à rapprocher
l'Autre, plutôt que de l'«exotiser» et de l'éloigner.

Cette tentative de rapprochement s'appuie cependant sur
l'exotisme du sujet lui-même puisque le voile, et d'autant plus
la burka, est l'une des figures idéologiques occidentales de

l'altérité radicale. Dans l'imaginaire populaire occidental, le
voile est souvent perçu comme un signe religieux, traduisant
la soumission des femmes et le caractère «rétrograde» de la

religion islamique. Afin de dépasser la référence au religieux

et de présenter le port du voile comme un signe vestimentaire

appartenant au système de la mode, j'ai explicitement
cherché à produire de belles images. L'esthétisme du défilé a

par exemple été renforcé par un décor chaleureux et coloré de

tons chauds (photos 1 et 2) ainsi que par de nombreux gros
plans (photos 3 et 4), qui donnent en outre l'impression de

rentrer dans un rapport d'intimité avec le sujet. L'esthétique
des images est donc une sorte d'allégorie ethnographique.

DE L'IMAGE COMME FANTASME DE L'OBJECTIVITÉ

Tout au long du tournage, mon intention était de réaliser

des images dénuées de jugement de valeur et aussi

objectives que possible afin que le film obtienne un label
«anthropologique», sans encore me rendre compte que je
reproduisais ce faisant une conception en réalité désuète

du film ethnographique. Pendant longtemps, les ethnologues

pensaient qu'ils pouvaient récolter des faits objectifs

sur leurs terrains et garantir la scientificité de leurs
recherches. L'appareil photographique et la caméra étaient
apparentés à l'œil du chercheur, constituant un instrument
supplémentaire pour illustrer ses observations et renforcer
le présupposé de l'objectivité. Bien que la subjectivité de

l'image ainsi que celle du chercheur soient aujourd'hui
reconnues comme porteuses de sens dans les sciences sociales,

pour le sens commun, l'image documentaire reste largement

associée à l'objectivité. J'étais moi-même convaincue

par l'objectivité de ma prise de vue et mon intention était
d'ailleurs de placer le spectateur dans cette même position
d'observateur (voyeur). Le défilé a par exemple été tourné
en plans fixes, supposés favoriser l'objectivité des images,
la caméra étant placée sur un trépied en face du modèle

(photo 2). D'autre part, je n'ai pas utilisé le zoom afin de

ne pas suggérer ma présence derrière la caméra. L'usage
de plans fixes face aux sujets fait référence à d'anciennes

conventions, employées par le genre documentaire,
censées produire un effet de réalité (Aumont, Bergala et
Marie 2001). Pour favoriser cette impression de réalité et

comparer l'objectif à l'œil de l'ethnologue, des plans larges
sont suivis de plans plus serrés et enfin par de gros plans,
destinés à apporter des indications ethnographiques
complémentaires ainsi qu'à se rapprocher des sujets filmés.

Tout en cherchant à créer l'illusion de la caméra objective

observant ce qui se déroule devant elle, j'ai mis en
scène certaines séquences. La plupart des prises de vue
se sont déroulées de la manière suivante: j'exposais mon

projet, à partir duquel les protagonistes improvisaient sur
le moment. L'entrée et la sortie du champ étaient précisées,

BILD-ESSAYS 1139



ESSAIS EN ANTHROPOLOGIE VISUELLE

140 I PHOT01







TSANTSA # 13 • 2008

PHOTO 4 1143





TSANTSA tt 13 • 2008

PHOTO 6|145







ESSAIS EN ANTHROPOLOGIE VISUELLE

148 | PHOTO 9





ESSAIS EN ANTHROPOLOGIE VISUELLE

•i "I

LI



TSANTSA It 13 • 2008

PHOTO 12 1151



ESSAIS EN ANTHROPOLOGIE VISUELLE

mais elles étaient libres d'effectuer leurs présentations
comme elles le voulaient. J'ai remarqué, comme l'avait déjà
constaté Jean Rouch (1980), que la présence de la caméra a

renforcé leur goût de la mise en scène: les Yéménites filmées

improvisaient devant et pour la caméra, transformée en

un outil incitant diverses actions. Par exemple, lorsque j'ai
proposé à mes interlocutrices de les suivre en train de faire
du shopping, elles se sont prises au jeu et ont ostensiblement

regardé les vitrines (photo 6), essayé des vêtements devant
le miroir (photo 7), demandé les prix, etc.

Afin de cacher ma présence au futur public, j'avais
demandé aux protagonistes de faire comme si je n'étais pas
là et je ne suis pas entré dans le champ, ni physiquement,
ni vocalement. En ce sens, j'ai respecté des codes audiovisuels

qui cherchent à séparer le champ du hors-champ, afin
de faire oublier aux spectateurs toutes les images possibles
hors-cadre et de les maintenir dans l'impression de réalité
du cadre (Aumont, Bergala et Marie 2001). Cependant,
certaines scènes suggèrent quand même ma présence. Par

exemple l'image de l'échoppe où l'une des protagonistes
adresse un regard à la caméra pour savoir si elle doit me

donner un jus de fruit (photo 8). Cette image a vite été

coupée au montage pour la faire suivre d'une autre image,
où je ne suis plus censée être là (photo 9). Le regard à la
caméra a été longtemps proscrit afin d'objectiver la prise
de vue en tentant de rendre le réalisateur invisible. Il est
désormais souvent utilisé et sert à mettre en évidence la
subjectivité d'une prise de vue afin de créer un effet de

réalité. Je prends aujourd'hui conscience que toute
représentation est non seulement construite, mais aussi définie

par des conventions héritées de l'histoire du cinéma et,
plus généralement, de l'image.

POUR UNE DÉCONSTRUCTION DU REGARD VERS L'AUTRE

Etant donné que ces images se voulaient accessibles à des

milieux non académiques, mon intention était de bousculer

les stéréotypes de l'imaginaire collectif et de montrer
une autre facette du voile. Je me suis ainsi fixé plusieurs
règles, représentatives de l'éthique méthodologique adoptée

aujourd'hui (contrairement à hier) en anthropologie. J'ai tout
d'abord appliqué le principe de I'informed consent (Ruby, Katz

et Gross 1988; Nichols 2001) à la base de toutes les questions
éthiques. Les personnes filmées, conscientes du discours
dans lequel elles s'inscrivaient et de l'utilisation postérieure
des images, étaient mieux intégrées et respectées dans le

processus de réalisation. Comme nous l'avons déjà vu, j'ai
aussi tenté d'adopter une forme esthétique éthique, qui ne

se sert pas de l'Autre comme d'un simple objet esthétique
afin d'illustrer une thèse (Ruby 2000). Tout au long de ma

recherche, j'avais l'intention de n'être que l'intermédiaire
entre «elles» et «nous» dans leurs présentations de soi. J'ai

essayé d'enregistrer des images qui correspondaient aux
représentations que se faisaient les Yéménites d'elles-mêmes.

En arborant une tenue perçue comme moderne, importée
et séduisante, les jeunes San'ani sont dans une dynamique
de transformation de leur image et revendiquent leur
distinction sociale en tant que femmes actives non seulement

par rapport à leurs concitoyens, mais aussi par rapport à

moi-même en tant que représentante de «l'Occident». Le

port de la burka, qui est, selon les actrices sociales, un voile

plus léger et plus pratique pour se mouvoir par rapport au

chirchaf (photo 2), est lié aux changements de mentalité et à

l'émergence d'une nouvelle place des femmes dans la société
san'ani. En effet, les femmes ne sont plus confinées à la
maison; au contraire, elles sont beaucoup plus visibles dans

l'espace public et notamment dans les milieux estudiantins.
Dans cette perspective, j'ai cherché à casser les codes utilisés

par les médias occidentaux ainsi que par l'industrie du

tourisme, où le voile est employé comme un repère culturel
désignant «la» différence. En proposant des images (photos
de titre, 9, 10, 11 et 12) qui ne figent mes interlocutrices
ni dans leurs traditions ni dans un esthétisme exacerbé,

j'espérais participer à une remise en question des préjugés
associés aux femmes voilées. A travers mes intentions se

profilait l'une des exigences des films anthropologiques qui
cherchent à se distancer des reportages télévisuels en
proposant un regard dénué de jugements de valeur.

«L'image est révélatrice des autres, de celui qui l'a prise,
et aussi de la conscience dominante que les hommes de

l'époque où elle a été prise avaient de leur être au monde et
du rapport aux autres» (Héritier-Augé 1992:14). Mon statut
de jeune femme, occidentale, étudiante en anthropologie a

non seulement influencé ma prise de vue, mais elle a aussi

fait naître un rapport particulier avec mes interlocutrices,
qui a lui-même engendré un type de discours de leur part
ainsi qu'une certaine présentation de soi. Les Yéménites se

sont approprié en quelque sorte les représentations faites
d'elles, afin d'aller à l'encontre de l'infériorité qu'elles pensent

associée, dans l'imagerie populaire occidentale, aux
femmes voilées. En ce sens, les sujets filmés interviennent
aussi dans le processus de fabrication de l'image à travers
des jeux de mise en scène de soi. Enfin, l'image, en tant
que représentation «préfabriquée», est un objet également

créé par ses futurs destinataires qui participent à la
construction de sa signification, comme j'ai pule constater
lors des projections du film.

152 | TSANTSA 8 13 • 2008



TSANTSA # 13 • 2008

BIBLIOGRAPHIE

AUMONT Jacques, BERGALA Alairi, MARIE Michel et al.

2001. Esthétique du film. Paris: Nathan [3e éd.].

HERITIER-AUGE Françoise
1992. «Où et quand commence une culture», in: Jean-Paul

COLLEYN et Catherine DE CLIPPEL (dir.), Demain, le cinéma

ethnographique?, p. 11-23. Condé-sur-Noireau: Corlet; Paris:

Télérama [CinémAction; 64]

HEIDER Karl G.

1976. Ethnographie Film. Austin: University of Texas Press.

KILANI Mondher

2000. L'invention de l'autre. Essai sur le discours

anthropologique. Lausanne: Payot [2e éd.].

LANGER Vanessa

2004. Regards sur le voile. Ethos Films Production,
Suisse, 30 min.

NICHOLS Bill
2001. Introduction to Documentary.

Bloomington/Indianapolis: Indiana University Press.

PIAULT Marc Henri
2000. Anthropologie et cinéma. Paris: Nathan.

R0UCH Jean

1980. «Débat. Reportage en images, cinéma direct:
l'expérience du terrain». Cahiers du cinéma 315: 43-48.

RUBY Jay
2000. Picturing Culture. Exploration of Film and Anthropology.
Chicago: The University of Chicago Press.

RUBY Jay, GROSS Larry, KATZ John Stuart
1988. Image Ethics: The Moral Rights of Subjects in

Photographs, Films, And Television. New York/Oxford: Oxford

University Press.

AUTEURE

Vanessa Langer, licenciée en ethnologie, a réalisé plusieurs films dans lesquels elle lie la recherche de terrain à son intérêt

pour l'audiovisuel. Au cours de ses études, elle s'est rendue quatre mois au Yémen et a réalisé son premier film documentaire
Regards sur le voile (2004), qui a obtenu le prix honorifique au Royal Anthropological Institute Festival à Oxford en 2005, et

qui a fait l'objet de nombreux débats et conférences dans le cadre de festivals, d'institutions culturelles et dans les milieux
académiques. Sa deuxième réalisation, Sorondamatra (Ethos Films Production, 30 min, 2004), est un document filmique
ethnographique sur une cérémonie de possession au sud de Madagascar. Son mémoire de licence interroge la représentation
de soi à travers un médium audiovisuel par de jeunes artistes Iraniens, et a donné lieu à Téhéran: 23heures (Vanessa Langer
et Nasrin, Ethos Films Production, 26 min, 2007). Elle organise et accompagne des voyages anthropologiques pour femmes

en Iran et au Yémen, et espère continuer sa réflexion sur l'image comme outil de représentation à travers des ateliers vidéos,

pour de jeunes adolescents ainsi que dans le cadre universitaire.

vanessa.langer@romandie.com

BILD-ESSAYS 1153


	Regards sur le voile : une approche réflexive sur le processus de fabrication des images de mon premier film documentaire

