Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera

d'etnologia
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 13 (2008)

Artikel: “Ich bin in einer Zwickmuhle!" : Migration, Verwandtschaft und
Geschlecht am Beispiel der albanischen Diaspora in der Schweiz

Autor: Allenbach, Brigit

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007338

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TSANTSA # 13 - 2008: 123-135

Schlagwdrter: albanische Diaspora in der Schweiz - Verwandtschaft - Geschlechterforschung - Partnerwahl - Forschungsethik

«ICH BIN IN EINER ZWICKMUHLE!»

MIGRATION, VERWANDTSCHAFT UND GESCHLECHT AM BEISPIEL
DER ALBANISCHEN DIASPORA IN DER SCHWEIZ

ABSTRACT: «I AM IN A QUANDARY!» MIGRATION, KINSHIP AND GENDER IN THE CONTEXT OF THE ALBANIAN DIASPORA IN SWITZERLAND

This paper deals with gender and kinship in the context of the Albanian Diaspora in Switzerland. Due to migration, family life
changes and the meaning of gender and kinship are interpreted in new ways. Besides individual resources, the structure of both
the society of origin and that of the host country play an important role in defining the relationship between gender and generation
within the family. Based on ethnographic data concerning the (new) meaning of in-laws in the context of Swiss «exile» and women's
choices of marriage partners from their country of origin, this article aims to investigate the strategies used by Albanian women
in Switzerland to improve their life conditions. Having adopted an actor-centred investigative approach, the author also discusses

some related aspects of research ethics.

BRIGIT ALLENBACH

Es mangelt nicht an Darstellungen zum aktuellen Stand der
Forschung iiber Geschlecht und Migration (Catarino und
Morokvasic 2005; Aufhauser 2000; Prodolliet 1999; Bujis
1993). Dennoch bleibt die Analysekategorie «Geschlecht»
(gender) in der etablierten Migrationsforschung eine Rander-
scheinung (Pessar und Mahler 2003). Damit ist nicht gemeint,
dass der Fokus der Geschlechterforschung noch starker auf
(transnationale) Migrantinnen gerichtet werden sollte. Viel-
mehr verweist die Kategorie «Geschlecht» auf die Herstellung
und Aufrechterhaltung von sozialen Differenzen. Sie betont
dabei auch die Kiinstlichkeit der von den sozialen Akteurin-
nen und Akteuren als natiirlich wahrgenommenen Verwandt-
schafts- und Geschlechterverhdltnisse (Pessar und Mahler
2003: 813). Der Migrationskontext eignet sich besonders fiir
die Untersuchung von Kontinuitdt und Wandel im Verhéltnis
der Geschlechter und der Generationen. Wie werden Mann-
lichkeit und Weiblichkeit konstruiert? Welche verschiedenen
Vorstellungen gibt es iiber Eltern-Kind-Beziehungen, {iber
«ideale» Vater, Miitter, Ehemanner oder -frauen? Wie wirken
sich die Vorstellungen aus der Herkunftsgesellschaft auf die
aktuellen Konstellationen aus? Wie werden alte und neue
Erfahrungen miteinander verbunden? Fokus des vorliegen-
den Beitrags bildet die Untersuchung dieser verdnderten
Bedeutung von Geschlecht, Familie und Verwandtschaft fiir
albanische Migrantinnen in der Schweiz. Ziel ist eine «Eth-

nografie des Partikuldren» (Abu-Lughod 1991), das heisst: die
Untersuchung der Interdependenz von sozialen Prozessen,
individuellen Handlungen und subjektiven Bedeutungshori-
zonten. Diese handlungstheoretische Perspektive ermoglicht
es, Frauen als «Agentinnen des Migrationsprozesses» (Prodol-
liet 1999) sichtbar zu machen.

Zum Aufbau des Textes: Nach einigen Informationen
zum Kontext der Untersuchung folgen zundchst theore-
tische Uberleqgungen zum Verhiltnis von Migration und
Geschlecht. Auf diesem Hintergrund werden die ethnogra-
fischen Daten dargestellt. Danach werden zwei Aspekte
genauer untersucht, welche das Handlungspotential (agency)
von albanischen Migrantinnen in der Schweiz im Bereich
von Familie und Verwandtschaft illustrieren: Die neue
Bedeutung der Schwiegereltern im Kontext der Migration
und die Partnerwahl. Abschliessend folgen Bemerkungen
zum Problem von Feldforschung und Ethik.

DIE MUTTER-KIND-GRUPPE

Ausgangspunkt dieses Beitrags bildet eine Mutter-Kind-
Gruppe mit kosovo-albanischen' Migrantinnen, die ich
zusammen mit Dagmar Ambass in der Schweizer Stadt

' Am 17.02.08 hat sich die Republik Kosovo (albanisch: Kosova) von Serbien losgeldst. Weil dies sprachlich eleganter ist, bezeichne ich die kosovo-
albanischen Migrantinnen auch einfach als Albanerinnen (albanisch: shgiptaré). Auf das Verhaltnis zwischen albanischen Migrantinnen und Migranten
aus Albanien (Shgipéria), Mazedonien, Montenegro und Kosovo kann ich hier nicht eingehen.

FREIE BEITRAGE | 123



ARTICLES LIBRES

Maienbach? durchgefiihrt habe. Uber einen Zeitraum von
17 Monaten (August 2002 bis Dezember 2003) trafen wir
uns 14-tdglich in den Rdumen einer Spielgruppe. Das Pro-
jekt wurde von der Eidgendssischen Ausldnderkommission
(EKA) und der beteiligten Stadt finanziert. Im Zentrum des
Projekts stand die Frage, was Elternschaft in der Fremde
bedeutet. Das Projekt verfolgte drei Ziele:

1) Schaffung eines Raums fiir die Auseinandersetzung
mit Elternschaft im Kontext der Migration.

2) Vernetzung von Migrantinnen- und Migrantenorgani-
sationen und Organisationen im Friihbereich.

3) Erforschung der Lebenssituation von albanischen
Eltern in der Schweiz.

Unsere Rolle als Leiterinnen bestand in erster Linie
in der Moderation der Gruppendiskussionen. Im Unter-
schied zu vielen staatlichen Stellen sahen wir unsere Auf-
gabe nicht darin, Massnahmen anzuordnen, sondern wir
wollten «Zeuginnen der Exfahrungen von Migrantinnen»
in der Schweiz sein (Signer 1999).

Insgesamt nahmen acht Albanerinnen mit vier Babys
und dreiKleinkindern am Projekt teil. Zwei dieser acht Teil-
nehmerinnen waren als Kulturvermittlerinnen ins Projekt
involviert und erhielten fiir ihre Mithilfe im Projekt eine
finanzielle Entschddigung. Ohne ihre Mitarbeit wire das
Projekt nicht durchfiihrbar gewesen. Nur aufgrund ihrer
Sprachkenntnisse, vor allem aber aufgrund ihrer Kontakte
zur albanischen Migrationsbevolkerung in M. und des Ver-
trauens, das sie dort genossen, war es iiberhaupt mdglich,
Teilnehmerinnen fiir die Gruppe zu gewinnen. Abschlies-
send wurde das Projekt evaluiert. Wir fiihrten Leitfadenin-
terviews bei den Teilnehmerinnen zu Hause durch und tra-
fen drei der Informantinnen zu weiteren Gesprdchen, um
mehr iiber ihre Lebenssituation in der Schweiz zu erfahren
(vgl. auch Allenbach 2006; Ambass 2006).

DIE ALBANISCHE DIASPORA IN DER SCHWEIZ

Heute leben ungefdahr 170000 bis 190000 Albaner und
Albanerinnen (das ist die zweitgrosste Gruppe der auslédn-
dischen Bevédlkerung) in der Schweiz. Die Mehrzahl von
ihnen stammt aus Kosovo®. Die meisten kosovo-albani-

schen Familien wanderten in Folge der Verschdrfung der
politischen Krise und des Krieges in Kosovo in den 90er
Jahrenin die Schweiz ein. In dieser Zeit stagnierte das hie-
sige wirtschaftliche Wachstum. Zugleich wurde ein neues
Einwanderungskonzept umgesetzt, das im Sinne des so
genannten «Drei-Kreise-Modells» die Rekrutierung von
unqualifizierten Arbeitskrdften nur noch in den Schen-
gen-Landern vorsah. Diese Politik bewirkte eine verstarkte
Beanspruchung des Rechts auf Familiennachzug durch die
bereits in der Schweiz ansédssige albanische Migrations-
bevélkerung. Uber achtzehnjahrige Personen aus Kosovo
hatten nun keinen Zugang mehr zum schweizerischen
Arbeitsmarkt, es sei denn durch Heirat oder im Falle eines
entsprechenden Aufenthaltsstatus gemdss Asylgesetz.

Die 6konomische Situation vieler albanischer Familien
in der Schweiz ist sehr prekdr, was die gesellschaftliche
Integration in der Schweiz erschwert. Solange die Familie
in Kosovo lebte, waren die tiefen Lohne, welche Arbeit-
nehmenden in unqualifizierten Jobs bezahlt werden, aus-
reichend. Den Unterhalt einer mehrkopfigen Familie in
der Schweiz decken diese Lohne aber nicht (von Aarburg
2002: 276; vgl. von Aarburg und Gretler 2008).

THEORETISCHE VORBEMERKUNGEN

Das Verhdltnis von Familie und Migration ist im Schweizer
Kontext kaum erforscht (Wanner und Fibbi 2002). Dabei
erzwingen Migration und Flucht eine Uberarbeitung der
Vorstellungen iiber Geschlecht und Verwandtschaft (Buijs
1993: 2). Wie Nancy Foner betrachte ich Familie «as a place
where there is a dynamic interplay between structure,
culture, and agency - where creative culture-building takes
place in the context of external social and economic forces
as well as immigrants’ premigration cultural frameworks»
(Foner 1999: 257).

Die feministische Forschung hat bereits friih auf die Fami-
lie als einem Ort der Konfliktaustragung und der Interessens-
politik von Frauen hingewiesen (Hartmann 1981). Auch Pro-
dolliet (1999: 36) unterstreicht die Rolle des privaten Bereichs
als «Austragungsort von Verhandlungen». Die Vorstellung,
dass die oft schwierigen familidren Verhdltnisse von Migran-
tinnen eine Folge der Tradition oder Kultur ihres Herkunfts-

2Um die Anonymitat der beteiligten Personen zu wahren, sind alle Namen im vorliegenden Beitrag gedndert.

3 Gemdss Schader (2006: 18) stammen gut 70% der Albanerinnen und Albaner aus Kosovo, gegen 25% aus Mazedonien, die {ibrigen aus Montenegro

und aus Albanien.

124 | TSANTSA # 13 - 2008



kontextes sind, ist weit verbreitet. Morokvasic weist auf diese
Problematik und die damit einhergehende Viktimisierung
von Migrantinnen hin: «Objectively speaking, immigrant [...]
women do have indeed to cope with the barriers of oppression
and discrimination which produce subordination. The pro-
blem arises only when one starts implying, as has often been
the case in research on immigrant [...] women, that women
are taking their subordinate position for granted. The assump-
tion that it is a result of migrants women’s own heritage (<her
tradition>) not only contributes to the victimisation of immi-
grant [...] women, but also defines them as partly responsible
of their situation» (Morokvasic 2000: 107).

Wicker (2003) macht daraufaufmerksam, dassdie Schlies-
sung der Grenzen mit der Kulturalisierung bestimmter Ein-
wanderergruppen in Zusammenhang steht. Wahrend nie-
dergelassene Personen aus westeuropdischen Staaten als
willkommene Mitbiirger gelten und zunehmend mit Einbtir-
gerungserleichterungen (z.B. der doppelten Staatsangehd-
rigkeit) rechnen konnen, sind «Afrikaners, (Balkanesen»
und «Muslime» [...] einem starken cultural othering ausge-
setzt» (ibid.: 35). Dieser Prozess ermdglicht es, die Kul-
tur ihrer Herkunftsgesellschaft verantwortlich zu machen
fiir die sozialen Probleme, mit denen Migrantinnen und
Migranten in der Einwanderungsgesellschaft konfrontiert
werden. Das Familienleben und die Stellung der Frau sind
oft die Aufhdnger fiir diesen kulturellen Abgrenzungspro-
zess. Ahnlich wie die Einwanderungsbevolkerung aus der
Tiirkei gelten die Albanerinnen und Albaner dabei als tradi-
tions- und familienorientiert (Strassburger 2003: 16; Beck-
Gernsheim 2002: 339).

Ein Ziel unseres Projekts war es, mehr iiber die subjektive
Perspektive der albanischen Miitter bezogen auf das Fami-
lienleben zu erfahren. Dabei wurden einerseits die enormen
Anpassungsleistungen der Teilnehmerinnen an die Situation
im neuen Land deutlich, aber auch die vielfdltigen Beziige
zur Herkunftsgesellschaft. Ein wichtiges Ergebnis des Mut-
ter-Kind-Projekts ist, dass die familidre Situation von alba-
nischen Migrantinnen sehr vielfdltig ist. Diese Differenzen
within konnen als ein Beispiel fiir das Zusammenspiel unter-
schiedlicher Differenzkategorien (intersectionality) betrach-
tet werden (McCall 2005; Knapp 2005; Herzig 2006).

DRITA

Drita wurde 1981 als viertes von sechs Geschwistern im urba-
nen Kontext Kosovos geboren. Wahrend des Kriegs fliichtete
sie mit ihrer Familie nach Osterreich, wo ihr Vater seit lin-

TSANTSA 13 - 2008

gerem arbeitete. Mit 19 Jahren ging sie nach Kosovo zuriick,
um ihre zuvor bereits begonnene Berufsausbildung als Medi-
zintechnikerin zu beenden. Danach absolvierte sie ein Prak-
tikum und lernte nebenbei Englisch. Sie fand nach Abschluss
des Praktikums aber keine Stelle. 2001 hatte sie ihren etwa
gleichaltrigen Mann kennen gelernt, der in Kosovo in den
Ferien weilte. Er war 1996 im Alter von 16 Jahren zu seiner
Familie in die Schweiz gezogen. Drita erzdhlt: «Er hat mich
so geliebt, er hat dreimal am Tag angerufen [...]. Etwa neun
Monate lang wollte ich nichts von ihm wissen. Ich habe mich
nicht fiir Manner interessiert, ich ging zur Schule und traf
mich in der freien Zeit mit meinen Freundinneny.

Sie heirateten 2002 im Dorf ihres Mannes in Kosovo.
Daraufhin zog Drita in die Schweiz, in den Haushalt ihrer
Schwiegereltern, in dem auch noch drei weitere, zum Teil
noch in der Ausbildung befindliche Geschwister ihres
Mannes lebten. Der Schwiegervater war bereits pensioniert,
hingegen war ihre Schwiegermutter erwerbstétig. Thr Mann
war ldngere Zeit arbeitslos. Abgesehen vom Kochen war
Drita allein zustdndig fiir die im Grosshaushalt anfallende
Arbeit. An den Wochenenden waren immer viele Gdste da,
die von ihr bewirtet werden mussten. Im Mai 2003 bekam
Drita ihr Baby, eine Tochter.

In der Mutter-Kind-Gruppe erzdhlte Drita, dass sie das
Leben im Haus der Schwiegereltern fast nicht ertrage.
Sie litt darunter, kritisiert und zurechtgewiesen zu wer-
den, ohne sich verteidigen zu konnen, wollte sie nicht
einen Wutanfall des Schwiegervaters heraufbeschworen.
Sie klagte sehr dariiber, dass ihr Mann es nicht wage, sei-
nen Eltern zu widersprechen.

Ein halbes Jahr spdter verdnderte sich ihre Situation
plotzlich: Thr Mann hatte Arbeit und eine Wohnung gefun-
den. Drita erzdhlte, dass der Schwiegervater gedroht habe,
seinen Sohn umzubringen, wenn sie wegziehen wiirden.
Die Schwiegermutter erkldrte, sie werde das Baby nur in
der gemeinsamen Wohnung hiiten. Trotzdem zogen Drita
und ihr Mann im April 2004 aus. Am ersten Geburtstag des
Babys kamen die Eltern von Drita aus Osterreich und ihre
Schwiegereltern zu Besuch. Als sie anschliessend zusam-
men im Auto sassen, machte der Schwiegervater den Eltern
von Drita Vorwiirfe: Drita sei keine gute Schwiegertochter.
Sie sei verantwortlich dafiir, dass sein Sohn unverhdltnis-
mdssig friih einen eigenen Haushalt gegriindet habe.

Dritaist eine sehr schone und attraktive Frau. Alsich sie

einmal in ihrer neuen Wohnung besuchte, machte ich ihr
ein Kompliment. «Dankey, sagte sie, «aber in meinem Her-

FREIE BEITRAGE | 125



ARTICLES LIBRES

zen bin ich traurig.» Zwar sei sie froh, dass sie nicht mehr
im Haushalt der Schwiegereltern leben miisse, aber sie und
ihr Mann hdtten oft Streit. Er liebe sie nicht mehr, meinte
Drita. Ihr Partner arbeitete an sechs Tagen in der Woche. In
der wenigen freien Zeit traf er sich mit seinen Kollegen.

Drita stellte sich immer wieder vor, sich von ihrem Mann
zu trennen. Doch dieses Vorhaben war wenig realistisch.
Abgesehen von den finanziellen Problemen war sich Drita
auch nicht sicher, ob ihr Mann ihr im Falle einer Schei-
dung die Tochter iiberlassen wiirde. Ausserdem verlore sie
als Folge der Scheidung ihre Aufenthaltsbewilligung in der
Schweiz. Erst nach fiinf Jahren Ehe besteht ein eigenstén-
diger Anspruch auf eine Niederlassung.

Auf die Frage nach dem gréssten Problem in ihrem All-
tag antwortete sie: «Die Schwiegermutter akzeptiert mich
nicht, und das ist sehr schwer fiir mich». Der Konflikt mit
den Schwiegereltern schien jedoch die Beziehungen mit
anderen Mitgliedern der Schwiegerfamilie nicht zu bela-
sten: Die dltere Schwester ihres Mannes begleitete Drita zur
ersten Gruppensitzung und vermittelte ihr einen Gelegen-
heitsjob in einem Kosmetikinstitut. Auch besuchte Drita
oft die Familie eines Onkels ihres Mannes und traf sich
dort mit den fiinf erwachsenen Cousins und Cousinen ihres
Mannes. Dies zeigt, dass Drita trotz der Spannungen mit
den Schwiegereltern am Kontakt mit ihren Schwiegerver-
wandten interessiert ist.

Ein wichtiges Motiv fiir Dritas Heirat «in die Schweiz»
waren die fehlenden beruflichen Perspektiven in ihrer
Heimat. Zwar rieten Dritas Eltern ihr von der Heirat ab,
da die Familie des Mannes vom Land komme und eine
sehr traditionelle Einstellung habe. Sie erinnerten Drita
auch daran, dass es ihr in Osterreich - fern von der Hei-
mat - nicht gefallen habe, dass sie dort jeden Tag geweint
habe. Dennoch iiberliessen ihr die Eltern die Entschei-
dung zu heiraten. Dritas Schwiegermutter war mit der
Heirat einverstanden. «Erst als ich in die Schweiz kam,
war sie gegen michy, seufzte Drita. Wie Lauser (2004) am
Beispiel von philippinischen Heiratsmigrantinnen zeigt,
gilt auch fiir Drita, dass die Motivation zur Heirat im
Kontext der transnationalen Migration nicht auf ein ein-
ziges Motiv reduziert werden kann: «Die Motivation zur
Heiratsmigration ist (vielmehr) getragen von der Vorstel-
lung einer Erweiterung der Moglichkeiten» (ibid.: 145).
Ich werde weiter unten auf die Partnerwahl als Moglich-
keit einer aktiven Einflussnahme auf die Situation im
Einwanderungskontext zuriickkommen. Zundchst wird
ein zweites Fallbeispiel dargestellt.

126 | TSANTSA # 13 - 2008

SHQIPE

Shqipe wurde 1977 als Alteste von neun Geschwistern in einer
landlichen Gegend im Siiden Kosovos geboren. Ihr Vater kam
bereits in den 70er Jahren als Saisonnier in die Schweiz. 1996
liess er die Familie nachkommen. Shqipe besuchte einen
Sprachkurs und arbeitete im Gastgewerbe. Sobald sie eine
Wohnung mieten konnte, heiratete sie einen Mann aus ihrem
Herkunftsdorf. Thr Mann war zundchst ldngere Zeit arbeits-
los, fand dann eine Arbeit auf dem Bau. Als die erste von den
beiden T6chtern geboren wurde, horte Shqipe auf zu arbeiten
und absolvierte einen Kurs als Pflegeassistentin.

Shqipes Schwiegermutter lebt in Kosovo, ihr Schwiegerva-
ter arbeitet seit {iber 30 Jahren in Deutschland. Zur Zeit des
Mutter-Kind-Projekts wohnten Shqipes Eltern und ihre acht
Geschwister ebenfalls in M. Zwei ihrer Briider lebten in der
gleichen Siedlung und hiiteten oft die beiden kleinen Mad-
chen von Shgqipe. Thr Mann hatte keine Verwandten in der
Schweiz. Gegen Ende unserer Treffen erlitt er einen schweren
Arbeitsunfall mit voraussichtlich bleibenden Folgen.

Diese eigentlich «matrilokalen» Bedingungen verdndern
die Position der Frau gegeniiber ihrem Ehemann und des-
sen Herkunftsfamilie deutlich. Ein wichtiges Thema war
fiir Shqipe die Frage, wie viel Geld ihr Mann seiner Familie
schuldig ist. Shqipe beschrieb beispielsweise die Szene, als
ihr Schwiegervater auf der Durchreise nach Kosovo seinen
Sohn in M. besuchte: «Fiir die Reise nach Kosovo kaufte er
sich ein Billett bis nach M. und erwartete, dass wir ihm den
Rest der Reise bezahlen. Als er zu uns kam, war aber niemand
da!» Bereits frither war es wahrend eines Besuchs des Schwie-
gervaters zu Konflikten gekommen: Shqipes Schwiegervater
erwartete, dass seine Schwiegertochter ihm bis zwei Uhr friith
im Wohnzimmer Gesellschaft leistete. Er rauchte ohne Unter-
bruch, ohne Riicksicht auf die kleinen Kinder zu nehmen. Der
Gipfel war fiir Shqipe erreicht, als er die vierjahrige Tochter
schlug, weil sie ihm nicht gehorchte. Shqipe beschrieb mit
Genuss, wie sie und ihr Mann dessen Vater in die Schranken
wiesen. Sie erkldrte: «Mein Schwiegervater musste einsehen,
dass wir das Geld, das sein Sohn verdient, selber brauchen».

KLATSCH

Die Konflikte zwischen den jungen Frauen und ihren
Schwiegereltern wurden im Laufe der Zeit ein wichtiges
Thema in der Mutter-Kind-Gruppe. Der Erfahrungsaus-
tausch war jeweils mit viel Emotionen und Geldchter ver-
bunden. Die Form, wie die Kritik gegeniiber den Verwand-



ten des Mannes gedussert wurde und die verschiedenen
Anekdoten iiber das unmdgliche Verhalten von Schwie-
germiittern und Schwiegervdtern erinnerten mich an das
Genre «Klatsch»: Charakteristisches Merkmal des Klat-
schens ist die «iibertrieben scheinende Kategorisierung in
extreme Positionen» (Tower 2002). So erscheint Drita in
der vorangehenden Darstellung als von den Schwiegerel-
tern total unterdriicktes Opfer, wahrend Shqipe dazu im
Gegensatz ihre Widerstandskraft hervorhebt. Shqipe for-
derte Drita immer wieder auf, es ihr gleichzutun und ihren
Schwiegereltern die Stirn zu bieten. Shqipe verwies dabei
gelegentlich auch auf ihre «Kraft», die sich auch korperlich
ausdriicke: «Ich bin dick und krdftig», sagte sie lachend.

Klatsch ist ein klassisches sozialanthropologisches Sujet
und wird als eine «Waffe der Machtlosen» (Scott 1985), als
«art of resistance» verstanden. In der Umgangssprache ver-
steht man unter Klatsch das Reden i{iber Abwesende. Zwar
ist Klatschen in allen gesellschaftlichen Kreisen weit ver-
breitet, dennoch ist es allgemein verpont. Max Gluckman
macht in seinem grundlegenden Artikel auf dieses Paradox
aufmerksam: «every single day, and for a large part of each
day, most of us are engaged in gossiping. I imagine that if
we were to keep a record of how we use our waking-time,
gossiping would come only after <work> - for some of us - in
the score. Nevertheless, popular comments about gossip tend
to treat it as something chance and haphazard, and often
as something to be disapproved of» (Gluckman 1963: 308).
Der Autor betont die Bedeutung des Klatschens fiir die Auf-
rechterhaltung von Gruppensolidaritdt und Gemeinschaft.
Obwohl sogar die Wirtschaft in wiederkehrenden Varian-
ten die Bedeutung von «Klatsch und Tratsch» als Produkti-
onsfaktor hervorhebt (Topf 2005), ist und bleibt Klatschen
jedoch negativ konnotiert. Damit wurde ich konfrontiert,
als ich meine Daten im Rahmen einer wissenschaftlichen
Tagung erstmals zur Diskussion stellte. Der Vorwurf aus dem
Publikum lautete, dass die Bezeichnung der Gesprache der
Frauen als «Klatsch» abwertend sei. Dies machte mir klar,
dass die Verwendung des Begriffs in einem sozialanthro-
pologischen Kontext erkldrungsbediirftig ist, da ansonsten
die Verwendung des Konzeptes im Rahmen eines Artikels
iiber albanische Migrantinnen in der Schweiz als ein Para-
debeispiel fiir die oben angedeutete Problematik des cultu-
ral othering betrachtet werden konnte. Wichtig ist deshalb
hier festzuhalten, dass Klatsch als ein universales mensch-
liches Phdanomen verstanden wird, das zu allen Zeiten in
allen sozialen Gruppen beobachtet werden kann. Die Ana-
lyse der Daten unserer Untersuchung legt es ausserdem nahe,
Klatschen als Ausdruck des Handlungspotentials von alba-
nischen Migrantinnen zu verstehen.

TSANTSA # 13 - 2008

Meine erste Reaktion auf die Klagen {iber die Schwie-
gerverwandten in der Gruppe war zwiespdltig. Ich fragte
mich, ob diese Geschichten als Ausdruck der schwachen
Position der albanischen Miitter in der Verwandtschafts-
gruppe angeschaut werden konnten. War es nicht ein
Beleg fiir die ohnmdchtige Position zumindest der jungen
Frauen in den albanischen Familien in der Schweiz? Fak-
tisch war jedoch Drita die einzige Teilnehmerin, welche
im Haushalt der Schwiegereltern lebte. Das Fallbeispiel
von Shqipe zeigt dazu im Gegensatz, dass die Vorstellung
der Unterdriickung der jungen albanischen Frauen in der
Familie relativiert werden muss. Ich suchte also eine bes-
sere Erkldrung. Konnte es sein, dass die Frauen das Thema
in der Gruppe so gerne besprachen, weil es einfacher war,
als iiber die Konflikte mit ihren Mdnnern zu sprechen?

Andererseits wurde uns gesagt, dass man iiber Konflikte
mit den Schwiegereltern besser schweigt. Dies zeigt ein
Ausschnitt aus einem Interview: Wir fragten die Teilneh-
merin, warum es ihres Erachtens so schwierig war, Frauen
fiirs Mitmachen zu gewinnen. Sie sagte: «Die Frauen haben
Angst, dass Informationen weitergegeben werden und dass
es dem Mann oder der Schwiegermutter zu Ohren kommen
konnte. Jede zweite oder dritte Frau hat Probleme [mit den
Schwiegerverwandten]. Das Hauptproblem ist das Geld.
Man muss der Familie [des Mannes] helfen, daraus entste-
hen Probleme. Man kann nicht offen dariiber sprechen. Nur
wenn man jemandem wirklich vertrauen kann.»

Eine andere Teilnehmerin kommentierte die Klagen
iiber die Schwiegereltern dagegen folgendermassen: «Ja,
es ist bekannt, dass die albanischen Frauen Profis sind
beim Klagen iiberihre Schwiegereltern! Ich aber finde, wer
mit seinen Schwiegereltern nicht zufrieden ist, ist selber
schuld. Es ist selbstverstdndlich, dass man der Schwie-
germutter hilft. Wenn es Probleme gibt, sind immer beide
Seiten involviert. Es ist falsch, die Schwiegerverwandten
zu kritisieren!». Diese Argumentation macht Charakterei-
genschaften fiir die Probleme mit den Schwiegerverwand-
ten verantwortlich und verdeckt mogliche strukturelle
Ursachen von Konflikten. Doch die Informantin betont,
dass «die Schwiegereltern» ein alltdgliches Gesprdchs-
thema unter den albanischen Migrantinnen sind. Diese
Feststellung untermauert die folgende These: Klatschen
ist eine kulturell akzeptierte Form, um o6ffentlich iiber
das Familienleben zu sprechen. Jedenfalls solange keine
Gefahr besteht, dass die Betroffenen selbst etwas davon
erfahren. Was zundchst fiir die Projektleiterinnen «nur»
als Klatsch erschien, kann als Teil des Aushandlungspro-
zesses {iber Rechte und Pflichten der Frau als Ehepartne-

FREIE BEITRAGE | 127



ARTICLES LIBRES

rin und innerhalb der Verwandtschaftsgruppe betrachtet
werden. Weil Klatschen iiber die Schwiegereltern unter-
haltsam war, entstand zudem eine gute Stimmung und
dies wiederum forderte den Zusammenhalt der Gruppe.
Ich vermute, dass das Thema «Schwiegereltern» auch gut
geeignet war, um mit der Heterogenitét der Gruppe umzu-
gehen, da zu diesem Thema alle etwas zu sagen hatten.

Ich fasse zusammen: Es ist zwar verpont, schlecht {iber
die Schwiegereltern zu sprechen, doch tun es trotzdem alle.
Dieses Paradox ist aber, wie wir gesehen haben, gerade ein
wesentliches Merkmal des Klatschens. Dariiber hinaus kann
Klatsch auch als Merkmal fiir die Exklusivitdt von Gruppen
betrachtet werden. In den Worten von Gluckman ist Klat-
schen «a hallmark of membership» (1963: 313).

DIE NEUE BEDEUTUNG DER SCHWIEGERELTERN
IM EINWANDERUNGSKONTEXT

DerEinbezugderkulturellen Vorstellungen und Bedeutungs-
horizonte, welche sich auf den Herkunftskontext beziehen,
ist zentral fiir das Verstandnis des Familienlebens von Mig-
rantinnen (Buijs 1993: 11f.). Die Art und Weise wie {iber
die Herkunftsgesellschaft gedacht und gesprochen wird,
muss dabei in Beziehung zu den Bediirfnissen betrachtet
werden, die bei der Bewdltigung der neuen Situation in der
Einwanderungsgesellschaft entstehen (Barth 1994: 12f.).
Auch Foner (1999) verweist auf den Wandel und die fort-
laufende Neuinterpretation von kulturellen Vorstellungen
und Bedeutungen: «premigration cultural conceptions and
practices [...] do not continue unchanged, of course. They
are restructured, redefined, and renegotiated in the new
setting [...]. Although there is no such thing as a time-
less tradition, immigrants may come to think of life in
their home society in these terms» (ibid.: 258). Auch wenn
«alte» Vorstellungen und Werte scheinbar weiter bestehen,
erhalten diese in der Einwanderungsgesellschaft neue For-
men, Funktionen und Bedeutungen.

An dieser Stelle sollen einige wenige Hinweise zur Ver-
wandtschaftsorganisation im Herkunftskontext der alba-
nischen Familien in der Schweiz geniigen. Ziel der Dar-
stellung ist es, grundlegende Aspekte der patrilinearen
Verwandtschaftsideologie deutlich zu machen. Gemdss
Kaser (1995) existiert in Kosovo bis heute eine fiir Europa
einzigartige Familienform. Es handelt sich um ein uniline-
ares, patrilineares und -lokales Verwandtschaftssystem, das
mit komplexen Haushaltsformen gekoppelt ist. Die soziale
Organisation dieser Haushalte beruht auf zwei Elementen:

128 | TSANTSA # 13 - 2008

1) der umfassenden Herrschaft der Manner iiber die Frauen
infolge einer ménnerrechtlichen Ordnung, 2) der Hierarchie
unter den Ménnern, welche auf der Autoritdt des Vaters iiber
den Sohn, und des &lteren Bruders iiber den jiingeren basiert
(ibid.: 468). Solange es mannliche Nachkommen gibt, kann
die patrilineare Verwandtschaftsgruppe als eine unauflos-
bare standige Organisation betrachtet werden. Der Zusam-
menhalt beruht auf kollektivem Besitz von Land und wird
durch den Ahnenkult bekrdftigt (ibid.: 176ff.).

In den komplex zusammengesetzten Haushalten leben
mehrere Generationen oder mehrere Kernfamilien unter
einem Dach. Einer der erwachsenen Médnner iibernimmt die
Rolle des «Hausherrn» (zoti i shtépisé). Er trifft wichtige
Entscheidungen in Absprache mit dem «Rat der erwachse-
nen Manner» (Rrapi 2003: 85ff.). Das gerontokratische Prin-
zip gilt auch fiir das Verhéltnis zwischen den Frauen eines
Haushalts. Eine der dlteren Frauen ist die «Hausherriny»
(zonja e shtépisé). Sie organisiert die Arbeit der Frauen und
kann bei Bedarf am Rat der erwachsenen Médnner teilneh-
men, obwohl sie nicht Mitglied ist (ibid.: 93). Die «Chefin
des Hauses» hat zwar formal wenig Einfluss auf die Ange-
legenheiten der Abstammungsgruppe ihres Ehemannes,
aber sie verfiigt iiber Autoritdt gegeniiber den weiblichen
Haushaltsmitgliedern und hat vermutlich auch mehr Bewe-
gungsfreiheit als die jiingeren Frauen (Schwiegertochter).
Die Position als Haushaltsvorstand und / oder als Schwieger-
mutter ist nur eine Moglichkeit fiir den Einfluss von Frauen
vor allem im héduslichen Bereich. Generell verfiigt die Frauin
patrilinearen Gesellschaften zudem iiber ein eigenes Netz-
werk von Beziehungen, weil sie den Kontakt zu ihren Ver-
wandten zeitlebens aufrechterhdlt (Backer 1983).

Hier stellt sich die Frage, ob die patrilineare Abstam-
mungsgruppe aufgrund des gesellschaftlichen Wandels mit
der Zeit bedeutungslos werden wird, oder ob es zu einer Neu-
formulierung dieses Musters sowohl im Auswanderungs- als
auch im Einwanderungskontext kommt (Kaser 1995: 468f.).
Sicherist, dass die nach dem Zweiten Weltkrieg einsetzende
Industrialisierung und Kommerzialisierung der Okonomie
die Entwicklung von vielfdltigen Lebensstilen in Kosovo
beforderten. «In cities and towns, the modern coexists in
surreal contrast with the traditional. At one extreme is a
savvy, modern, educated intellectual class where nuclear
families circumvent patriarchal structures, where young
people cultivate international tastes and ideas and don the
trappings of the West. At the other extreme is the traditional
way of life found in both towns and villages: a patriarchal,
religious, conservative world still rooted in the ideology of
the corporate extended family» (Reineck 2000: 361).



Leuenberger und Maillard (1999: 22-24) weisen darauf
hin, dass die patrilineare Abstammungsgruppe in der
ersten Phase des albanischen Migrationsprozesses in
die Schweiz wichtige Funktionen {ibernahm. Der innere
Zusammenhalt war Garant fiir die soziale Kontrolle der
jungen, alleinstehenden Mdnner. Zudem spielte er bei
der Rekrutierung von Arbeitskrdften eine wichtige Rolle:
Nach vier aufeinander folgenden Jahren Arbeit als Sai-
sonnier gab es ein Anrecht auf eine Jahresbewilligung.
Die dadurch frei werdende Saisonnier-Stelle iibernahm in
der Regel ein Verwandter oder jemand aus der gleichen
Region. Dieser Prozess der Kettenmigration hat im Falle
der albanischen Bevolkerung in der Schweiz dazu gefiihrt,
dass man in einem Kanton hdufig die Familienmitglieder
aus einer Region findet. (ibid.; Dahinden 2005).

Wichtig ist zu beachten, dass die Effekte der Migra-
tionsnetzwerke nicht fiir alle Familienmitglieder gleich
sind. David Lindstrom hat auf ihre Funktion als Agen-
tur fiir die Reproduktion sozialer Rollen aufmerksam
gemacht: «Migration networks involve not only the pro-
vision of migration assistance, but the reproduction of
social roles as welly» (zit. in Pessar 1999: 61). Es ist anzu-
nehmen, dass je nach Alter und Geschlecht das Interesse
an der Weiterfiihrung von Netzwerken, die auf Verwandt-
schaft basieren, verschieden ist (ibid.: 69).

DIE PARTNERWAHL ALS BEISPIEL FUR DAS
HANDLUNGSPOTENTIAL VON ALBANISCHEN
MIGRANTINNEN IN DER SCHWEIZ

Die Fallbeispiele von Shqipe und Drita zeigen, dass die Posi-
tion der Frau in der Familie auch davon abhéngt, ob sie oder
der Mann zuerst iiber eine Aufenthaltsgenehmigung in der
Schweiz verfiigt. Da einzelne Fallbeispiele keine allgemei-
nen Schliisse erlauben, werden hier zundchst die Resultate
der quantitativen Untersuchung von Lievens (2003) zur
Heiratsmigration in Belgien (family-forming migration) dar-
gestellt. Es geht bei der Erthebung um die «Nachfrage» von
tiirkischen und marokkanischen Mannern und Frauen nach
Partnern und Partnerinnen aus den Herkunftsldndern.

Ausgangspunkt der Forschung von Lievens ist die vor-
herrschende Uberzeugung, dass die Heirat eines Partners
aus dem Herkunftsstaat ein Element «traditionellen Ver-
haltens» sei, welches mit der Dauer des Aufenthaltes im
Einwanderungskontext negativ korreliert (ibid.: 416).
Hingegen zeigen die Daten seiner Erhebung, dass dies
zumindest im Falle der Frauen zweifelhaft ist: «marrying

TSANTSA # 13 - 2008

an imported partner is more than merely an act of traditi-
onal behaviour: women may marry an imported partner in
order to satisfy <modern> goals» (ibid.: 415).

Lievens gesteht zwar ein, dass die Unterscheidung von
«modern» und «traditionell» problematisch ist. Heiratsmi-
gration an und fiir sich ist nicht-traditionelles Verhalten,
da es sich ja um eine neue Form von Heirat handelt. Bei Lie-
vens bezieht sich «modern» auf die freie Partnerwahl und
den Wunsch, eine autonome Nuklearfamilie zu griinden,
wohingegen «traditionell» meint, dass die Heirat vor allem
als Familienangelegenheit betrachtet wird (ibid.: 416f.).
Lievens’ These lautet, dass Manner und Frauen unter-
schiedliche Griinde haben, einen Partner, eine Partnerin
aus dem Herkunftsland zu heiraten: «The impression was
that among women, those who had the highest chance of
being highly assimilated also had the highest probability of
being married to an imported partner, whereas among men
the opposite was found» (ibid.: 424). Dieses Resultat korre-
spondiert mit den Ergebnissen weiterer anthropologischer
Studien: Mdnner nennen als hauptsdchliche Griinde fiir
die Wahl einer Partnerin aus dem Herkunftsland, dass die
Frauen der Migrationsbevolkerung zu modern seien und
sich zu freiheitlich verhielten. Frauen hingegen sagen, dass
Ménner aus der Gruppe der Eingewanderten zu traditionell
sind, wenig Bildung haben und oft arbeitslos sind (ibid.).

Lievens geht davon aus, dass die Motivation einer Frau,
einen Partner aus dem Herkunftsland zu heiraten in der
«patrilokalen Tradition» und dem Einfluss der Familie des
Ehemannesin den untersuchten Herkunftslandern begriin-
det ist. «When a woman marries, she is expected to become
a full member of her husband’s family, and the new couple
often lives for a while with the parents of the husband. Her
life is strongly influenced by her in-laws, especially by her
mother-in-law to whom she owes obedience. When a woman
from the migrant group marries a man form the migrant
group, the chances are high that she will end up in such a
situation» (ibid.: 425).

Hingegen bringt die Heirat eines Mannes aus dem Her-
kunftskontext gleich mehrere Vorteile mit sich: «By mar-
rying a man form the country of origin, however, she can
free herself from the direct influence of her in-laws, since
they are far away. She can also temper the influence of her
own parents because it is not accepted for a man to live with
his wife’s parents» (ibid.). Zudem kann sich die Heirat mit
einem Partner aus dem Herkunftsland auch auf die Macht-
balance in der Paarbeziehung auswirken, und zwar zugun-
sten der Frau. Sie spricht die lokale Sprache, sie kennt den

FREIE BEITRAGE | 129



ARTICLES LIBRES

Alltag und sie verfiigt iiber die (knappe) Ressource «Auf-
enthaltsbewilligung» (ibid.; vgl. Qutemzabet 2000). Kurz:
Die Heirat mit einem Partner aus dem Herkunftsstaat ver-
heisst fiir die Frauen mehr Unabhdngigkeit. Ausserdem
sind die Kosten einer solchen Verbindung fiir die Frau tief,
weil diese Heiratsform aus der Sicht der Eltern ideal ist.
Anzumerken ist, dass die positive Beurteilung des Partner-
imports einer Einschdtzung vor der Heirat entspricht und
keine Garantie besteht, dass sich die erwarteten Vorteile
auch wirklich realisieren lassen (Lievens 2003: 425).

Die Ausfiihrungen von Lievens zur «patrilokalen Tradi-
tion» als Erkldrung der verschiedenen Motive von eingewan-
derten Mdnnern und Frauen in Belgien einen Partner/eine
Partnerin aus dem Herkunftsland zu importieren, lassen
sich auf das Beispiel der albanischen Migrantinnen in der
Schweiz {ibertragen: Bestimmend fiir die Position der Frauin
der Familie sind nicht in erster Linie Charaktereigenschaften
oder kulturelle Muster. Drita ist «schwach», weil sie in der
Schweiz auf eine Neuformulierung der patrilokalen Tradition
ihrer Herkunftsgesellschaft trifft, die sie in Kosovo so gar
nie erlebt hat. Shqipe ist «stark», weil ihre Schwiegerver-
wandten weit weg, ihre patrilineare Abstammungsgruppe
aber vor Ort ist. Das Beispiel von Shqipe widerspricht in die-
sem letzten Sinne der Einschdtzung von Lievens, dass sich
die Frauen mit der Heirat dem Einfluss der eigenen Verwand-
ten zu entziehen versuchen. Shqipe schdtzt es, dass ihre
eigenen (patrilinearen) Verwandten ganz in der Nahe woh-
nen und sie auf deren Unterstiitzung zdhlen kann.

Es bleibt offen, inwieweit sich das Beispiel von Shqipe
verallgemeinern ldsst. Dennoch méchte ich auf der Grund-
lage ihres Falles folgenden These formulieren: Weil Shqipe
beiihren eigenen Verwandten bleiben kann und sich nicht
in die fremde Gruppe des Ehemannes einfiigen muss, ent-
steht eine Art «matrilokales Arrangement», bei dem jetzt
der Mann in eine strukturell ungiinstige Position gerdt.
Dieses Beispiel illustriert, wie die «Kultur der Herkunfts-
gesellschaft» im Kontext der Migration vollig neue Bedeu-
tungen erhdlt.

Die bisherige Forschung zu Migration und Geschlecht
zeigt, dass zahlreiche Faktoren die familidre und beruf-
liche Situation von Migrantinnen in der Einwanderungs-
gesellschaft beeinflussen. Positive Faktoren sind zum Bei-
spiel stddtische Herkunft, {iberdurchschnittliche Bildung
und die Berufstdtigkeit vor der Migration (Morokvasic
2000: 109). Entsprechend wdren Shqgipes Chancen im Ein-
wanderungskontext beschrankt. Dies trifft sicherlich auf
ihre beruflichen Méglichkeiten zu. Hingegen entsprechen

130 | TSANTSA # 13 - 2008

ihre Position in der Familie und ihre Unabhdngigkeit als
Ehefrau nicht dem negativen Klischee der unterdriickten
und ausgebeuteten Ehefrau. Es muss hier allerdings offen
bleiben, inwieweit sich die Arbeitsunfahigkeit ihres Ehe-
mannes negativ auf ihre Lebenssituation auswirken wird.

Von den acht Teilnehmerinnen der Mutter-Kind-Gruppe
waren drei infolge einer Heirat, drei im Rahmen des Fami-
liennachzugsals minderjahrige Tochter und zwei als Fliicht-
linge in die Schweiz gekommen. Jene drei Teilnehmerinnen,
dieim Rahmen des Familiennachzugsin die Schweiz gelangt
sind, haben alle einen Partner aus dem Kosovo geheiratet
und diesem mit der Heirat zu einer Aufenthaltshewilligung
in der Schweiz verholfen. Die Beispiele der beiden Frauen,
die wie Shqipe als junge Erwachsene in die Schweiz einge-
wandert sind, bestdtigen die These von Lievens (2003). Mir-
jetaund Qendresa waren bei der Ankunft in der Schweiz 15
Jahre alt, konnten einen Sprachkurs besuchen und eine
Ausbildung als Pflegeassistentin machen. Sie sind seither
berufstdtig und haben ihre berufliche Tdtigkeit auch als
Miitter nicht aufgegeben. Landldufig wiirde man diese bei-
den Frauen, die akzentfrei Schweizerdeutsch sprechen und
anihrem Arbeitsplatz sehr beliebt sind, als «gut integriert»
bezeichnen. Es war fiir mich deshalb zundchst iiberra-
schend, dass sie Partner aus ihrem Herkunftsland wéhlten,
die sich erst in Folge der Heirat in der Schweiz niederlassen
konnten. In beiden Fillen handelte es sich nicht um arran-
gierte Ehen. Beide Frauen haben sich in ihre Mdnner ver-
liebt, als diese sich zu Besuch in der Schweiz aufgehalten
haben. Im Gegensatz zur vorherrschenden Vorstellung, dass
diese Form der Partnerwahl als ein Beispiel fiir traditio-
nelles Verhalten betrachtet werden muss, scheint es ange-
messener, dieses Heiratsverhalten als Beispiel fiir das Hand-
lungspotential von albanischen Migrantinnen anzusehen.
«Tradition in this sense becomes a pathway to modernity»
(Lievens 2003: 435).

Das Beispiel von Drita ist interessant, weil es deutlich
macht, dass die Wiinsche, welche sie mit der Heirat eines in
der Schweiz niedergelassenen Kosovo-Albaners verfolgt, ver-
mutlich im Widerspruch mit den Motiven ihrer Schwieger-
verwandten stehen. Wahrend Dritas Schwiegerverwandte die
Heirat ihres Sohnes mit einer Frau aus Kosovo befiirworten,
um in der Schweiz «traditionelle Verhdltnisse» herzustel-
len und aufrechtzuerhalten, orientiert sich Drita an einem
«modernen» Lebensentwurf: Sie, die im stadtischen Kontext
Kosovos aufgewachsen ist und iiber ein Diplom als Medi-
zintechnikerin verfiigt, widersetzt sich der traditionellen
«patrilokalen Ideologie». Sie mochte mit ihrem Mann einen
eigenen Haushalt griinden und wére gerne berufstdtig.



So sehr bis jetzt die «schwache» Position von Drita deut-
lich geworden ist, muss doch betont werden, dass Drita wah-
rend unseres Projekts mindestens eines ihrer Ziele verwirk-
licht hat: Sobald ihr Mann Arbeit gefunden hatte, wurde der
eigene Haushalt gegriindet. Dies zeigt, dass die Position der
Schwiegermutter und der Einfluss der Schwiegerverwand-
ten nicht einfach «kulturell» gegeben sind, sondern auch
soziodkonomische Grundlagen haben. In Anlehnung an
die Untersuchung von Gallin (1998: 1) zum Verhdltnis von
Schwiegermutter und -tochter im ldndlichen Taiwan ldsst
sich sagen, dass Dritas Schwiegermutter den traditionellen
«reward of age» nur sehr kurzfristig wahrnehmen konnte.

Das zweite Ziel Dritas, in der Schweiz ihren gelernten
Beruf als Krankenpflegerin auszuiiben, konnte sie bis jetzt
nicht umsetzen. IThrem Ziel, erwerbstdtig zu sein, stehen
die strukturellen Bedingungen in der Aufnahmegesell-
schaft entgegen: Aufgrund der Neuausrichtung der Ein-
wanderungspolitik der Schweiz seit den 90er Jahren, wel-
che die Rekrutierung von unqualifizierten Arbeitskraften
nur noch in den Schengen-Lindern vorsieht, ist die Ein-
wanderung fiir die albanische Bevolkerung nur im Rahmen
der Familien- oder Asylmigration moglich. Wahrend sich im
Falle der Mdnner niemand dariiber wundert, dass sie, wenn
sie in der Schweiz angekommen sind, eine Arbeit suchen,
werden die beruflichen Wiinsche von Frauen, die Miitter
sind, kaum anerkannt -, und zwar weder von den Angeho-
rigen der Herkunftsgesellschaft noch von Schweizerinnen
und Schweizern. Dies zeigt das Beispiel von Drita: Die Ver-
wandten ihres Mannes weisen ihr die traditionellen Aufga-
ben einer frisch eingeheirateten Schwiegertochter als Hilfs-
kraft im Haushalt der Schwiegereltern zu. Aber auch zwei
Schweizerinnen, die in einer professionellen Rolle mit Drita
zu tun hatten, taten ihren Wunsch, als Mutter berufstdtig
zu sein, als unzuldssige Zuriickweisung ihrer Pflichten als
Schwiegertochter ab. Obwohl Drita iiber eine Berufsausbil-
dung verfiigt, und obwohl sie aufgrund ihres Aufenthaltes
in Osterreich bereits bei der Ankunft in der Schweiz relativ
gut deutsch sprach, sind ihre Aussichten fiir den Berufsein-
stieg als Mutter eines Babys in der Schweiz sehr gering.

FELDFORSCHUNG UND ETHIK

Die urspriingliche Fassung des vorliegenden Textes wurde
im Mai 2007 an die Redaktion von Tsantsa gesandt. Das von
der Redaktion angeforderte anonyme Gutachten empfahl
die Verdffentlichung des Beitrags, dusserte aber ethische
Bedenken. Der Redaktion wurde empfohlen, «eine Publi-
kation des Aufsatzes davon abhdngig zu machen, dass die

TSANTSA # 13 - 2008

Autorin den beiden Frauen, deren Geschichte sie wiedergibt
und analysiert, das Manuskript vorlegt, ihr Einverstandnis
einholt und dies dann im Text [...] vermerkt» (Ausschnitt
aus dem anonymen Gutachten). Meine Reaktion auf dieses
Gutachten war zwiespdltig: Ich ging einerseits ein Risiko
ein, denn ich konnte nicht wissen, wie die beiden Frauen
auf das Manuskript reagieren wiirden, «[w]hen they read,
what I wrote» (vgl. Brettell 1993). Die Riickkehr «ins Feld»
nach ungefdhr zwei Jahren stachelte andererseits meine
Neugier an und ermdoglichte es, die Hypothesen der For-
schung zu {iberpriifen und zu ergdnzen. Schliesslich nahm
ich Kontakt mit den beiden Frauen auf.

Zuerst zur Reaktion von Shqipe: Ich hatte am Telefon kei-
nen spezifischen Grund fiir meinen Besuch genannt. Shqipe
nutzte die Gelegenheit, um mir das Video vom Hochzeits-
fest ihres Bruders in M. abzuspielen. Spdter setzten wir uns
an den Tisch und ich zeigte ihr die Stellen im Text, die
von ihrer Geschichte handelten. Dazu ein Ausschnitt aus
dem Gedachtnisprotokoll vom 21.09.07: «Die wissenschaft-
liche Sprache klingt schrecklich fremd, wenn ich Shqipe den
Text vorlese. Sie ist aber sehr interessiert und kann sehr
gut zuhoren. Sie erganzt/korrigiert sofort. Sie sagt: <Ja,
damals vor drei Jahren war es so, jetzt ist es anders!». Die
Probleme mit den Schwiegereltern im Zusammenhang mit
Geld hatten mit dem Krieg zu tun und damit, dass die Leute
dort sich nicht vorstellen konnten, wie teuer das Leben in
der Schweiz sei. Ihr Schwiegervater habe vermutlich sagen
gehort, dass man in der Schweiz gut verdiene. Er glaube
alles, was man ihm sage, weil er nie zur Schule gegangen sei.
Doch jetzt verlange er kein Geld mehr von ihnen.

Shqgipe hat unterdessen eine Arbeit als Pflegeassisten-
tin in einem Altersheim gefunden. Die gesundheitliche
Situation ihres Mannes hat sich leider nicht gebessert. Sie
haben jetzt den Bescheid von der Invalidenversicherung
erhalten. Die Versicherung wird keine Umschulung zah-
len, weil die Wahrscheinlichkeit gross sei, dass ihr Mann
nie mehr voll arbeitsfahig sein werde. Shqipe betonte: «Es
ist sehr schlimm fiir ihn, wenn ich den ganzen Tag arbeite
und er allein zu Hause ist». Er sei ein Sportler gewesen:
Fussball, Tennis - er habe fiir ihr Land - fiir Kosovo -
gespielt. Shqipe gab mir das Einverstdndnis fiir die Publi-
kation ohne weiteres. Sie diktierte mir einige Korrekturen,
die ich bereits im Text eingefiigt habe.

Nun zur Reaktion von Drita. Sie war wieder umgezogen
und wohnte jetzt in der gleichen Siedlung wie ihre Schwie-
gereltern. Wir kamen gleich zur Sache. Drita iiberflog ihr
Portrdt und begann sofort von ihrer beruflichen Situation

FREIE BEITRAGE | 131



ARTICLES LIBRES

zu erzdhlen. Seit vier Jahren bemiihe sie sich um die Aner-
kennung ihres Diploms als Medizintechnikerin. Leider bis
heute erfolglos. Drita zeigte mir das von der Universitdt in
Prishtina ausgestellte Diplom: «Ich habe gute Noten, siehst
du!» Sie verfiigt {iber eine dreijahrige Berufssausbildung
und sieben Monate Praxis in einem Spital in Kosovo. Die
geforderten Deutschkenntnisse kann sie ebenfalls vorwei-
sen (Sprachdiplom Niveau B2). Drita war verzweifelt. Sie
erzdhlte mir, dass sie Teilzeit im Gastgewerbe arbeite und
eine Praktikumsstelle im Pflegebereich suche. Dies sei eine
weitere Bedingung fiir die Anerkennung ihres Diploms.

Ich schlug Drita vor, das Manuskript dazulassen, so dass
sie es in Ruhe durchlesen konne. Ich sagte ihr, sie solle es
nicht offen herumliegen lassen, ich wolle nicht, dass sie
wegen des Textes in Schwierigkeiten gerate. Drita schien
das jedoch nicht zu kiimmern. Wir sassen am Boden iiber die
losen Bldtter gebeugt, als plotzlich ihre Schwiegermutter
zur Balkontiire hereinkam. Drita stellte mich als eine Freun-
din (shoge) vor. Drita’s Schwiegermutter ist in meinem Alter,
die Situation war fiir uns beide ungewohnt. Um das Schwei-
gen zu brechen, begann ich zu reden: Ich sagte zu Dritas
Schwiegermutter, dass sie stolz auf ihre Schwiegertochter
sein konne! Es sei toll, dass ihr Sohn und dessen Familie
Drita unterstiitzten, damit sie in der Schweiz kiinftig in
ihrem gelernten Beruf arbeiten konne. Kurz gesagt, nutzte
ich die Gelegenheit, um laut und deutlich zu sagen, dassich
Drita und ihrer (Schwieger)Familie gut gesinnt bin.

Etwa zwei Monate spater besuchte ich Drita erneut. Drita
sagte, dass sie nichts gegen eine Verdffentlichung des Arti-
kels habe. Dann fuhr sie fort: «Ich habe nicht gewusst,
dass du gegen uns [Albaner] bist! Du schreibst schlecht
iiber uns. Im Artikel steht, dass wir Albanerinnen gerne
klatschen. Du sagst, ich sei schwach und die andere Frau
stark...!» Das gab mir Gelegenheit, meine Version noch-
mals zu erkldren: «Nein, es steht nichts Schlechtes iiber die
Albaner da drin! Im Gegenteil: Die Beispiele zeigen, dass
<klatschen> eigentlich <kdmpfens> heisst!» Ich wolle den
Leserinnen und Lesern dieses Artikels zeigen, wie sehr die
albanischen Frauen fiir ein besseres Leben kampfen. Es hat-
ten aber nicht alle Frauen die gleichen Bedingungen. Wenn
ihre Herkunftsfamilie in der Nahe wohne, sei dies vorteil-
haft fiir eine Frau. Im Fall von Shqipe, (die Drita ja von der
Mutter-Kind-Gruppe kennt) habe der Mann keine Verwand-
ten hier. In diesem Fall sei der Mann in einer schwachen
Position. Shqipe hingegen werde von ihren Eltern und ihren
Geschwistern unterstiitzt. Die Schwiegereltern von Shqipe
wiederum seien weit weg und hdtten wenig Einfluss auf das
Leben ihrer Schwiegertochter im Exil.

132 | TSANTSA # 13 - 2008

Gegen Ende meines Besuchs rief Dritas Freundin G. an.
Als sie auflegte, lachte Drita: «Sie hat auch diese Probleme,
sie hat jetzt auch Streit mit den Schwiegerverwandten!»
Sie werde noch heute die Freundin besuchen, um mehr
iiber den Vorfall zu horen. Diese Szene unterstreicht ein-
mal mehr, dass Konflikte mit den Schwiegerverwandten
fiir Albanerinnen in der Schweiz alltdglich sind.

Um die Reaktion von Drita auf das Manuskript genauer zu
verstehen, muss ihre Motivation, beim Mutter-Kind-Projekt
mitzumachen, einbezogen werden. Ich vermute, dass Drita
sich erhoffte, von den Projektleiterinnen bei der Anerken-
nung ihres Diploms als Medizintechnikerin Hilfe zu erhal-
ten. Auch beim zweiten Besuch kommt sie ndamlich sofort
auf dieses Thema zuriick. Ihre Verzweiflung driickte Drita
mit dem Bild der «Zwickmiihle» aus. Sie sagte: «Jam né mes
dy zjarreve!» Wortlich {ibersetzt heisst das: «Ich stehe zwi-
schen zwei Feuern!» Drita erkldrte, dass sie weder vor noch
zurlick konne: Sie wiinsche sich ein zweites Kind, aber
zuerst miisse sie das Anerkennungsverfahren abschliessen,
da es sonst noch schwieriger werde. Sie findet aber, dass
der Abstand zu ihrer Tochter schon jetzt viel zu gross sei.
Diese ist unterdessen vier Jahre alt.

Aus Platzgriinden muss hier auf eine ausfiihrliche Dar-
stellung der Erfahrungen Dritas mit dem Anerkennungs-
verfahren des Schweizerischen Roten Kreuzes (SRK) ver-
zichtet werden. Meine Recherchen bei der zustdndigen
Stellein Bern ergaben das folgende Bild: Seit dem 1. Januar
2008 gilt ein neues Reglement: Die Diplome im Bereich der
Krankenpflege aus Ex-Jugoslawien werden generell nicht
mehr anerkannt. Im Gegenzug anerkennt das SRK Diplome
aus den meisten EU-Staaten heute ohne Zusatzleistungen.
Ebenfalls seit dem 01.01.2008 werden nur noch Personen
mit einer Matura in die Diplomlehrgdnge fiir Krankenpfle-
gepersonal aufgenommen. Diese Politik verweist vor allem
Migranten und Migrantinnen aus Herkunftsldandern, die
nicht der EU angehoren, auf die schlechter bezahlten Posi-
tionen im Gesundheitssektor.

SCHLUSS

Familie und Verwandtschaft bilden im Kontext der Migra-
tion eine Art Arena, in der sowohl Beharrungsvermogen
als auch sozialer Wandel im Verhdltnis der Geschlechter
beobachtet werden konnen. Die Annahme, dass Frauen
albanischer Herkunft aufgrund der traditionellen Ver-
wandtschaftsorganisation in der Familie generell unter-
driickt werden, kann durch das Projekt nicht bestatigt



werden. Der enge Bezug zu den Verwandten hindert die
Frauen nicht daran, ihre eigenen Interessen wahrzuneh-
men. Es ist eher das Gegenteil der Fall. Die Ehe ist Basis
fiir den Riickhalt bei den Verwandten (den eigenen und
den Schwiegerverwandten). Die Wiinsche der Frauen kon-
nen zwar im Widerspruch zu jenen des Ehemannes oder
der Schwiegerverwandten stehen, aber es ist nicht das
Ziel der Frauen, diese Verwandten «loszuwerdeny, sondern
ihre Unterstiitzung fiir die eigenen Ziele zu erlangen.

Die hier dargestellten Fallbeispiele zeigen in Anleh-
nung an die Untersuchung von Lievens (2003) in Belgien,
dass albanische Migrantinnen in der Schweiz auch durch
die Partnerwahl Einfluss auf die Lebensbedingungen im
Einwanderungskontext nehmen konnen. Ziel meines Bei-
trags war es, die Strategien von albanischen Migrantinnen
zur Verbesserung ihrer Lebensbedingungen in der Schweiz
zu untersuchen. Die Verbindung der ethnografischen
Daten mit aktuellen analytischen Konzepten vor allem
aus der Migrations- und Geschlechterforschung ermdgli-
cht es, Migrantinnen als «Agentinnen des Migrationspro-
zesses» (Prodolliet 1999) sichtbar zu machen.

TSANTSA # 13 - 2008

BIBLIOGRAFIE

ABU-LUGHOD Lila

1991. «Writing Against Culture», in: Richard G. FOX (ed.),
Recapturing Anthropology: Working in the Present,

S. 137-162. Santa Fe: School of American Research Press.

ALLENBACH Brigit

2006. «Parenthood und Migration: Kosovo-Albanian
Mothers in a Swiss Towny, in: Barbara WALDIS und Reginald
BYRON (ed.), Migration and Marriage: Heterogamy and
Homogamy in a Changing World, S. 85-113. Miinster: LIT.

AMBASS Dagmar

2006. «Ein Baby in der Fremde - oder wie hole ich mir
das Vertraute? Einige Uberlegungen zur Gruppenarbeit im
Integrationsbereich». Journal fiir Psychoanalyse 26 (47 / 2):
87-106.

AUFHAUSER Elisabeth

2000. «Migration und Geschlecht: Zur Konstruktion und
Rekonstruktion von Weiblichkeit und Mannlichkeit in der
internationalen Migrationy, in: Karl HUSA (ed.),
Internationale Migration. Die globale Herausforderung des 21.
Jahrhunderts?, S. 97-122. Frankfurt /Main: Brandes & Apsel.

BACKER Berit

1983. «Mother, Sister, Daughter, Wife: The Pillars of the
Traditional Albanian Patriarchal Society», in: Bo UTAS
(ed.), Women in Islamic Societies. Social Attitudes and
Historical Perspectives, S. 48-65. London: Curzon Press.

BARTH Frederik

1994. «Enduring and Emerging Issues in the Analysis of
Ethnicity», in: Hans VERMEULEN und Cora GOVERS (eds.),
The Anthropology of Ethnicity. Beyond «Ethnic Groups and
Boundaries, S. 11-32. Amsterdam: Het Spinhuis.

BECK-GERNSHEIM Elisabeth

2002. «Transnational, nicht traditional. Ein anderer Blick
auf die Lebenswirklichkeit von Migranteny, in: Giinther
BURKART und Jiirgen WOLF (Hg.), Lebenszeiten:
Erkundungen zur Soziologie der Generationen, S. 335-351.
Opladen: Leske+Budrich.

BUIJS Gina

1993. «Introductiony, in: dies. (ed.), Migrant Women.
Crossing Boundaries and Changing Identities, S. 1-19.
Oxford: Berg.

FREIE BEITRAGE | 133



ARTICLES LIBRES

BRETTELL Caroline B. (ed.)
1993. When They Read What We Write. The Politics of
Ethnography. Westport, Connecticut: Bergin & Garvey.

CATARINO Christine, MOROKVASIC Mirjana
2005. «Femmes, genre, migration et mobilités». Revue
Européenne de Migrations Internationales 21: 7-27.

DAHINDEN, Janine
2005. Prishtina - Schlieren. Albanische Migrationsnetzwerke
im transnationalen Raum. Ziirich: Seismo.

FONER Nancy

1999. «The Immigrant Family: Cultural Legacies and
Cultural Changes», in: Charles HIRSCHMAN et al. (eds.),
The Handbook of International Migration: The American
Experience, S. 257-264. New York: Russell Sage.

GALLIN Rita S.

1998. «The Intersection of Class and Age: Mother-in-
Law/Daughter-in-Law Relations in Rural Taiwany, in:
Jeanette DICKERSON-PUTMAN und Judith K. BROWN (eds.),
Women Among Women. Anthropological Perspectives on Female
Age Hierarchies, S. 1-14. Urbana: University of Illinois Press.

GLUCKMAN Max
1963. «Gossip and Scandal». Current Anthropology 4: 307-316.

HARTMANN Heidi I.

1981. «The Family as the Locus of Gender, Class, and
Political Struggle: The Example of Housework».
Signs 6(3): 366-394.

HERZIG Pascale
2006. South Asians in Kenya: Gender, Generation and
Changing Identities in Diaspora. Miinster: Lit.

KASER Karl
1995. Familie und Verwandtschaft auf dem Balkan. Analyse
einer untergehenden Kultur. Wien: Bohlau.

KNAPP Gudrun-Axeli

2005. «Intersectionality> - ein neues Paradigma
feministischer Theorie? Zur transatlantischen Reise von
Race, Class, Gender». Feministische Studien 1: 68-81.

LAUSER Andrea

2004. «Ein guter Mann ist harte Arbeit»: Eine ethnographische
Studie zu philippinischen Heiratsmigrantinnen. Bielefeld:
Transcript.

134 | TSANTSA # 13 - 2008

LEUENBERGER Ueli und Alain MAILLARD
1999. Les damnés du troisiéme cercle. Les Kosovars en Suisse
1965/1999. Genéve: Métropolis.

LIEVENS John

2003. «Family-Forming Migration from Turkey and Morocco
to Belgium: the Demand for Marriage Partners from the
Countries of Originy, in: David CHEAL (ed.), Family. Critical
Concepts in Sociology, S. 415-441. London: Routledge.

McCALL Leslie
2005. «The Complexity of Intersectionality». Signs 30:
1771-1800.

MOROKVASIC Mirjana

2000 (1993). «In and Out> of the Labour Market: Immigrant
and Minority Women in Europey, in: Katie WILLIS und
Brenda YEOH (eds.), Gender and Migration, S. 91-115.
Northampton: Edward Elgar Publishing.

OUTEMZABET Valérie

2000. «Qui perd gagne: échanges et arrangements dans
les couples binationaux», in: Jean-Luc ALBER et al. (eds.),
Mariages tous azimuts - Grenziiberschreitend heiraten,

S. 245-261. Freiburg: Universitédtsverlag.

PESSAR Patricia R.

1999. «The Role of Gender, Households and Social Networks
in the Migration Process: A Review and Appraisaly, in:
Charles HIRSCHMAN et al. (eds.), The Handbook of
International Migration: The American Experience, S. 53-70.
New York: Russell Sage.

PESSAR Patricia R., MAHLER Sarah J.
2003. «Transnational Migration: Bringing Gender In».
International Migration Review XXXVII(3): 812-846.

PRODOLLIET Simone

1999. «Spezifisch weiblich: Geschlecht und Migration. Ein
Riickblick auf die Migrationsforschungy. Zeitschrift fiir
Frauenforschung 17: 26-42.

REINECK Janet S.

2000. «Poised for War: Kosova's Quiet Siege», in: Joel M. HALPERN
und David A. KIDECKEL (eds.), Neighbors at War. Anthropological
Perspectives on Yugoslav Ethnicity, Culture, and History, S.
357-381. Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press.

RRAPI Gjergj
2003. Die albanische Grossfamilie im Kosovo. Wien: Bohlau.



SCHADER Basil

2006. Albanischsprachige Kinder und Jugendliche in
der Schweiz. Hintergriinde. Sprach- und schulbezogene
Untersuchungen. Ziirich: Pestalozzianum.

SCOTT James C.
1985. Weapons of the Weak: Everyday Forms of Peasant
Resistance. New Haven: Yale University Press.

SIGNER David

1999. «Raum gebeny, in: Dorothée NINCK GBEASSOR et
al. (Hg.), Uberlebenskunst in Ubergangswelten.
Ethnopsychologische Betreuung von Asylsuchenden.

S. 13-32. Berlin: Reimer.

STRASSBURGER Gaby

2003. «Nicht westlich und doch modern. Partnerwahlmodell
tiirkischer Migrant(inn)en in Diskurs und Praxis». Beitrdge
zur feministischen Theorie und Praxis 63 /64: 15-28.

TOPF Cornelia
2005. Klatsch und Tratsch: die clevere Form der
Kommunikation. Hamburg: Hoffmann und Campe.

TOWER Caroline

2002. «Jugend und Geschlechterrollen im Wandely, in: Karl
KASER et al. (Hg.), Die weite Welt und das Dorf. Albanische
Migration am Ende des 20. Jahrhunderts, S. 219-238. Wien:
Bohlau.

AUTORIN

TSANTSA # 13 - 2008

VON AARBURG Hans-Peter

2002. «L'émigration albanaise du Kosovo vers la Suisse.
Limprévisible évolution des projets migratoires». Ethnologie
frangaise 2: 271-282.

VON AARBURG Hans-Peter, GRETLER Sarah B.
2008. Kosova-Schweiz. Die albanische Arbeits- und Asylmigration
zwischen Kosovo und der Schweiz (1964-2000). Ziirich: Lit.

WANNER Philippe, FIBBI Rosita

2002. «Familien und Migration, Familien in der Migrationy,
in: Philippe WANNER et al. (Hg.), Familien und Migration.
Beitrdge zur Lage der Migrationsfamilien und Empfehlungen
der Eidgendssischen Koordinationskommission fiir Familien-
fragen, S. 9-51. Bern: Eidgendssische Koordinationskom-
mission fiir Familienfragen (EKFF).

WICKER Hans-Rudolf

2003. «Einleitung: Migration, Migrationspolitik und
Migrationsforschung», in: Hans-Rudolf WICKER et al.
Migration und die Schweiz. Ergebnisse des Nationalen
Forschungsprogramms «Migration und interkulturelle
Beziehungeny, S. 12-62. Ziirich: Seismo.

Dr. Brigit Allenbach ist Lehrbeauftragte an der Universitdt Freiburg/CH (http://www.unifr.ch/anthropos; www.unifr.ch/gender)
und Koprojektleiterin eines Teilprojekts im NFP 58 mit dem Titel «Migration und Religion: Perspektiven von Kindern und
Jugendlichen in der Schweiz» (http://www.nfp58.ch/d_projekte_jugendliche.cfm)

brigit.allenbach@unifr.ch

FREIE BEITRAGE | 135



	"Ich bin in einer Zwickmühle!" : Migration, Verwandtschaft und Geschlecht am Beispiel der albanischen Diaspora in der Schweiz

