
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 13 (2008)

Artikel: "Ich bin in einer Zwickmühle!" : Migration, Verwandtschaft und
Geschlecht am Beispiel der albanischen Diaspora in der Schweiz

Autor: Allenbach, Brigit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007338

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TSANTSA tt 13 • 2008:123-135

Schlagwörter: albanische Diaspora in der Schweiz • Verwandtschaft • Geschlechterforschung • Partnerwahl • Forschungsethik

«ICH BIN IN EINER ZWICKMÜHLE!»
MIGRATION, VERWANDTSCHAFT UND GESCHLECHT AM BEISPIEL

DER ALBANISCHEN DIASPORA IN DER SCHWEIZ

ABSTRACT: «I AM IN A QUANDARY!» MIGRATION, KINSHIP AND GENDER IN THE CONTEXT OF THE ALBANIAN DIASPORA IN SWITZERLAND

This paper deals with gender and kinship in the context of the Albanian Diaspora in Switzerland. Due to migration, family life

changes and the meaning of gender and kinship are interpreted in new ways. Besides individual resources, the structure of both

the society of origin and that of the host country play an important role in defining the relationship between gender and generation
within the family. Based on ethnographic data concerning the (new) meaning of in-laws in the context of Swiss «exile» and women's

choices of marriage partners from their country of origin, this article aims to investigate the strategies used by Albanian women
in Switzerland to improve their life conditions. Having adopted an actor-centred investigative approach, the author also discusses

some related aspects of research ethics.

BRIGIT ALLENBACH

Es mangelt nicht an Darstellungen zum aktuellen Stand der

Forschung über Geschlecht und Migration (Catarino und
Morokvasic 2005; Aufhauser 2000; Prodolliet 1999; Bujis
1993). Dennoch bleibt die Analysekategorie «Geschlecht»

(gender) in der etablierten Migrationsforschung eine
Randerscheinung (Pessar und Mahler 2003). Damit ist nicht gemeint,
dass der Fokus der Geschlechterforschung noch stärker auf

(transnationale) Migrantinnen gerichtet werden sollte.
Vielmehr verweist die Kategorie «Geschlecht» auf die Herstellung
und Aufrechterhaltung von sozialen Differenzen. Sie betont
dabei auch die Künstlichkeit der von den sozialen Akteurinnen

und Akteuren als natürlich wahrgenommenen Verwandtschafts-

und Geschlechterverhältnisse (Pessar und Mahler
2003: 813). Der Migrationskontext eignet sich besonders für
die Untersuchung von Kontinuität und Wandel im Verhältnis
der Geschlechter und der Generationen. Wie werden
Männlichkeit und Weiblichkeit konstruiert? Welche verschiedenen

Vorstellungen gibt es über Eltern-Kind-Beziehungen, über
«ideale» Väter, Mütter, Ehemänner oder -frauen? Wie wirken
sich die Vorstellungen aus der Herkunftsgesellschaft auf die

aktuellen Konstellationen aus? Wie werden alte und neue

Erfahrungen miteinander verbunden? Fokus des vorliegenden

Beitrags bildet die Untersuchung dieser veränderten
Bedeutung von Geschlecht, Familie und Verwandtschaft für
albanische Migrantinnen in der Schweiz. Ziel ist eine «Eth-

nografie des Partikulären» (Abu-Lughod 1991), das heisst: die

Untersuchung der Interdependenz von sozialen Prozessen,

individuellen Handlungen und subjektiven Bedeutungshorizonten.

Diese handlungstheoretische Perspektive ermöglicht
es, Frauen als «Agentinnen des Migrationsprozesses» (Prodolliet

1999) sichtbar zu machen.

Zum Aufbau des Textes: Nach einigen Informationen
zum Kontext der Untersuchung folgen zunächst theoretische

Überlegungen zum Verhältnis von Migration und
Geschlecht. Auf diesem Hintergrund werden die ethnogra-
fischen Daten dargestellt. Danach werden zwei Aspekte

genauer untersucht, welche das Handlungspotential (agency)

von albanischen Migrantinnen in der Schweiz im Bereich

von Familie und Verwandtschaft illustrieren: Die neue
Bedeutung der Schwiegereltern im Kontext der Migration
und die Partnerwahl. Abschliessend folgen Bemerkungen
zum Problem von Feldforschung und Ethik.

DIE MUTTER-KIND-GRUPPE

Ausgangspunkt dieses Beitrags bildet eine Mutter-Kind-
Gruppe mit kosovo-albanischen1 Migrantinnen, die ich
zusammen mit Dagmar Ambass in der Schweizer Stadt

1 Am 17.02.08 hat sich die Republik Kosovo (albanisch: Kosova) von Serbien losgelöst. Weil dies sprachlich eleganter ist, bezeichne ich die
kosovoalbanischen Migrantinnen auch einfach als Albanerinnen (albanisch: shqiptarë). Auf das Verhältnis zwischen albanischen Migrantinnen und Migranten
aus Albanien (Shqipëria), Mazedonien, Montenegro und Kosovo kann ich hier nicht eingehen.

FREIE BEITRÄGE 1123



ARTICLES LIBRES

Maienbach2 durchgeführt habe. Über einen Zeitraum von
17 Monaten (August 2002 bis Dezember 2003) trafen wir
uns 14-täglich in den Räumen einer Spielgruppe. Das

Projekt wurde von der Eidgenössischen Ausländerkommission
(EKA) und der beteiligten Stadt finanziert. Im Zentrum des

Projekts stand die Frage, was Elternschaft in der Fremde

bedeutet. Das Projekt verfolgte drei Ziele:

1) Schaffung eines Raums für die Auseinandersetzung
mit Elternschaft im Kontext der Migration.

2) Vernetzung von Migrantinnen- und Migrantenorganisationen

und Organisationen im Frühbereich.
3) Erforschung der Lebenssituation von albanischen

Eltern in der Schweiz.

Unsere Rolle als Leiterinnen bestand in erster Linie
in der Moderation der Gruppendiskussionen. Im
Unterschied zu vielen staatlichen Stellen sahen wir unsere
Aufgabe nicht darin, Massnahmen anzuordnen, sondern wir
wollten «Zeuginnen der Erfahrungen von Migrantinnen»
in der Schweiz sein (Signer 1999).

Insgesamt nahmen acht Albanerinnen mit vier Babys
und drei Kleinkindern am Projekt teil. Zwei dieser acht
Teilnehmerinnen waren als Kulturvermittlerinnen ins Projekt
involviert und erhielten für ihre Mithilfe im Projekt eine

finanzielle Entschädigung. Ohne ihre Mitarbeit wäre das

Projekt nicht durchführbar gewesen. Nur aufgrund ihrer
Sprachkenntnisse, vor allem aber aufgrund ihrer Kontakte

zur albanischen Migrationsbevölkerung in M. und des

Vertrauens, das sie dort genossen, war es überhaupt möglich,
Teilnehmerinnen für die Gruppe zu gewinnen. Abschliessend

wurde das Projekt evaluiert. Wir führten Leitfadeninterviews

bei den Teilnehmerinnen zu Hause durch und trafen

drei der Informantinnen zu weiteren Gesprächen, um
mehr über ihre Lebenssituation in der Schweiz zu erfahren

(vgl. auch Allenbach 2006; Ambass 2006).

DIE ALBANISCHE DIASPORA IN DER SCHWEIZ

Heute leben ungefähr 170000 bis 190000 Albaner und
Albanerinnen (das ist die zweitgrösste Gruppe der
ausländischen Bevölkerung) in der Schweiz. Die Mehrzahl von
ihnen stammt aus Kosovo3. Die meisten kosovo-albani-

schen Familien wanderten in Folge der Verschärfung der

politischen Krise und des Krieges in Kosovo in den 90er

Jahren in die Schweiz ein. In dieser Zeit stagnierte das hiesige

wirtschaftliche Wachstum. Zugleich wurde ein neues

Einwanderungskonzept umgesetzt, das im Sinne des so

genannten «Drei-Kreise-Modells» die Rekrutierung von
unqualifizierten Arbeitskräften nur noch in den

Schengen-Ländern vorsah. Diese Politik bewirkte eine verstärkte
Beanspruchung des Rechts auf Familiennachzug durch die
bereits in der Schweiz ansässige albanische
Migrationsbevölkerung. Über achtzehnjährige Personen aus Kosovo

hatten nun keinen Zugang mehr zum schweizerischen

Arbeitsmarkt, es sei denn durch Heirat oder im Falle eines

entsprechenden Aufenthaltsstatus gemäss Asylgesetz.

Die ökonomische Situation vieler albanischer Familien
in der Schweiz ist sehr prekär, was die gesellschaftliche
Integration in der Schweiz erschwert. Solange die Familie
in Kosovo lebte, waren die tiefen Löhne, welche
Arbeitnehmenden in unqualifizierten Jobs bezahlt werden,
ausreichend. Den Unterhalt einer mehrköpfigen Familie in
der Schweiz decken diese Löhne aber nicht (von Aarburg
2002: 276; vgl. von Aarburg und Gretler 2008).

THEORETISCHE VORBEMERKUNGEN

Das Verhältnis von Familie und Migration ist im Schweizer
Kontext kaum erforscht (Wanner und Fibbi 2002). Dabei

erzwingen Migration und Flucht eine Überarbeitung der

Vorstellungen über Geschlecht und Verwandtschaft (Buijs
1993: 2). Wie Nancy Foner betrachte ich Familie «as a place
where there is a dynamic interplay between structure,
culture, and agency - where creative culture-building takes

place in the context of external social and economic forces

as well as immigrants' premigration cultural frameworks»

(Foner 1999: 257).

Die feministische Forschung hat bereits früh auf die Familie

als einem Ort der Konfliktaustragung und der Interessens-

politik von Frauen hingewiesen (Hartmann 1981). Auch Pro-

dolliet (1999:36) unterstreicht die Rolle des privaten Bereichs

als «Austragungsort von Verhandlungen». Die Vorstellung,
dass die oft schwierigen familiären Verhältnisse von Migrantinnen

eine Folge der Tradition oder Kultur ihres Herkunfts-

2 Um die Anonymität der beteiligten Personen zu wahren, sind alle Namen im vorliegenden Beitrag geändert.

3 Gemäss Schader (2006:18) stammen gut 70% der Albanerinnen und Albaner aus Kosovo, gegen 25% aus Mazedonien, die übrigen aus Montenegro
und aus Albanien.

124 I TSANTSA tt 13 • 2008



TSANTSA U 13 2008

kontextes sind, ist weit verbreitet. Morokvasic weist auf diese

Problematik und die damit einhergehende Viktimisierung
von Migrantinnen hin: «Objectively speaking, immigrant [...]
women do have indeed to cope with the barriers of oppression
and discrimination which produce subordination. The

problem arises only when one starts implying, as has often been

the case in research on immigrant [...] women, that women

are taking their subordinate position for granted. The assumption

that it is a result of migrants women's own heritage (<her

tradition)) not only contributes to the victimisation of immigrant

[...] women, but also defines them as partly responsible
of their situation» (Morokvasic 2000:107).

Wicker (2003) macht daraufaufmerksam, dass die Schliessung

der Grenzen mit der Kulturalisierung bestimmter
Einwanderergruppen in Zusammenhang steht. Während

niedergelassene Personen aus westeuropäischen Staaten als

willkommene Mitbürger gelten und zunehmend mit
Einbürgerungserleichterungen (z.B. der doppelten Staatsangehörigkeit)

rechnen können, sind «Afrikaner), <Balkanesen>

und <Muslime> [...] einem starken cultural othering ausgesetzt»

(ibid.: 35). Dieser Prozess ermöglicht es, die Kultur

ihrer Herkunftsgesellschaft verantwortlich zu machen

für die sozialen Probleme, mit denen Migrantinnen und

Migranten in der Einwanderungsgesellschaft konfrontiert
werden. Das Familienleben und die Stellung der Frau sind
oft die Aufhänger für diesen kulturellen Abgrenzungspro-
zess. Ähnlich wie die Einwanderungsbevölkerung aus der

Türkei gelten die Albanerinnen und Albaner dabei als
traditions- und familienorientiert (Strassburger 2003:16; Beck-

Gernsheim 2002: 339).

Ein Ziel unseres Projekts war es, mehr über die subjektive
Perspektive der albanischen Mütter bezogen auf das

Familienleben zu erfahren. Dabei wurden einerseits die enormen
Anpassungsleistungen der Teilnehmerinnen an die Situation
im neuen Land deutlich, aber auch die vielfältigen Bezüge

zur Herkunftsgesellschaft. Ein wichtiges Ergebnis des Mut-

ter-Kind-Projekts ist, dass die familiäre Situation von
albanischen Migrantinnen sehr vielfältig ist. Diese Differenzen
within können als ein Beispiel für das Zusammenspiel
unterschiedlicher Differenzkategorien (intersectionality) betrachtet

werden (McCall 2005; Knapp 2005; Herzig 2006).

DRITA

Drita wurde 1981 als viertes von sechs Geschwistern im Urbanen

Kontext Kosovos geboren. Während des Kriegs flüchtete
sie mit ihrer Familie nach Österreich, wo ihr Vater seit län¬

gerem arbeitete. Mit 19 Jahren ging sie nach Kosovo zurück,
um ihre zuvor bereits begonnene Berufsausbildung als Medi-

zintechnikerin zu beenden. Danach absolvierte sie ein
Praktikum und lernte nebenbei Englisch. Sie fand nach Abschluss
des Praktikums aber keine Stelle. 2001 hatte sie ihren etwa

gleichaltrigen Mann kennen gelernt, der in Kosovo in den

Ferien weilte. Er war 1996 im Alter von 16 Jahren zu seiner
Familie in die Schweiz gezogen. Drita erzählt: «Er hat mich
so geliebt, er hat dreimal am Tag angerufen [...]. Etwa neun
Monate lang wollte ich nichts von ihm wissen. Ich habe mich
nicht für Männer interessiert, ich ging zur Schule und traf
mich in der freien Zeit mit meinen Freundinnen».

Sie heirateten 2002 im Dorf ihres Mannes in Kosovo.

Daraufhin zog Drita in die Schweiz, in den Haushalt ihrer
Schwiegereltern, in dem auch noch drei weitere, zum Teil
noch in der Ausbildung befindliche Geschwister ihres
Mannes lebten. Der Schwiegervater war bereits pensioniert,
hingegen war ihre Schwiegermutter erwerbstätig. Ihr Mann

war längere Zeit arbeitslos. Abgesehen vom Kochen war
Drita allein zuständig für die im Grosshaushalt anfallende
Arbeit. An den Wochenenden waren immer viele Gäste da,

die von ihr bewirtet werden mussten. Im Mai 2003 bekam
Drita ihr Baby, eine Tochter.

In der Mutter-Kind-Gruppe erzählte Drita, dass sie das

Leben im Haus der Schwiegereltern fast nicht ertrage.
Sie litt darunter, kritisiert und zurechtgewiesen zu werden,

ohne sich verteidigen zu können, wollte sie nicht
einen Wutanfall des Schwiegervaters heraufbeschwören.
Sie klagte sehr darüber, dass ihr Mann es nicht wage,
seinen Eltern zu widersprechen.

Ein halbes Jahr später veränderte sich ihre Situation
plötzlich: Ihr Mann hatte Arbeit und eine Wohnung gefunden.

Drita erzählte, dass der Schwiegervater gedroht habe,
seinen Sohn umzubringen, wenn sie wegziehen würden.
Die Schwiegermutter erklärte, sie werde das Baby nur in
der gemeinsamen Wohnung hüten. Trotzdem zogen Drita
und ihr Mann im April 2004 aus. Am ersten Geburtstag des

Babys kamen die Eltern von Drita aus Österreich und ihre
Schwiegereltern zu Besuch. Als sie anschliessend zusammen

im Auto sassen, machte der Schwiegervater den Eltern

von Drita Vorwürfe: Drita sei keine gute Schwiegertochter.
Sie sei verantwortlich dafür, dass sein Sohn unverhältnismässig

früh einen eigenen Haushalt gegründet habe.

Drita ist eine sehr schöne und attraktive Frau. Als ich sie

einmal in ihrer neuen Wohnung besuchte, machte ich ihr
ein Kompliment. «Danke», sagte sie, «aber in meinem Her-

FREIE BEITRÄGE 1125



ARTICLES LIBRES

zen bin ich traurig.» Zwar sei sie froh, dass sie nicht mehr
im Haushalt der Schwiegereltern leben müsse, aber sie und
ihr Mann hätten oft Streit. Er liebe sie nicht mehr, meinte
Drita. Ihr Partner arbeitete an sechs Tagen in der Woche. In
der wenigen freien Zeit traf er sich mit seinen Kollegen.

Drita stellte sich immer wieder vor, sich von ihrem Mann

zu trennen. Doch dieses Vorhaben war wenig realistisch.
Abgesehen von den finanziellen Problemen war sich Drita
auch nicht sicher, ob ihr Mann ihr im Falle einer Scheidung

die Tochter überlassen würde. Ausserdem verlöre sie

als Folge der Scheidung ihre Aufenthaltsbewilligung in der

Schweiz. Erst nach fünf Jahren Ehe besteht ein eigenständiger

Anspruch auf eine Niederlassung.

Auf die Frage nach dem grössten Problem in ihrem Alltag

antwortete sie: «Die Schwiegermutter akzeptiert mich
nicht, und das ist sehr schwer für mich». Der Konflikt mit
den Schwiegereltern schien jedoch die Beziehungen mit
anderen Mitgliedern der Schwiegerfamilie nicht zu
belasten: Die ältere Schwester ihres Mannes begleitete Drita zur
ersten Gruppensitzung und vermittelte ihr einen Gelegenheitsjob

in einem Kosmetikinstitut. Auch besuchte Drita
oft die Familie eines Onkels ihres Mannes und traf sich
dort mit den fünf erwachsenen Cousins und Cousinen ihres
Mannes. Dies zeigt, dass Drita trotz der Spannungen mit
den Schwiegereltern am Kontakt mit ihren Schwiegerverwandten

interessiert ist.

Ein wichtiges Motiv für Dritas Heirat «in die Schweiz»

waren die fehlenden beruflichen Perspektiven in ihrer
Heimat. Zwar rieten Dritas Eltern ihr von der Heirat ab,

da die Familie des Mannes vom Land komme und eine
sehr traditionelle Einstellung habe. Sie erinnerten Drita
auch daran, dass es ihr in Österreich - fern von der Heimat

- nicht gefallen habe, dass sie dort jeden Tag geweint
habe. Dennoch überliessen ihr die Eltern die Entscheidung

zu heiraten. Dritas Schwiegermutter war mit der

Heirat einverstanden. «Erst als ich in die Schweiz kam,
war sie gegen mich», seufzte Drita. Wie Lauser (2004) am

Beispiel von philippinischen Heiratsmigrantinnen zeigt,
gilt auch für Drita, dass die Motivation zur Heirat im
Kontext der transnationalen Migration nicht auf ein
einziges Motiv reduziert werden kann: «Die Motivation zur
Heiratsmigration ist (vielmehr) getragen von der Vorstellung

einer Erweiterung der Möglichkeiten» (ibid.: 145).
Ich werde weiter unten auf die Partnerwahl als Möglichkeit

einer aktiven Einflussnahme auf die Situation im

Einwanderungskontext zurückkommen. Zunächst wird
ein zweites Fallbeispiel dargestellt.

SHOIPE

Shqipe wurde 1977 als Älteste von neun Geschwistern in einer
ländlichen Gegend im Süden Kosovos geboren. Ihr Vater kam
bereits in den 70er Jahren als Saisonnier in die Schweiz. 1996

liess er die Familie nachkommen. Shqipe besuchte einen

Sprachkurs und arbeitete im Gastgewerbe. Sobald sie eine

Wohnung mieten konnte, heiratete sie einen Mann aus ihrem
Herkunftsdorf. Ihr Mann war zunächst längere Zeit arbeitslos,

fand dann eine Arbeit auf dem Bau. Als die erste von den

beiden Töchtern geboren wurde, hörte Shqipe auf zu arbeiten
und absolvierte einen Kurs als Pflegeassistentin.

Shqipes Schwiegermutter lebt in Kosovo, ihr Schwiegervater

arbeitet seit über 30 Jahren in Deutschland. Zur Zeit des

Mutter-Kind-Projekts wohnten Shqipes Eltern und ihre acht
Geschwister ebenfalls in M. Zwei ihrer Brüder lebten in der

gleichen Siedlung und hüteten oft die beiden kleinen
Mädchen von Shqipe. Ihr Mann hatte keine Verwandten in der

Schweiz. Gegen Ende unserer Treffen erlitt er einen schweren

Arbeitsunfall mit voraussichtlich bleibenden Folgen.

Diese eigentlich «matrilokalen» Bedingungen verändern
die Position der Frau gegenüber ihrem Ehemann und dessen

Herkunftsfamilie deutlich. Ein wichtiges Thema war
für Shqipe die Frage, wie viel Geld ihr Mann seiner Familie

schuldig ist. Shqipe beschrieb beispielsweise die Szene, als

ihr Schwiegervater auf der Durchreise nach Kosovo seinen
Sohn in M. besuchte: «Für die Reise nach Kosovo kaufte er
sich ein Billett bis nach M. und erwartete, dass wir ihm den

Rest der Reise bezahlen. Als er zu uns kam, war aber niemand
da!» Bereits früher war es während eines Besuchs des

Schwiegervaters zu Konflikten gekommen: Shqipes Schwiegervater
erwartete, dass seine Schwiegertochter ihm bis zwei Uhr früh
im Wohnzimmer Gesellschaft leistete. Er rauchte ohne
Unterbruch, ohne Rücksicht auf die kleinen Kinder zu nehmen. Der

Gipfel war für Shqipe erreicht, als er die vierjährige Tochter

schlug, weil sie ihm nicht gehorchte. Shqipe beschrieb mit
Genuss, wie sie und ihr Mann dessen Vater in die Schranken
wiesen. Sie erklärte: «Mein Schwiegervater musste einsehen,
dass wir das Geld, das sein Sohn verdient, selber brauchen».

KLATSCH

Die Konflikte zwischen den jungen Frauen und ihren
Schwiegereltern wurden im Laufe der Zeit ein wichtiges
Thema in der Mutter-Kind-Gruppe. Der Erfahrungsaustausch

war jeweils mit viel Emotionen und Gelächter
verbunden. Die Form, wie die Kritik gegenüber den Verwand-

126 | TSANTSA tt 13 • 2008



TSANTSA # 13 2008

ten des Mannes geäussert wurde und die verschiedenen
Anekdoten über das unmögliche Verhalten von
Schwiegermüttern und Schwiegervätern erinnerten mich an das

Genre «Klatsch»: Charakteristisches Merkmal des

Klatschens ist die «übertrieben scheinende Kategorisierung in
extreme Positionen» (Tower 2002). So erscheint Drita in
der vorangehenden Darstellung als von den Schwiegereltern

total unterdrücktes Opfer, während Shqipe dazu im

Gegensatz ihre Widerstandskraft hervorhebt. Shqipe
forderte Drita immer wieder auf, es ihr gleichzutun und ihren
Schwiegereltern die Stirn zu bieten. Shqipe verwies dabei

gelegentlich auch auf ihre «Kraft», die sich auch körperlich
ausdrücke: «Ich bin dick und kräftig», sagte sie lachend.

Klatsch ist ein klassisches sozialanthropologisches Sujet
und wird als eine «Waffe der Machtlosen» (Scott 1985), als

«art of resistance» verstanden. In der Umgangssprache
versteht man unter Klatsch das Reden über Abwesende. Zwar

ist Klatschen in allen gesellschaftlichen Kreisen weit
verbreitet, dennoch ist es allgemein verpönt. Max Gluckman
macht in seinem grundlegenden Artikel auf dieses Paradox

aufmerksam: «every single day, and for a large part of each

day, most of us are engaged in gossiping. I imagine that if
we were to keep a record of how we use our waking-time,
gossiping would come only after <work> - for some of us - in
the score. Nevertheless, popular comments about gossip tend
to treat it as something chance and haphazard, and often
as something to be disapproved of» (Gluckman 1963: 308).
Der Autor betont die Bedeutung des Klatschens für die

Aufrechterhaltung von Gruppensolidarität und Gemeinschaft.
Obwohl sogar die Wirtschaft in wiederkehrenden Varianten

die Bedeutung von «Klatsch und Tratsch» als
Produktionsfaktor hervorhebt (Topf 2005), ist und bleibt Klatschen

jedoch negativ konnotiert. Damit wurde ich konfrontiert,
als ich meine Daten im Rahmen einer wissenschaftlichen

Tagung erstmals zur Diskussion stellte. Der Vorwurf aus dem

Publikum lautete, dass die Bezeichnung der Gespräche der

Frauen als «Klatsch» abwertend sei. Dies machte mir klar,
dass die Verwendung des Begriffs in einem sozialanthropologischen

Kontext erklärungsbedürftig ist, da ansonsten
die Verwendung des Konzeptes im Rahmen eines Artikels
über albanische Migrantinnen in der Schweiz als ein
Paradebeispiel für die oben angedeutete Problematik des cultural

othering betrachtet werden könnte. Wichtig ist deshalb

hier festzuhalten, dass Klatsch als ein universales menschliches

Phänomen verstanden wird, das zu allen Zeiten in
allen sozialen Gruppen beobachtet werden kann. Die Analyse

der Daten unserer Untersuchung legt es ausserdem nahe,
Klatschen als Ausdruck des Handlungspotentials von
albanischen Migrantinnen zu verstehen.

Meine erste Reaktion auf die Klagen über die
Schwiegerverwandten in der Gruppe war zwiespältig. Ich fragte
mich, ob diese Geschichten als Ausdruck der schwachen
Position der albanischen Mütter in der Verwandtschaftsgruppe

angeschaut werden könnten. War es nicht ein
Beleg für die ohnmächtige Position zumindest der jungen
Frauen in den albanischen Familien in der Schweiz?
Faktisch war jedoch Drita die einzige Teilnehmerin, welche
im Haushalt der Schwiegereltern lebte. Das Fallbeispiel
von Shqipe zeigt dazu im Gegensatz, dass die Vorstellung
der Unterdrückung der jungen albanischen Frauen in der
Familie relativiert werden muss. Ich suchte also eine bessere

Erklärung. Konnte es sein, dass die Frauen das Thema

in der Gruppe so gerne besprachen, weil es einfacher war,
als über die Konflikte mit ihren Männern zu sprechen?

Andererseits wurde uns gesagt, dass man über Konflikte
mit den Schwiegereltern besser schweigt. Dies zeigt ein
Ausschnitt aus einem Interview: Wir fragten die Teilnehmerin,

warum es ihres Erachtens so schwierig war, Frauen

fürs Mitmachen zu gewinnen. Sie sagte: «Die Frauen haben

Angst, dass Informationen weitergegeben werden und dass

es dem Mann oder der Schwiegermutter zu Ohren kommen
könnte. Jede zweite oder dritte Frau hat Probleme [mit den

Schwiegerverwandten]. Das Hauptproblem ist das Geld.

Man muss der Familie [des Mannes] helfen, daraus entstehen

Probleme. Man kann nicht offen darüber sprechen. Nur

wenn man jemandem wirklich vertrauen kann.»

Eine andere Teilnehmerin kommentierte die Klagen
über die Schwiegereltern dagegen folgendermassen: «Ja,

es ist bekannt, dass die albanischen Frauen Profis sind
beim Klagen über ihre Schwiegereltern! Ich aber finde, wer
mit seinen Schwiegereltern nicht zufrieden ist, ist selber
schuld. Es ist selbstverständlich, dass man der
Schwiegermutter hilft. Wenn es Probleme gibt, sind immer beide
Seiten involviert. Es ist falsch, die Schwiegerverwandten
zu kritisieren!». Diese Argumentation macht Charaktereigenschaften

für die Probleme mit den Schwiegerverwandten

verantwortlich und verdeckt mögliche strukturelle
Ursachen von Konflikten. Doch die Informantin betont,
dass «die Schwiegereltern» ein alltägliches Gesprächsthema

unter den albanischen Migrantinnen sind. Diese

Feststellung untermauert die folgende These: Klatschen
ist eine kulturell akzeptierte Form, um öffentlich über
das Familienleben zu sprechen. Jedenfalls solange keine
Gefahr besteht, dass die Betroffenen selbst etwas davon
erfahren. Was zunächst für die Projektleiterinnen «nur»
als Klatsch erschien, kann als Teil des Aushandlungsprozesses

über Rechte und Pflichten der Frau als Ehepartne-

FREIE BEITRÄGE 1127



ARTICLES LIBRES

rin und innerhalb der Verwandtschaftsgruppe betrachtet
werden. Weil Klatschen über die Schwiegereltern
unterhaltsam war, entstand zudem eine gute Stimmung und
dies wiederum förderte den Zusammenhalt der Gruppe.
Ich vermute, dass das Thema «Schwiegereltern» auch gut
geeignet war, um mit der Heterogenität der Gruppe
umzugehen, da zu diesem Thema alle etwas zu sagen hatten.

Ich fasse zusammen: Es ist zwar verpönt, schlecht über
die Schwiegereltern zu sprechen, doch tun es trotzdem alle.
Dieses Paradox ist aber, wie wir gesehen haben, gerade ein
wesentliches Merkmal des Klatschens. Darüber hinaus kann
Klatsch auch als Merkmal für die Exklusivität von Gruppen
betrachtet werden. In den Worten von Gluckman ist
Klatschen «a hallmark of membership» (1963: 313).

DIE NEUE BEDEUTUNG DER SCHWIEGERELTERN

IM EINWANDERUNGSKONTEXT

Der Einbezug der kulturellenVorstellungen und Bedeutungshorizonte,

welche sich auf den Herkunftskontext beziehen,
ist zentral für das Verständnis des Familienlebens von
Migrantinnen (Buijs 1993: llf.). Die Art und Weise wie über
die Herkunftsgesellschaft gedacht und gesprochen wird,
muss dabei in Beziehung zu den Bedürfnissen betrachtet
werden, die bei der Bewältigung der neuen Situation in der

Einwanderungsgesellschaft entstehen (Barth 1994: 12f.).
Auch Foner (1999) verweist auf den Wandel und die
fortlaufende Neuinterpretation von kulturellen Vorstellungen
und Bedeutungen: «premigration cultural conceptions and

practices [...] do not continue unchanged, of course. They
are restructured, redefined, and renegotiated in the new

setting [...]. Although there is no such thing as a timeless

tradition, immigrants may come to think of life in
their home society in these terms» (ibid.: 258). Auch wenn
«alte» Vorstellungen und Werte scheinbar weiter bestehen,
erhalten diese in der Einwanderungsgesellschaft neue
Formen, Funktionen und Bedeutungen.

An dieser Stelle sollen einige wenige Hinweise zur
Verwandtschaftsorganisation im Herkunftskontext der
albanischen Familien in der Schweiz genügen. Ziel der

Darstellung ist es, grundlegende Aspekte der patrilinearen
Verwandtschaftsideologie deutlich zu machen. Gemäss

Käser (1995) existiert in Kosovo bis heute eine für Europa

einzigartige Familienform. Es handelt sich um ein unilineares,

patrilineares und -lokales Verwandtschaftssystem, das

mit komplexen Haushaltsformen gekoppelt ist. Die soziale

Organisation dieser Haushalte beruht auf zwei Elementen:

1) der umfassenden Herrschaft der Männer über die Frauen

infolge einer männerrechtlichen Ordnung, 2) der Hierarchie
unter den Männern, welche auf der Autorität des Vaters über
den Sohn, und des älteren Bruders über den jüngeren basiert

(ibid.: 468). Solange es männliche Nachkommen gibt, kann
die patrilineare Verwandtschaftsgruppe als eine unauflösbare

ständige Organisation betrachtet werden. Der
Zusammenhalt beruht auf kollektivem Besitz von Land und wird
durch den Ahnenkult bekräftigt (ibid.: 176ff.).

In den komplex zusammengesetzten Haushalten leben
mehrere Generationen oder mehrere Kernfamilien unter
einem Dach. Einer der erwachsenen Männer übernimmt die
Rolle des «Hausherrn» (zoti i shtëpisë). Er trifft wichtige
Entscheidungen in Absprache mit dem «Rat der erwachsenen

Männer» (Rrapi 2003:85ff.). Das gerontokratische Prinzip

gilt auch für das Verhältnis zwischen den Frauen eines

Haushalts. Eine der älteren Frauen ist die «Hausherrin»
(zonja e shtëpisë). Sie organisiert die Arbeit der Frauen und
kann bei Bedarf am Rat der erwachsenen Männer teilnehmen,

obwohl sie nicht Mitglied ist (ibid.: 93). Die «Chefin
des Hauses» hat zwar formal wenig Einfluss auf die
Angelegenheiten der Abstammungsgruppe ihres Ehemannes,
aber sie verfügt über Autorität gegenüber den weiblichen
Haushaltsmitgliedern und hat vermutlich auch mehr
Bewegungsfreiheit als die jüngeren Frauen (Schwiegertöchter).
Die Position als Haushaltsvorstand und/ oder als Schwiegermutter

ist nur eine Möglichkeit für den Einfluss von Frauen

vor allem im häuslichen Bereich. Generell verfügt die Frau in
patrilinearen Gesellschaften zudem über ein eigenes Netzwerk

von Beziehungen, weil sie den Kontakt zu ihren
Verwandten zeitlebens aufrechterhält (Backer 1983).

Hier stellt sich die Frage, ob die patrilineare
Abstammungsgruppe aufgrund des gesellschaftlichen Wandels mit
der Zeit bedeutungslos werden wird, oder ob es zu einer
Neuformulierung dieses Musters sowohl im Auswanderungs- als

auch im Einwanderungskontext kommt (Käser 1995: 468f.).
Sicher ist, dass die nach dem Zweiten Weltkrieg einsetzende

Industrialisierung und Kommerzialisierung der Ökonomie

die Entwicklung von vielfältigen Lebensstilen in Kosovo

beförderten. «In cities and towns, the modern coexists in
surreal contrast with the traditional. At one extreme is a

savvy, modern, educated intellectual class where nuclear
families circumvent patriarchal structures, where young
people cultivate international tastes and ideas and don the
trappings of the West. At the other extreme is the traditional
way of life found in both towns and villages: a patriarchal,
religious, conservative world still rooted in the ideology of
the corporate extended family» (Reineck 2000: 361).

128 | TSANTSA # 13 • 2008



TSANTSA tt 13 • 2008

Leuenberger und Maillard (1999: 22-24) weisen darauf
hin, dass die patrilineare Abstammungsgruppe in der

ersten Phase des albanischen Migrationsprozesses in
die Schweiz wichtige Funktionen übernahm. Der innere
Zusammenhalt war Garant für die soziale Kontrolle der

jungen, alleinstehenden Männer. Zudem spielte er bei
der Rekrutierung von Arbeitskräften eine wichtige Rolle:
Nach vier aufeinander folgenden Jahren Arbeit als
Saisonnier gab es ein Anrecht auf eine Jahresbewilligung.
Die dadurch frei werdende Saisonnier-Stelle übernahm in
der Regel ein Verwandter oder jemand aus der gleichen
Region. Dieser Prozess der Kettenmigration hat im Falle

der albanischen Bevölkerung in der Schweiz dazu geführt,
dass man in einem Kanton häufig die Familienmitglieder
aus einer Region findet, (ibid.; Dahinden 2005).

Wichtig ist zu beachten, dass die Effekte der
Migrationsnetzwerke nicht für alle Familienmitglieder gleich
sind. David Lindstrom hat auf ihre Funktion als Agentur

für die Reproduktion sozialer Rollen aufmerksam

gemacht: «Migration networks involve not only the
provision of migration assistance, but the reproduction of
social roles as well» (zit. in Pessar 1999: 61). Es ist
anzunehmen, dass je nach Alter und Geschlecht das Interesse
an der Weiterführung von Netzwerken, die auf Verwandtschaft

basieren, verschieden ist (ibid.: 69).

DIE PARTNERWAHL ALS BEISPIEL FÜR DAS

HANDLUNGSPOTENTIAL VON ALBANISCHEN

MIGRANTINNEN IN DER SCHWEIZ

Die Fallbeispiele von Shqipe und Drita zeigen, dass die Position

der Frau in der Familie auch davon abhängt, ob sie oder
der Mann zuerst über eine Aufenthaltsgenehmigung in der
Schweiz verfügt. Da einzelne Fallbeispiele keine allgemeinen

Schlüsse erlauben, werden hier zunächst die Resultate
der quantitativen Untersuchung von Lievens (2003) zur
Heiratsmigration in Belgien (family-forming migration)
dargestellt. Es geht bei der Erhebung um die «Nachfrage» von
türkischen und marokkanischen Männern und Frauen nach

Partnern und Partnerinnen aus den Herkunftsländern.

Ausgangspunkt der Forschung von Lievens ist die
vorherrschende Überzeugung, dass die Heirat eines Partners

aus dem Herkunftsstaat ein Element «traditionellen
Verhaltens» sei, welches mit der Dauer des Aufenthaltes im
Einwanderungskontext negativ korreliert (ibid.: 416).
Hingegen zeigen die Daten seiner Erhebung, dass dies

zumindest im Falle der Frauen zweifelhaft ist: «marrying

an imported partner is more than merely an act of traditional

behaviour: women may marry an imported partner in
order to satisfy <modern> goals» (ibid.: 415).

Lievens gesteht zwar ein, dass die Unterscheidung von
«modern» und «traditionell» problematisch ist. Heiratsmigration

an und für sich ist nicht-traditionelles Verhalten,
da es sich ja um eine neue Form von Heirat handelt. Bei
Lievens bezieht sich «modern» auf die freie Partnerwahl und
den Wunsch, eine autonome Nuklearfamilie zu gründen,
wohingegen «traditionell» meint, dass die Heirat vor allem
als Familienangelegenheit betrachtet wird (ibid.: 416f.).
Lievens' These lautet, dass Männer und Frauen
unterschiedliche Gründe haben, einen Partner, eine Partnerin
aus dem Herkunftsland zu heiraten: «The impression was
that among women, those who had the highest chance of
being highly assimilated also had the highest probability of
being married to an imported partner, whereas among men
the opposite was found» (ibid.: 424). Dieses Resultat
korrespondiert mit den Ergebnissen weiterer anthropologischer
Studien: Männer nennen als hauptsächliche Gründe für
die Wahl einer Partnerin aus dem Herkunftsland, dass die
Frauen der Migrationsbevölkerung zu modern seien und
sich zu freiheitlich verhielten. Frauen hingegen sagen, dass

Männer aus der Gruppe der Eingewanderten zu traditionell
sind, wenig Bildung haben und oft arbeitslos sind (ibid.).

Lievens geht davon aus, dass die Motivation einer Frau,
einen Partner aus dem Herkunftsland zu heiraten in der

«patrilokalen Tradition» und dem Einfluss der Familie des

Ehemannes in den untersuchten Herkunftsländern begründet

ist. «When a woman marries, she is expected to become

a full member of her husband's family, and the new couple
often lives for a while with the parents of the husband. Her

life is strongly influenced by her in-laws, especially by her
mother-in-law to whom she owes obedience. When a woman
from the migrant group marries a man form the migrant
group, the chances are high that she will end up in such a

situation» (ibid.: 425).

Hingegen bringt die Heirat eines Mannes aus dem

Herkunftskontext gleich mehrere Vorteile mit sich: «By
marrying a man form the country of origin, however, she can
free herself from the direct influence of her in-laws, since

they are far away. She can also temper the influence of her

own parents because it is not accepted for a man to live with
his wife's parents» (ibid.). Zudem kann sich die Heirat mit
einem Partner aus dem Herkunftsland auch auf die
Machtbalance in der Paarbeziehung auswirken, und zwar zugunsten

der Frau. Sie spricht die lokale Sprache, sie kennt den

FREIE BEITRÄGE 1129



ARTICLES LIBRES

Alltag und sie verfügt über die (knappe) Ressource

«Aufenthaltsbewilligung» (ibid.; vgl. Outemzabet 2000). Kurz:
Die Heirat mit einem Partner aus dem Herkunftsstaat ver-
heisst für die Frauen mehr Unabhängigkeit. Ausserdem
sind die Kosten einer solchen Verbindung für die Frau tief,
weil diese Heiratsform aus der Sicht der Eltern ideal ist.
Anzumerken ist, dass die positive Beurteilung des Partnerimports

einer Einschätzung vor der Heirat entspricht und
keine Garantie besteht, dass sich die erwarteten Vorteile
auch wirklich realisieren lassen (Lievens 2003: 425).

Die Ausführungen von Lievens zur «patrilokalen Tradition»

als Erklärung der verschiedenen Motive von eingewanderten

Männern und Frauen in Belgien einen Partner/eine
Partnerin aus dem Herkunftsland zu importieren, lassen

sich auf das Beispiel der albanischen Migrantinnen in der
Schweiz übertragen: Bestimmend für die Position der Frau in
der Familie sind nicht in erster Linie Charaktereigenschaften
oder kulturelle Muster. Drita ist «schwach», weil sie in der

Schweiz auf eine Neuformulierung der patrilokalen Tradition
ihrer Herkunftsgesellschaft trifft, die sie in Kosovo so gar
nie erlebt hat. Shqipe ist «stark», weil ihre Schwiegerverwandten

weit weg, ihre patrilineare Abstammungsgruppe
aber vor Ort ist. Das Beispiel von Shqipe widerspricht in
diesem letzten Sinne der Einschätzung von Lievens, dass sich
die Frauen mit der Heirat dem Einfluss der eigenen Verwandten

zu entziehen versuchen. Shqipe schätzt es, dass ihre
eigenen (patrilinearen) Verwandten ganz in der Nähe wohnen

und sie auf deren Unterstützung zählen kann.

Es bleibt offen, inwieweit sich das Beispiel von Shqipe

verallgemeinern lässt. Dennoch möchte ich auf der Grundlage

ihres Falles folgenden These formulieren: Weil Shqipe
bei ihren eigenen Verwandten bleiben kann und sich nicht
in die fremde Gruppe des Ehemannes einfügen muss,
entsteht eine Art «matrilokales Arrangement», bei dem jetzt
der Mann in eine strukturell ungünstige Position gerät.
Dieses Beispiel illustriert, wie die «Kultur der
Herkunftsgesellschaft» im Kontext der Migration völlig neue
Bedeutungen erhält.

Die bisherige Forschung zu Migration und Geschlecht

zeigt, dass zahlreiche Faktoren die familiäre und berufliche

Situation von Migrantinnen in der Einwanderungsgesellschaft

beeinflussen. Positive Faktoren sind zum
Beispiel städtische Herkunft, überdurchschnittliche Bildung
und die Berufstätigkeit vor der Migration (Morokvasic
2000: 109). Entsprechend wären Shqipes Chancen im
Einwanderungskontext beschränkt. Dies trifft sicherlich auf
ihre beruflichen Möglichkeiten zu. Hingegen entsprechen

ihre Position in der Familie und ihre Unabhängigkeit als

Ehefrau nicht dem negativen Klischee der unterdrückten
und ausgebeuteten Ehefrau. Es muss hier allerdings offen
bleiben, inwieweit sich die Arbeitsunfähigkeit ihres
Ehemannes negativ auf ihre Lebenssituation auswirken wird.

Von den acht Teilnehmerinnen der Mutter-Kind-Gruppe
waren drei infolge einer Heirat, drei im Rahmen des

Familiennachzugs als minderjährige Töchter und zwei als Flüchtlinge

in die Schweiz gekommen. Jene drei Teilnehmerinnen,
die im Rahmen des Familiennachzugs in die Schweiz gelangt
sind, haben alle einen Partner aus dem Kosovo geheiratet
und diesem mit der Heirat zu einer Aufenthaltsbewilligung
in der Schweiz verholfen. Die Beispiele der beiden Frauen,
die wie Shqipe als junge Erwachsene in die Schweiz
eingewandert sind, bestätigen die These von Lievens (2003). Mir-

jeta und Qendresa waren bei der Ankunft in der Schweiz 15

Jahre alt, konnten einen Sprachkurs besuchen und eine

Ausbildung als Pflegeassistentin machen. Sie sind seither

berufstätig und haben ihre berufliche Tätigkeit auch als

Mütter nicht aufgegeben. Landläufig würde man diese beiden

Frauen, die akzentfrei Schweizerdeutsch sprechen und
an ihrem Arbeitsplatz sehr beliebt sind, als «gut integriert»
bezeichnen. Es war für mich deshalb zunächst
überraschend, dass sie Partner aus ihrem Herkunftsland wählten,
die sich erst in Folge der Heirat in der Schweiz niederlassen
konnten. In beiden Fällen handelte es sich nicht um arrangierte

Ehen. Beide Frauen haben sich in ihre Männer
verliebt, als diese sich zu Besuch in der Schweiz aufgehalten
haben. Im Gegensatz zur vorherrschenden Vorstellung, dass

diese Form der Partnerwahl als ein Beispiel für traditionelles

Verhalten betrachtet werden muss, scheint es

angemessener, dieses Heiratsverhalten als Beispiel für das

Handlungspotential von albanischen Migrantinnen anzusehen.
«Tradition in this sense becomes a pathway to modernity»
(Lievens 2003: 435).

Das Beispiel von Drita ist interessant, weil es deutlich
macht, dass die Wünsche, welche sie mit der Heirat eines in
der Schweiz niedergelassenen Kosovo-Albaners verfolgt,
vermutlich im Widerspruch mit den Motiven ihrer
Schwiegerverwandten stehen. Während Dritas Schwiegerverwandte die

Heirat ihres Sohnes mit einer Frau aus Kosovo befürworten,
um in der Schweiz «traditionelle Verhältnisse» herzustellen

und aufrechtzuerhalten, orientiert sich Drita an einem
«modernen» Lebensentwurf: Sie, die im städtischen Kontext
Kosovos aufgewachsen ist und über ein Diplom als Medi-

zintechnikerin verfügt, widersetzt sich der traditionellen
«patrilokalen Ideologie». Sie möchte mit ihrem Mann einen

eigenen Haushalt gründen und wäre gerne berufstätig.

130 | TSANTSA it 13 2008



TSANTSA # 13 • 2008

So sehr bis jetzt die «schwache» Position von Drita deutlich

geworden ist, muss doch betont werden, dass Drita während

unseres Projekts mindestens eines ihrer Ziele verwirklicht

hat: Sobald ihr Mann Arbeit gefunden hatte, wurde der

eigene Haushalt gegründet. Dies zeigt, dass die Position der

Schwiegermutter und der Einfluss der Schwiegerverwandten

nicht einfach «kulturell» gegeben sind, sondern auch

sozioökonomische Grundlagen haben. In Anlehnung an
die Untersuchung von Gallin (1998: 1) zum Verhältnis von
Schwiegermutter und -tochter im ländlichen Taiwan lässt
sich sagen, dass Dritas Schwiegermutter den traditionellen
«reward of age» nur sehr kurzfristig wahrnehmen konnte.

Das zweite Ziel Dritas, in der Schweiz ihren gelernten
Beruf als Krankenpflegerin auszuüben, konnte sie bis jetzt
nicht umsetzen. Ihrem Ziel, erwerbstätig zu sein, stehen
die strukturellen Bedingungen in der Aufnahmegesellschaft

entgegen: Aufgrund der Neuausrichtung der

Einwanderungspolitik der Schweiz seit den 90er Jahren, welche

die Rekrutierung von unqualifizierten Arbeitskräften
nur noch in den Schengen-Ländern vorsieht, ist die

Einwanderung für die albanische Bevölkerung nur im Rahmen

der Familien- oder Asylmigration möglich. Während sich im
Falle der Männer niemand darüber wundert, dass sie, wenn
sie in der Schweiz angekommen sind, eine Arbeit suchen,
werden die beruflichen Wünsche von Frauen, die Mütter
sind, kaum anerkannt -, und zwar weder von den Angehörigen

der Herkunftsgesellschaft noch von Schweizerinnen
und Schweizern. Dies zeigt das Beispiel von Drita: Die

Verwandten ihres Mannes weisen ihr die traditionellen Aufgaben

einer frisch eingeheirateten Schwiegertochter als Hilfskraft

im Haushalt der Schwiegereltern zu. Aber auch zwei
Schweizerinnen, die in einer professionellen Rolle mit Drita

zu tun hatten, taten ihren Wunsch, als Mutter berufstätig
zu sein, als unzulässige Zurückweisung ihrer Pflichten als

Schwiegertochter ab. Obwohl Drita über eine Berufsausbildung

verfügt, und obwohl sie aufgrund ihres Aufenthaltes
in Österreich bereits bei der Ankunft in der Schweiz relativ
gut deutsch sprach, sind ihre Aussichten für den Berufseinstieg

als Mutter eines Babys in der Schweiz sehr gering.

FELDFORSCHUNG UND ETHIK

Die ursprüngliche Fassung des vorliegenden Textes wurde
im Mai 2007 an die Redaktion von Tsantsa gesandt. Das von
der Redaktion angeforderte anonyme Gutachten empfahl
die Veröffentlichung des Beitrags, äusserte aber ethische
Bedenken. Der Redaktion wurde empfohlen, «eine
Publikation des Aufsatzes davon abhängig zu machen, dass die

Autorin den beiden Frauen, deren Geschichte sie wiedergibt
und analysiert, das Manuskript vorlegt, ihr Einverständnis
einholt und dies dann im Text [...] vermerkt» (Ausschnitt
aus dem anonymen Gutachten). Meine Reaktion auf dieses

Gutachten war zwiespältig: Ich ging einerseits ein Risiko
ein, denn ich konnte nicht wissen, wie die beiden Frauen

auf das Manuskript reagieren würden, «[wjhen they read,
what I wrote» (vgl. Brettell 1993). Die Rückkehr «ins Feld»

nach ungefähr zwei Jahren stachelte andererseits meine

Neugier an und ermöglichte es, die Hypothesen der

Forschung zu überprüfen und zu ergänzen. Schliesslich nahm
ich Kontakt mit den beiden Frauen auf.

Zuerst zur Reaktion von Shqipe: Ich hatte am Telefon keinen

spezifischen Grund für meinen Besuch genannt. Shqipe

nutzte die Gelegenheit, um mir das Video vom Hochzeitsfest

ihres Bruders in M. abzuspielen. Später setzten wir uns
an den Tisch und ich zeigte ihr die Stellen im Text, die

von ihrer Geschichte handelten. Dazu ein Ausschnitt aus

dem Gedächtnisprotokoll vom 21.09.07: «Die wissenschaftliche

Sprache klingt schrecklich fremd, wenn ich Shqipe den

Text vorlese. Sie ist aber sehr interessiert und kann sehr

gut zuhören. Sie ergänzt/korrigiert sofort. Sie sagt: <Ja,

damals vor drei Jahren war es so, jetzt ist es anders!». Die

Probleme mit den Schwiegereltern im Zusammenhang mit
Geld hätten mit dem Krieg zu tun und damit, dass die Leute

dort sich nicht vorstellen könnten, wie teuer das Leben in
der Schweiz sei. Ihr Schwiegervater habe vermutlich sagen
gehört, dass man in der Schweiz gut verdiene. Er glaube
alles, was man ihm sage, weil er nie zur Schule gegangen sei.

Doch jetzt verlange er kein Geld mehr von ihnen.

Shqipe hat unterdessen eine Arbeit als Pflegeassistentin

in einem Altersheim gefunden. Die gesundheitliche
Situation ihres Mannes hat sich leider nicht gebessert. Sie

haben jetzt den Bescheid von der Invalidenversicherung
erhalten. Die Versicherung wird keine Umschulung zahlen,

weil die Wahrscheinlichkeit gross sei, dass ihr Mann
nie mehr voll arbeitsfähig sein werde. Shqipe betonte: «Es

ist sehr schlimm für ihn, wenn ich den ganzen Tag arbeite
und er allein zu Hause ist». Er sei ein Sportler gewesen:
Fussball, Tennis - er habe für ihr Land - für Kosovo -
gespielt. Shqipe gab mir das Einverständnis für die
Publikation ohne weiteres. Sie diktierte mir einige Korrekturen,
die ich bereits im Text eingefügt habe.

Nun zur Reaktion von Drita. Sie war wieder umgezogen
und wohnte jetzt in der gleichen Siedlung wie ihre
Schwiegereltern. Wir kamen gleich zur Sache. Drita überflog ihr
Porträt und begann sofort von ihrer beruflichen Situation

FREIE BEITRÄGE 1131



ARTICLES LIBRES

zu erzählen. Seit vier Jahren bemühe sie sich um die
Anerkennung ihres Diploms als Medizintechnikerin. Leider bis
heute erfolglos. Drita zeigte mir das von der Universität in
Prishtina ausgestellte Diplom: «Ich habe gute Noten, siehst
du!» Sie verfügt über eine dreijährige Berufssausbildung
und sieben Monate Praxis in einem Spital in Kosovo. Die

geforderten Deutschkenntnisse kann sie ebenfalls vorweisen

(Sprachdiplom Niveau B2). Drita war verzweifelt. Sie

erzählte mir, dass sie Teilzeit im Gastgewerbe arbeite und
eine Praktikumsstelle im Pflegebereich suche. Dies sei eine

weitere Bedingung für die Anerkennung ihres Diploms.

Ich schlug Drita vor, das Manuskript dazulassen, so dass

sie es in Ruhe durchlesen könne. Ich sagte ihr, sie solle es

nicht offen herumliegen lassen, ich wolle nicht, dass sie

wegen des Textes in Schwierigkeiten gerate. Drita schien
das jedoch nicht zu kümmern. Wir sassen am Boden über die
losen Blätter gebeugt, als plötzlich ihre Schwiegermutter
zur Balkontüre hereinkam. Drita stellte mich als eine Freundin

(shoqe) vor. Drita's Schwiegermutter ist in meinem Alter,
die Situation war für uns beide ungewohnt. Um das Schweigen

zu brechen, begann ich zu reden: Ich sagte zu Dritas

Schwiegermutter, dass sie stolz auf ihre Schwiegertochter
sein könne! Es sei toll, dass ihr Sohn und dessen Familie
Drita unterstützten, damit sie in der Schweiz künftig in
ihrem gelernten Beruf arbeiten könne. Kurz gesagt, nutzte
ich die Gelegenheit, um laut und deutlich zu sagen, dass ich
Drita und ihrer (Schwieger)Familie gut gesinnt bin.

Etwa zwei Monate später besuchte ich Drita erneut. Drita
sagte, dass sie nichts gegen eine Veröffentlichung des Artikels

habe. Dann fuhr sie fort: «Ich habe nicht gewusst,
dass du gegen uns [Albaner] bist! Du schreibst schlecht
über uns. Im Artikel steht, dass wir Albanerinnen gerne
klatschen. Du sagst, ich sei schwach und die andere Frau

stark...!» Das gab mir Gelegenheit, meine Version nochmals

zu erklären: «Nein, es steht nichts Schlechtes über die

Albaner da drin! Im Gegenteil: Die Beispiele zeigen, dass

<klatschen> eigentlich <kämpfen> heisst!» Ich wolle den

Leserinnen und Lesern dieses Artikels zeigen, wie sehr die

albanischen Frauen für ein besseres Leben kämpfen. Es hätten

aber nicht alle Frauen die gleichen Bedingungen. Wenn

ihre Herkunftsfamilie in der Nähe wohne, sei dies vorteilhaft

für eine Frau. Im Fall von Shqipe, (die Drita ja von der

Mutter-Kind-Gruppe kennt) habe der Mann keine Verwandten

hier. In diesem Fall sei der Mann in einer schwachen

Position. Shqipe hingegen werde von ihren Eltern und ihren
Geschwistern unterstützt. Die Schwiegereltern von Shqipe
wiederum seien weit weg und hätten wenig Einfluss auf das

Leben ihrer Schwiegertochter im Exil.

Gegen Ende meines Besuchs rief Dritas Freundin G. an.
Als sie auflegte, lachte Drita: «Sie hat auch diese Probleme,
sie hat jetzt auch Streit mit den Schwiegerverwandten!»
Sie werde noch heute die Freundin besuchen, um mehr
über den Vorfall zu hören. Diese Szene unterstreicht einmal

mehr, dass Konflikte mit den Schwiegerverwandten
für Albanerinnen in der Schweiz alltäglich sind.

Um die Reaktion von Drita auf das Manuskript genauer zu
verstehen, muss ihre Motivation, beim Mutter-Kind-Projekt
mitzumachen, einbezogen werden. Ich vermute, dass Drita
sich erhoffte, von den Projektleiterinnen bei der Anerkennung

ihres Diploms als Medizintechnikerin Hilfe zu erhalten.

Auch beim zweiten Besuch kommt sie nämlich sofort
auf dieses Thema zurück. Ihre Verzweiflung drückte Drita
mit dem Bild der «Zwickmühle» aus. Sie sagte: «Jam në mes

dy zjarreve!» Wörtlich übersetzt heisst das: «Ich stehe
zwischen zwei Feuern!» Drita erklärte, dass sie weder vor noch
zurück könne: Sie wünsche sich ein zweites Kind, aber

zuerst müsse sie das Anerkennungsverfahren abschliessen,
da es sonst noch schwieriger werde. Sie findet aber, dass

der Abstand zu ihrer Tochter schon jetzt viel zu gross sei.

Diese ist unterdessen vier Jahre alt.

Aus Platzgründen muss hier auf eine ausführliche
Darstellung der Erfahrungen Dritas mit dem Anerkennungsverfahren

des Schweizerischen Roten Kreuzes (SRK)
verzichtet werden. Meine Recherchen bei der zuständigen
Stelle in Bern ergaben das folgende Bild: Seit dem 1. Januar
2008 gilt ein neues Reglement: Die Diplome im Bereich der

Krankenpflege aus Ex-Jugoslawien werden generell nicht
mehr anerkannt. Im Gegenzug anerkennt das SRK Diplome
aus den meisten EU-Staaten heute ohne Zusatzleistungen.
Ebenfalls seit dem 01.01.2008 werden nur noch Personen

mit einer Matura in die Diplomlehrgänge für Krankenpflegepersonal

aufgenommen. Diese Politik verweist vor allem

Migranten und Migrantinnen aus Herkunftsländern, die

nicht der EU angehören, auf die schlechter bezahlten
Positionen im Gesundheitssektor.

SCHLUSS

Familie und Verwandtschaft bilden im Kontext der Migration

eine Art Arena, in der sowohl Beharrungsvermögen
als auch sozialer Wandel im Verhältnis der Geschlechter
beobachtet werden können. Die Annahme, dass Frauen
albanischer Herkunft aufgrund der traditionellen
Verwandtschaftsorganisation in der Familie generell
unterdrückt werden, kann durch das Projekt nicht bestätigt

132 | TSANTSA » 13 • 2008



TSANTSA 8 13 2008

werden. Der enge Bezug zu den Verwandten hindert die
Frauen nicht daran, ihre eigenen Interessen wahrzunehmen.

Es ist eher das Gegenteil der Fall. Die Ehe ist Basis

für den Rückhalt bei den Verwandten (den eigenen und
den Schwiegerverwandten). Die Wünsche der Frauen können

zwar im Widerspruch zu jenen des Ehemannes oder

der Schwiegerverwandten stehen, aber es ist nicht das

Ziel der Frauen, diese Verwandten «loszuwerden», sondern
ihre Unterstützung für die eigenen Ziele zu erlangen.

Die hier dargestellten Fallbeispiele zeigen in Anlehnung

an die Untersuchung von Lievens (2003) in Belgien,
dass albanische Migrantinnen in der Schweiz auch durch
die Partnerwahl Einfluss auf die Lebensbedingungen im
Einwanderungskontext nehmen können. Ziel meines

Beitrags war es, die Strategien von albanischen Migrantinnen
zur Verbesserung ihrer Lebensbedingungen in der Schweiz

zu untersuchen. Die Verbindung der ethnografischen
Daten mit aktuellen analytischen Konzepten vor allem

aus der Migrations- und Geschlechterforschung ermöglicht

es, Migrantinnen als «Agentinnen des Migrationsprozesses»

(Prodolliet 1999) sichtbar zu machen.

BIBLIOGRAFIE

ABU-LUGHOD Lila
1991. «Writing Against Culture», in: Richard G. FOX (ed.),
Recapturing Anthropology: Working in the Present,
S. 137-162. Santa Fe: School of American Research Press.

ALLENBACH Brigit
2006. «Parenthood und Migration: Kosovo-Albanian
Mothers in a Swiss Town», in: Barbara WALDIS und Reginald
BYRON (ed.), Migration and Marriage: Heterogamy and

Homogamy in a Changing World, S. 85-113. Münster: LIT.

AMBASS Dagmar
2006. «Ein Baby in der Fremde - oder wie hole ich mir
das Vertraute? Einige Überlegungen zur Gruppenarbeit im

Integrationsbereich». Journal für Psychoanalyse 26(47/2):
87-106.

AUFHAUSER Elisabeth
2000. «Migration und Geschlecht: Zur Konstruktion und
Rekonstruktion von Weiblichkeit und Männlichkeit in der

internationalen Migration», in: Karl HUSA (ed.),
Internationale Migration. Die globale Herausforderung des 21.

Jahrhunderts?, S. 97-122. Frankfurt/Main: Brandes & Apsel.

BACKER Berit
1983. «Mother, Sister, Daughter, Wife: The Pillars of the
Traditional Albanian Patriarchal Society», in: Bo UTAS

(ed.), Women in Islamic Societies. Social Attitudes and

Historical Perspectives, S. 48-65. London: Curzon Press.

BARTH Frederik
1994. «Enduring and Emerging Issues in the Analysis of

Ethnicity», in: Hans VERMEULEN und Cora G0VERS (eds.),
The Anthropology of Ethnicity. Beyond «Ethnic Groups and

Boundaries, S. 11-32. Amsterdam: Het Spinhuis.

BECK-GERNSHEIM Elisabeth
2002. «Transnational, nicht traditional. Ein anderer Blick
auf die Lebenswirklichkeit von Migranten», in: Günther
BURKART und Jürgen WOLF (Hg.), Lebenszeiten:

Erkundungen zur Soziologie der Generationen, S. 335-351.

Opladen: Leske+Budrich.

BUIJS Gina

1993. «Introduction», in: dies, (ed.), Migrant Women.

Crossing Boundaries and Changing Identities, S. 1-19.

Oxford: Berg.

FREIE BEITRÄGE 1133



ARTICLES LIBRES

BRETTELL Caroline B. (ed.)
1993. When They Read What We Write. The Politics of
Ethnography. Westport, Connecticut: Bergin & Garvey.

CATARINO Christine, MOROKVASIC Mirjana
2005. «Femmes, genre, migration et mobilités». Revue

Européenne de Migrations Internationales 21: 7-27.

DAHINDEN, Janine
2005. Prishtina - Schlieren. Albanische Migrationsnetzwerke
im transnationalen Raum. Zürich: Seismo.

FONER Nancy
1999. «The Immigrant Family: Cultural Legacies and

Cultural Changes», in: Charles HIRSCHMAN et al. (eds.),
The Handbook of International Migration: The American

Experience, S. 257-264. New York: Russell Sage.

GALLIN Rita S.

1998. «The Intersection of Class and Age: Mother-in-

Law/Daughter-in-Law Relations in Rural Taiwan», in:
Jeanette DICKERSON-PUTMAN und Judith K. BROWN (eds.),
Women Among Women. Anthropological Perspectives on Female

Age Hierarchies, S. 1-14. Urbana: University of Illinois Press.

GLUCKMAN Max

1963. «Gossip and Scandal». Current Anthropology 4: 307-316.

HARTMANN Heidi I.
1981. «The Family as the Locus of Gender, Class, and

Political Struggle: The Example of Housework».

Signs 6(3): 366-394.

HERZIG Pascale

2006. South Asians in Kenya: Gender, Generation and

Changing Identities in Diaspora. Münster: Lit.

KASER Karl
1995. Familie und Verwandtschaft auf dem Balkan. Analyse
einer untergehenden Kultur. Wien: Bühlau.

KNAPP Gudrun-Axeli
2005. «Intersectionality> - ein neues Paradigma
feministischer Theorie? Zur transatlantischen Reise von
<Race, Class, Gender». Feministische Studien 1: 68-81.

LAUSER Andrea

2004. «Ein guter Mann ist harte Arbeit»: Eine ethnographische
Studie zu philippinischen Heiratsmigrantinnen. Bielefeld:

Transcript.

LEUENBERGER Ueli und Alain MAILLARD

1999. Les damnés du troisième cercle. Les Kosovars en Suisse

1965/1999. Genève: Métropolis.

LIEVENS John
2003. «Family-Forming Migration from Turkey and Morocco

to Belgium: the Demand for Marriage Partners from the
Countries of Origin», in: David CHEAL (ed.). Family. Critical

Concepts in Sociology, S. 415-441. London: Routledge.

McCALL Leslie

2005. «The Complexity of Intersectionality». Signs 30:

1771-1800.

MOROKVASIC Mirjana
2000 (1993). «In and 0ut> of the Labour Market: Immigrant
and Minority Women in Europe», in: Katie WILLIS und
Brenda YE0H (eds.), Gender and Migration, S. 91-115.

Northampton: Edward Elgar Publishing.

0UTEMZABET Valérie

2000. «Qui perd gagne: échanges et arrangements dans

les couples binationaux», in: Jean-Luc ALBER et al. (eds.),
Mariages tous azimuts - Grenzüberschreitend heiraten,
S. 245-261. Freiburg: Universitätsverlag.

PESSAR Patricia R.

1999. «The Role of Gender, Households and Social Networks

in the Migration Process: A Review and Appraisal», in:
Charles HIRSCHMAN et al. (eds.), The Handbook of
International Migration: The American Experience, S. 53-70.
New York: Russell Sage.

PESSAR Patricia R„ MAHLER Sarah J.

2003. «Transnational Migration: Bringing Gender In».
International Migration Review XXXVII(3): 812-846.

PR0D0LLIET Simone

1999. «Spezifisch weiblich: Geschlecht und Migration. Ein

Rückblick auf die Migrationsforschung». Zeitschrift für
Frauenforschung 17: 26-42.

REINECK Janet S.

2000. «Poised for War: Kosova's Quiet Siege», in: Joel M. HALPERN

und David A. KIDECKEL (eds.), Neighbors at War. Anthropological

Perspectives on Yugoslav Ethnicity, Culture, and History, S.

357-381. Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press.

RRAPI Gjergj
2003. Die albanische Grossfamilie im Kosovo. Wien: Bühlau.

134 | TSANTSA # 13 • 2008



TSANTSA it 13 • 2008

SCHADER Basil

2006. Albanischsprachige Kinder und Jugendliche in

der Schweiz. Hintergründe. Sprach- und schulbezogene

Untersuchungen. Zürich: Pestalozzianum.

SCOTT James C.

1985. Weapons of the Weak: Everyday Forms of Peasant

Resistance. New Haven: Yale University Press.

SIGNER David

1999. «Raum geben», in: Dorothée NINCK GBEASSOR et

al. (Hg.), Überlebenskunst in Übergangswelten.

Ethnopsychologische Betreuung von Asylsuchenden.
S. 13-32. Berlin: Reimer.

STRASSBURGER Gaby

2003. «Nicht westlich und doch modern. Partnerwahlmodell
türkischer Migrant(inn)en in Diskurs und Praxis». Beiträge

zur feministischen Theorie und Praxis 63/64: 15-28.

TOPF Cornelia

2005. Klatsch und Tratsch: die clevere Form der

Kommunikation. Hamburg: Hoffmann und Campe.

TOWER Caroline

2002. «Jugend und Geschlechterrollen im Wandel», in: Karl
KÄSER et al. (Hg.), Die weite Welt und das Dorf. Albanische

Migration am Ende des 20. Jahrhunderts, S. 219-238. Wien:

Böhlau.

VON AARBURG Hans-Peter

2002. «L'émigration albanaise du Kosovo vers la Suisse.

L'imprévisible évolution des projets migratoires». Ethnologie

française 2: 271-282.

VON AARBURG Hans-Peter, GRETLER Sarah B.

2008. Kosova-Schweiz. Die albanische Arbeits- und Asylmigration
zwischen Kosovo und der Schweiz (1964-2000). Zürich: Lit.

WANNER Philippe, FIBBI Rosita

2002. «Familien und Migration, Familien in der Migration»,
in: Philippe WANNER et al. (Hg.), Familien und Migration.
Beiträge zur Lage der Migrationsfamilien und Empfehlungen
der Eidgenössischen Koordinationskommission für Familienfragen,

S. 9-51. Bern: Eidgenössische Koordinationskommission

für Familienfragen (EKFF).

WICKER Hans-Rudolf
2003. «Einleitung: Migration, Migrationspolitik und

Migrationsforschung», in: Hans-Rudolf WICKER et al.

Migration und die Schweiz. Ergebnisse des Nationalen

Forschungsprogramms «Migration und interkulturelle

Beziehungen», S. 12-62. Zürich: Seismo.

AUTORIN

Dr. Brigit Allenbach ist Lehrbeauftragte an der Universität Freiburg/CH (http://www.unifr.ch/anthropos; www.unifr.ch/gender)
und Koprojektleiterin eines Teilprojekts im NFP 58 mit dem Titel «Migration und Religion: Perspektiven von Kindern und

Jugendlichen in der Schweiz» (http://www.nfp58.ch/d_projekte_jugendliche.cfm)

brigit.allenbach@unifr.ch

FREIE BEITRÄGE 1135


	"Ich bin in einer Zwickmühle!" : Migration, Verwandtschaft und Geschlecht am Beispiel der albanischen Diaspora in der Schweiz

