Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 13 (2008)

Artikel: Umkehrung der Macht? : Film als Kritik am Film
Autor: Brenner, Carena

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007336

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOSSIER

Schlagwdrter: Reverse Anthropology - ethnografischer Film - Postkolonialismus - Cultural Studies

UMKEHRUNG DER MACHT?

FILM ALS KRITIK AM FILM

ABSTRACT: INVERSION OF POWER? FILMIC REPRESENTATIONS AS A CRITIQUE OF REPRESENTATION

Since the formal end of the European colonial hegemony, the discipline of anthropology has found itself confronted with a number
of unresolved problems concerning not only conventional ethnographic methods but also global systems of domination. The
colonial process deeply altered colonial societies and restructured contemporary realities; transnationalism and global migration
challenge the construction of fixed cultural and racial differences and thus undermine simple binary oppositions. Manthia
Diawara’s film Rouch in Reverse can therefore be understood as an attempt to abandon the «grand narrativesy and to undercut
the discourses concerning the powerful and the disempowered. With his «Reverse Anthropology», Diawara wants to challenge the
images that come «straight out of the textbooks of my francophone upbringing in Africay revealing predetermined categories and
concepts of identity. In this sense, as Gupta and Ferguson (1997: 47) point out, «changing the way we think about the relations of

culture, power, and space opens the possibility of changing more than our [anthropological] texts».

CARENA BRENNER

Die ethnografische «Krise der Reprdsentation» hat deut-
lich gemacht, dass die Darstellungsproblematik nicht los-
geldst von politischen und ideologischen Fragestellungen
zu betrachten und untrennbar mit den Fragen der Macht
verbunden ist. So werden die folgenden Ausfiihrungen von
der Uberlegung geleitet, wie der Einseitigkeit der west-
lichen Ethnografie entgegengewirkt und die herrschen-
den Machtstrukturen aufgebrochen werden kdnnen. Eine
Reverse Anthropology sollte nicht den blossen Austausch der
Pole bedeuten, die weiterhin in ihrer bindren Logik gefan-
gen bleiben, sondern die Herausforderung des westlichen
Reprdsentationsregimes anstreben, mit dem Anspruch der
Befreiung von der Bevormundung durch den ethnografi-
schen, kolonialen Blick. Als ein solcher Versuch des Aufbre-
chens der Meta-Erzdhlung ist Manthia Diawaras Film Rouch
in Reverse (1995) zu verstehen, der - zumindest im englisch-
sprachigen Raum - im Kontext gegenwdrtiger Strémungen
der Anthropologie vielfach rezipiert wurde. Diawara, der
in Mali geboren ist, frankophon erzogen wurde und nun
in New York als Universitatsprofessor tatig ist, fliegt nach
Paris, um iiber Jean Rouch, den franzdsischen ethnografi-
schen Filmemacher und sein viel diskutiertes und umstrit-
tenes Werk einen Film zu drehen. Rouch in Reverse ldsst sich
in zwei Strdnge unterteilen, die sich gegenseitig ergdn-
zen. Einerseits geht es in dem Film um die Beziehung zwi-
schen Diawara und Rouch, andererseits interviewt Diawara

in Paris lebende Afrikaner. Diawaras filmische Auseinan-
dersetzung mit Rouchs Methode der Shared Anthropology
umfasst somit eine doppelte Reflexion. Durch die Form des
«Films als Kritik am Film» und die komplexe Vielschich-
tigkeit von Rouch in Reverse werden die festgeschriebe-
nen Machtverhdltnisse unterminiert. Anhand der Methode
einer Reverse Anthropology, der «Umkehr-Anthropologie»!,
derer sich Diawara in seinem Film bedient, soll aufgezeigt
werden, dass nicht mehr eine Zentralperspektive einge-
nommen werden kann und somit eine klare Aufteilung in
Hegemonial- und Gegendiskurs nicht mehr moglich ist.

AUFBRECHEN DER META-ERZAHLUNGEN

Seit dem Ende der europdischen Kolonialherrschaft haben
sich die sozialen und politischen Bedingungen, unter denen
ethnografische Reprdsentationen verfasst werden, gewan-
delt (Gottowik 1997). Wurden die Erforschten durch den
«kolonialen Blick» des Europders verdinglicht, konstituierte
sich der Gegenstandsbereich der Ethnologie durch die nega-
tive Bestimmung in Abgrenzung zur «europdischen Kultur»
(Kramer 1978). Die Kolonialmdchte als Wissensproduzenten
trugen zu einer Darstellung der Wirklichkeit in den Kolonien
bei, und «die Anderen», in den westlichen Diskurs hinein-
gerissen, erschienen somit als die Objekte von Wissen und

"In den deutschen Untertiteln von Rouch in Reverse wird Reverse Anthropology mit «Umkehr-Anthropologie» ibersetzt.

98 | TSANTSA # 13 - 2008: 98-105



von Macht. Fabian (2002: 143) wirft den ethnografischen
Reprasentationen vor, den Anderen die «Gleichzeitigkeit»
zu verweigern: «Anthropology emerged and established its-
elf as an allochronic discourse; it is a science of other men
in another time. It is a discourse whose referent has been
removed from the present of the speaking / writing subject».
Zeit und Raum benennt er als ideologische Konstrukte, der
Westen stehe fiir Modernitdt und die Erforschten fiir das Tra-
ditionale. «Die Anderen» wiirden zeitlich und geografisch
ausgegrenzt. Auch Gottowik (1997: 137) macht darauf auf-
merksam, dass «[d]urch die Ausgrenzung des Anderen und
seine Abdrdngung an den Rand eines gemeinsamen raum-
zeitlichen Kontinuums [...] die Bedingungen fiir einen Dia-
log mit dem Anderen zugunsten eines ungestorten Diskurses
iiber den Anderen in Abrede gestellty wiirden. Im Hinblick
auf die Ethnografie bedeutet das die Reduktion der vielfal-
tigen sozialen Wirklichkeiten der Anderen auf eine einfache
Struktur, die sich dann eindeutig auf das Eigene beziehen
ldsst. Eine solche Reprdsentation ldsst vom Fremden nicht
mehr iibrig als eine Konstruktion, also dessen Othering. In
diesem Sinne sind die Anderen nicht einfach gegeben, sie
werden gemacht (Fabian 1999: 337). «Exst die weltweite prak-
tische und theoretische Kritik am Kolonialismus hat diese
Einstellung als Ideologie erkannt und ihre Selbstverstand-
lichkeit als die des europdischen Ethnozentrismus bewusst
gemacht» (Kramer 1978: 11f.). Seit der Kolonisierung - in
ihrem globalen und transkulturellen Kontext verstanden -
musste die Vorstellung einer Welt, bestehend aus separaten
Identitdten, aus voneinander unabhdngigen Kulturen einer
Vielzahl von Paradigmen weichen. Jeder ethnische Absolu-
tismus sei zu einer unhaltbaren kulturellen Strategie gewor-
den, so Hall (2002), und eine Riickkehr zu einem «reinen»
und «unverfdlschten» Ursprung der Kultur der Kolonisierten
habe sich dementsprechend als unmdglich erwiesen. Taus-
sig (1997: 250) spricht von einem «Aufweichen der Grenze»:
Durch das formelle Ende des Kolonialismus und der staatli-
chen Autonomie der ehemaligen Koloniallinder werde die
Grenze - als kiinstliches kulturelles Gebilde - zunehmend
«unwirklich, kleingeistig und fliichtig». Denn das Ich sei
vom Anderen, gegen das es sich bestimmen miisse, nicht
mehr klar zu trennen. Die Konstruktion von Identitdt darf
daher nicht als etwas Fixierbares, sondern muss jenseits
einer bindren Identitdtslogik gedacht werden, sie ist ein-
geschrieben in die Machtrelationen - Macht und Identitat
stehen im wechselseitigen Verhdltnis zueinander.

Die Ethnografie hat sich mit neuen, verdnderten Rah-
menbedingungen auseinanderzusetzen, die die Suche nach
einem «postkolonialen», «umgekehrten» oder anders aus-
driickt: «neuen ethnografischen Blick» - einleiten. Der

TSANTSA # 13 - 2008

Begriff «postkolonial» bezeichnet eine Denkweise, die
einen Widerstandsversuch darstellt, sich von den koloni-
alen Konstruktionen zu 16sen, ohne die Nachwirkungen
der Kolonialherrschaft zu suspendieren. Vielmehr liest die
Bezeichnung «postkolonial» die Kolonisierung als Teil eines
nationalen und transkulturellen globalen Prozesses neu und
bewirkt ein von Dezentrierung geprdgtes Umschreiben der
fritheren imperialen grossen Erzdhlungen mit der Nation
als Zentrum (Hall 2002). Den eurozentrischen Meta-Erzdh-
lungen konnen keine «reinen» oder «urspriinglichen» afri-
kanischen Erzdhlungen entgegengesetzt werden (Conrad
und Randeria 2002). Dieser Argumentation folgend, geht
es laut Gutiérrez Rodriguez (2000) um das Aufspiiren von
Briichen - Heterogenitdt, Widerspriichlichkeit und Komple-
xitdt - im hegemonialen Text. Der «selbstverstandliche Ver-
tretungsanspruchy, der der Meta-Erzdhlung eingeschrieben
ist, soll revidiert, die Idee der Ergdnzung und der Umkeh-
rung der eigenen Perspektive zugelassen werden. Es muss
Kritik geleistet werden an eurozentrischen Perspektiven der
Kulturforschung und das Erkenntnisprivileg des Westens in
Frage gestellt werden (Kogge 2002). Das Problem der eth-
nografischen Reprdsentation im Hinblick auf den Machta-
spekt ist demnach nicht nur eine textuelle, sondern auch
eine politische Frage und nicht getrennt von der Alteritdts-
problematik zu sehen. «[Clhanging the way we think about
the relations of culture, power, and space opens the possi-
bility of changing more than our texts» (Gupta und Fergu-
son 1997: 47). Und so ist es nicht mdglich, die Probleme der
Reprdsentation zu iiberwinden, ohne die Machtverhdltnisse
zu verdandern, die die Darstellung problematisch machen.

Der Kampf gegen bestehende Machtverhaltnisse ist immer
mit der Gefahr verbunden, dass die Normen und Werte, die
den dominanten Diskurs gestiitzt haben, im Gegendis-
kurs wieder auftauchen, und die Diskurse, trotz eines Aus-
tausches der Pole, sich weiterhin als Gegensétze gegeniiber-
stehen und in ihrer bindren Logik gefangen bleiben. Macht
operiert immer, wie Hall (2004) schreibt, unter den Bedin-
gungen ungleicher Beziehungen. Weder die Machtigen noch
die Machtlosen konnen, wenn auch nicht unter den gleichen
Bedingungen, vollstédndig ausserhalb des Operationsfeldes
der Macht stehen (Lavagno 2006). So sei Macht «weder eine
Kraft, mit der man ausgestattet ist, noch eine Institution
und stellt auch keine feste Struktur dar, sondern bezeichnet
einen umkdmpften Bereich, in dem die Machtlosen fortwah-
rend von ihrer Machtlosigkeit und die Machtigen fortwdh-
rend von ihrer Macht iiberzeugt werden miissen. Macht im
Sinne Foucaults bezeichnet [...] nichts Substanzielles, son-
dern Beziehungen - dasist das Wesentliche -, die die Verhilt-
nisse, in denen Menschen sich in einer Gesellschaft einrich-

DOSSIER | 99



DOSSIER

ten, jeweils in actu konstituieren» (Petermann 2004: 1017).
In dieser Zirkulation der Macht ist Bedeutung durch Repra-
sentation nicht endgiiltig festgelegt. Tragen die Worter und
Bilder Konnotationen in sich, konnen diese nicht vollstdn-
dig kontrolliert werden, eine existierende Bedeutung kann
man sich aneignen, sie neu besetzen oder sie umkehren (Hall
2004). Das Ziel einer Reverse Anthropology, kann daher nicht
sein, neue bindre Oppositionen aufzuspiiren und «unbeweg-
liche Differenzeinheiten» zu konstruieren. Sie muss viel-
mehr den verdnderten Bedeutungszuschreibungen gerecht
werden, welche einhergehen mit einem Aufbrechen sozialer
und kultureller Ordnungsvorstellungen.

MACHTBEZIEHUNGEN IN ROUCH IN REVERSE

Manthia Diawaras Film Rouch in Reverse soll ankniipfend an
die vorangegangen Uberlegungen als ein solcher Versuch
des Aufbrechens der Meta-Erzdhlung verstanden werden.
Die Methode, derer er sich in seinem Film bedient, bezeich-
net Diawara selbst (in Rouch in Reverse) als Reverse Anthro-
pology: «Paris steckt fiir mich voller Kindheitserinnerun-
gen, voller Bilder, die direkt aus den Schulbiichern meiner
frankophonen Erziehung in Afrika stammen. In diesem
Film mdchte ich diese Bilder herausfordern, mit dem, was
ich <Umkehr-Anthropologies [Reverse Anthropology] nenne».
Wie werden diese erganzenden «Gegenbilder» und «Gegen-
geschichten» dargestellt und wo lassen sich Briiche aufzei-
gen? Auf welchen Ebenen findet die Umkehrung statt?
Wenn weder die Mdchtigen noch die Machtlosen, wie zuvor
konstatiert wurde, vollstandig ausserhalb des Operations-
feldes der Macht stehen, so ldsst sich daraus ableiten, dass
auch Diawara sich innerhalb dieses Feldes zu positionieren
hat und nur innerhalb dessen agieren kann. In Rouch in
Reverse lassen sich verschiedene Machtbeziehungen erken-
nen. Diawara macht diese zum Gegenstand seines Films, um
sie auf den unterschiedlichen (filmischen) Ebenen, die im
Folgenden benannt werden, zu unterminieren. Somit ist zu
fragen, in Bezug auf wen Diawara sich wie positioniert, und
wo er sein Gegeniiber jeweils ansiedelt. Bei Loomba (2002:
238f.) heisst es dazu: «But <the powerful> and <the power-
less> are not unitary categories. [...] It is not the case that
only the very lowliest of the low can be understood as <true»
subalterns, worthy of being <recovereds. [...] But whoever
our subalterns are, they are positioned simultaneously
within several different discourses of power and of resis-
tance». Die unterschiedlichen Diskurse, an denen man teil-
nimmt, bringen jeweils neue Machtbeziehungen hervor,
wobei der theoretische Nutzen eben in jener Ablehnung der
Perspektive der Dichotomien liegen miisste.

100 | TSANTSA # 13 - 2008

ERMACHTIGUNG UND AUTORITAT

In der Beziehung zwischen Diawara und Rouch im Film las-
sen sich grundsdtzlich zwei Ebenen unterscheiden. Die erste
Ebene, die «innerfilmische» Ebene, stellt Diawara als den Fil-
memacher und Rouch als den Gefilmten dar. Auf dieser Ebene
scheint die Machtbeziehung eindeutig aufgeteilt zu sein: Dia-
wara dreht einen Film iiber Rouch, interviewt ihn, erforscht
seinen Lebensraum und teilt mit ihm sein Alltagsleben. Die
zweite Ebene kann man als die Meta-Ebene bezeichnen. Auf
dieser Ebene dreht sich das Verhdltnis um, wenn auch nicht
spiegelbildlich: Diawara dreht einen Film {iber Rouchs Filme,
wird somit einerseits zum Betrachter seiner Filme und posi-
tioniert sich andererseits in der Rolle des vormalig Erforsch-
ten und Rouch in der Rolle des europdischen Ethnografen.
Die scheinbar klare Machtrelation zwischen dem Filmenden
und dem Gefilmten wird aufgebrochen und der klassische
Bezug zwischen dem Filmemacher und seinem Gegeniiber
hinterfragt. Wird die Machtbeziehung auf den unterschiedli-
chen, sich gegenseitig bedingenden Ebenen bestimmt, geht
es hierbei auch immer um eine Dekonstruktion ebendieser
Machtbeziehungen. Die beiden Ebenen - die «innerfilmi-
sche» und die Meta-Ebene - vermischen und erganzen sich
und lassen klare Zuschreibungen und Rollenverteilungen
unmoglich werden. Rouch und Diawara stehen sich sowohl
als Filmemacher als auch als Gefilmte gegeniiber.

Auf der «innerfilmischen» Ebene ist Diawara in seiner
Rolle des Filmemachers der Ermittler und Rouch sein Infor-
mant, Diawaralegt so die Ermittlungspositionen fiir den Film
fest und siedelt die Autoritdt, das Erkenntnisprivileg, bei
sich an: «Rouch soll mein Informant sein. Ich bin der Ermitt-
ler. Wenn man eine Kultur studiert, gewinnt man nicht nur
Wissen, sondern auch Machty». Durch diesen Perspektiven-
wechsel wird die hegemoniale Autoritdt der westlichen Kul-
tur zum Gegenstand des Films. Diawara bedient sich in die-
sem Zusammenhang einiger Generalisierungen, um Rouch
zu untersuchen und zu beschreiben. Fast schon ironisch
erscheint es, wenn er sich, wie «jeder Anthropologe», fiir
«Rouchs habitat» interessiert, Rouchs Lebensraum entde-
cken und beschreiben will und Rouch als den «typischen
Franzosen» bezeichnet, da er nur ungern seine Privatsphare,
also seine Wohnung, fiir «Fremde» oder fiir Gdste zugdnglich
mache. Durch die - unterschwellige - Ironie dieser Aussa-
gen veranschaulicht Diawara, dass eine Kulturbeschreibung
immer auch Wertungen enthdlt, dass sie nicht neutral und
objektiv ist. Die Beschaffenheit der Machtrelation zwischen
dem Forscher und dem Erforschten spiegelt sich in der jewei-
ligen Darstellung wider. In diesen Bildern agiert Diawara als
der Wissensproduzent und bekrdftigt dadurch seine Macht-



position auf der «innerfilmischen» Ebene. Auf der anderen
Seite ist Rouch, der Erforschte, nicht von dem Filmemacher
Rouch und seinem Werk zu trennen. In den beiden «Lebens-
raum-Sequenzeny in Rouch in Reverse — Musée de 'Homme
und Rouchs Wohnung - zeigt sich, dass die «innerfilmische»
und die Meta-Ebene zwangsldufig miteinander verbunden
sein miissen. Diawara als der Filmende filmt Rouch als den
Filmemacher, und so ldsst sich Rouch in Reverse auch als Kri-
tik an Rouchs Filmen auffassen. Was nun aber ist das Beson-
dere an dieser Form - Film als Kritik am Film -, und inwie-
weit ldsst sich diese Form subversiv nutzen?

Diawara identifiziert Rouch als eine Schliisselfigur der
Anthropologie und den «Vater des ethnografischen Films»
und beschreibt ihn als den Vorreiter der Shared Anthropology,
die «den Afrikanern eine Stimme geben [sollte], die bis-
her nur «Objekte> der Untersuchungen waren». Gleichzeitig
charakterisiert Diawara die Anthropologie als eine verru-
fene und eng mit Bevormundung, Kolonialismus und Rassis-
mus verbundene Disziplin. Die Anthropologie sei der «meist
europdisch[e] Blick auf <primitive> Volker». Durch seine
Filme habe Rouch die Festschreibung eines bestimmten
Afrika-Bildes vorgenommen und beeinflusst. Dieses von
den Europdern gezeichnete Afrika-Bild sei geprdgt worden
von den bedrohten afrikanischen Traditionen und Sitten,
die auch Rouch durch seine Arbeit bewahren und schiitzen
wollte. Diawara verweist auf die Einseitigkeit dieses Bildes
- Rouch habe beispielsweise kaum «stddtische Afrikaner»
gefilmt - und wirft «dem Westen» vor, durch das Christen-
tum, den Kolonialismus und den Imperialismus genau das
Gegenteil bewirkt zu haben, ndmlich die Lebensweisen die-
ser Volker nicht geschiitzt, sondern zerstért zu haben. Dia-
wara will, wie er zu Beginn des Films verdeutlicht, heraus-
finden, ob Rouchs Shared Anthropology Einblicke in die
Beziehungen zwischen den Madchtigen und den Machtlosen
gewdhren konne, und zieht dementsprechend in der Einfiih-
rung, also der ersten Sequenz, den Vergleich zwischen sich
und Damouré, dem Protagonisten aus Rouchs Film Petit a
Petit (1969). Der Film handelt von einer Gruppe von Mdnnern
aus Niger, die ein Unternehmen haben und sich iiber den Bau
von Hochhdusern informieren wollen - aus diesem Grund
schicken sie Damouré nach Paris. Dort betreibt er «verkehrte
Ethnologie»?, entdeckt «totemistische Dinge» und ermittelt
beispielsweise den «typischen Pariser», und leistet so Kri-
tik an bestimmten Verfahren der Ethnologie (Hohenberger
1988: 236). «Ich heifle Manthia Diawara, ich lehre Film an
der Universitdt von New York und bin unterwegs nach Paris.

TSANTSA # 13 - 2008

Hier im Flugzeug fiihle ich mich wie Damouré, der von Niger

. nach Paris flog, um franzésische Sitten und Kultur in dem

Film Petit a Petit zu erforschen. Diese Reise ist etwas Beson-
deres. Ich drehe einen Film iiber Jean Rouch, der Petit a Petit
machte. Ich habe Rouchs Werk immer bewundert» (Diawara
in Rouch in Reverse). Damouré war als Rouchs Schiiler und
als sein Mitarbeiter an einer Vielzahl seiner Filmprojekte
beteiligt. Indem Diawara sich wie Damouré fiihlt, scheint
er sich einen Teil seiner Autoritdt als Forscher abzuspre-
chen und sich selbst in der Rolle des Erforschten oder des
Schiilers zu sehen. Dieser Vergleich wird ebenfalls deutlich
durch die Schnittfolge der ersten Szene in Rouch in Reverse,
die dieser Deutung vorarbeitet - die Reisen von Diawara und
Damouré nach Paris verlaufen parallel zueinander. Die auf-
einander folgenden Szenen aus Rouch in Reverse und Petit
a Petit sind so montiert, dass diese liickenlos ineinander
iibergehen und sich insofern erganzen, als sie eine Abfolge
von Handlungen darstellen. Damouré steigt ins Flugzeug,
in der ndchsten Szene sitzt Diawara dann bereits auf sei-
nem Platz. Diawara wird im Flugzeug im Profil gezeigt, die
Szene aus Petit a Petit beginnt daraufhin mit der Einblen-
dung von Damourés Profil. Beim Filmen der Landung in Paris
wird fiir den Zuschauer nicht deutlich, um welches Flugzeug
es sich handelt, Damouré und Diawara kommen sozusagen
gleichzeitig in Paris an. In dieser Sequenz sind die Uber-
schneidungen der «innerfilmischen» und der Meta-Ebene
besonders evident und veranschaulichen die Mehrdeutig-
keit und die Vielschichtigkeit der Forschungssituation. Dia-
wara befindet sich einerseits in der Position des Forschers
und des Filmemachers, der Rouchs Leben und seine Kul-
tur erforschen will - Rouch als den «typischen Franzosen»
- und die Methoden der Ethnologie in Frage stellt. Ande-
rerseits dreht er einen Film iiber den Filmemacher Rouch,
der in Petit @ Petit Damouré nach Paris schickt, der dort
zwar «verkehrte Ethnologie» betreibt, auf der anderen Seite
jedoch dabeivon Rouch beobachtet, erforscht und instruiert
wird. Diese Parallelen zwischen Diawara und Damouré wei-
sen auf Diawaras Zugehorigkeit zu den ehemals erforschten
Gesellschaften hin. Diawara, dhnlich wie Damouré, ist also
durch den Filmemacher Rouch ermdchtigt worden, Rouch in
Reverse zu drehen - in diesem Sinne bevormundet Rouch Dia-
wara und «ldsst ihn sprecheny.

Auch Rouch verweist auf die Gemeinsamkeiten zwischen
Diawara und Damouré, wenn er mit Diawara zusammen Paris
erforschen will, ebenso wie Damouré es in Petit  Petit getan
hat. Bezeichnet Rouch das Konzept und die Idee dieses Films

2Hohenberger verwendet den Begriff «verkehrte Anthropologiey, der in diesem Zusammenhang auch {ibernommen werden soll. Im allgemeinen

Kontext des Artikels soll von Reverse Anthropology gesprochen werden.

DOSSIER | 101



DOSSIER

jedoch als «eine Art Witz», zeigt sich, dass er Diawara in der
Rolle des Filmemachers von Rouch in Reverse, also auf der
«innerfilmischen» Ebene, nicht anerkennt und nicht ernst
nimmt, oder gar ridikulisiert: «Ich werde gerade gefilmt.
[...] Fiir Hollywood. Sie testen, ob ich Tarzan spielen kann»
(Rouch in Rouch in Reverse). Dies bestdrkt Rouch wiederumin
seiner Machtposition beziehungsweise bringt seine autori-
tative Haltung, den Anderen «sprechen zu lassen», zum Aus-
druck, andererseits ist es auch ein Beweis dafiir, dass Rouch
sich in der Rolle des Gefilmten nicht wieder findet. Diawara
beurteilt dies wie folgt: «Anhand der <Umkehr-Anthropo-
logie> habe ich etwas {iber Rouch und sein Volk gelernt. Es
war schwierig, die Verbindung [ power-relationship] zwischen
dem Informanten und dem Wissenschaftler, Rouch und mir
zu erhalten. Rouch fiihlte sich unwohl, sobald ich iiber Poli-
tik sprach. Er spielte gerne auf meine malische Identitdt
an, stellte mich gerne als seinen amerikanischen Freund
vor. Aber als Wissenschaftler nahm er mich leider weniger
ernst». Diawara bezeichnet die Verbindung auf der «inner-
filmischen» Ebene zwischen Rouch, dem Informanten, und
sich, dem Wissenschaftler, als power-relationship. Dennoch
verfallt Diawara immer wieder in die Rolle des Schiilers, so
auch, wenn er mit Rouch sein Filmmaterial bespricht, sich
Feedback holt, und Rouch ihm Tipps und Verbesserungsvor-
schldge gibt. Es scheint keine «Zusammenarbeit» zwischen
Gleichgesinnten beziehungsweise Gleichen zu sein - Rouch
und Diawara, die sich als Filmemacher gegeniiberstehen
-, und es wird deutlich, wie schwierig es sich fiir Diawara
gestaltet, tatsdchlich «die Kamera in die Hand zu nehmen»
und die Verbindung zwischen Rouch als dem Erforschten
und ihm als dem Forscher beizubehalten.

Als ein abschliessendes Beispiel soll die letzte Sequenz
genanntwerden,in der DiawarasichbeiRouch fiir die Erlaub-
nis bedankt, ihn filmen zu diirfen, und in der der Bruch mit
Rouchs Autoritdt besonders deutlich wird. «Frankreich ist
immer noch eine geschlossene Gesellschaft im Hinblick auf
die Schwarzen. Franzosen sind es nicht gew6hnt, Schwarze
als Professoren, Filmemacher, Arzte, Anwilte oder Wissen-
schaftler zu sehen. Das ist erstaunlich angesichts der Zahl
von Afrikanern, die an der Sorbonne ausgebildet werden.
Umkehr-Anthropologie> liess mich das Privileg erkennen,
das ich genoss, indem ich diesen Film machte, wohl wis-
send, dass Rouch zu vielen anderen <nein» gesagt hdtte. Ich
bedanke mich beiihm dafiir» (Diawara in Rouch in Reverse).
Er, Diawara, sei privilegiert durch die Mdglichkeit, einen
Film tiber Rouch zu drehen. Diese Danksagung wirkt wie ein
Zugestdndnis an die Ermdchtigung durch Rouch und somit
an die scheinbar offensichtlichen Machtverhdltnisse zwi-
schen dem Westen als dem Mdchtigen, und seinem Gegen-

102 | TSANTSA # 13 - 2008

iiber als dem Machtlosen. Doch diese Schlussworte lassen
sich auch als eine Offenlegung und damit ein Unterlau-
fen der Machtstrukturen verstehen. Einerseits gibt Dia-
wara vor, am dominanten Diskurs, in der Position, die ihm
zugeteilt wurde, teilzunehmen - er bedankt sich bei Rouch
und baut somit ein Abhdngigkeitsverhdltnis auf. Auf der
anderen Seite spiirt er die hegemonialen Machtstrukturen
auf und macht sie sichtbar, was es ihm wiederum ermdg-
licht, sie zu unterlaufen. Diawara benétigt die Erlaubnis,
das Einverstdndnis von Rouch, um dieses Filmprojekt zu
realisieren, wahrend der Ethnograf, der die westliche Kul-
tur vertritt, sich bei seinen «Gastgeberny, den Erforschten,
aufdrangt, denn «[n]iemand hat ihn [den westlichen Eth-
nografen; C.B.] eingeladen. Weshalb sollten sie {iberhaupt
mit ihm reden?» (Kohl 2002: 216).

REPRASENIATIONSMACHT UND MACHT
DER REPRASENTATION

Der zweite Strang in Rouch in Reverse verfolgt Diawaras
Verhdltnis zu den von ihm interviewten beziehungsweise
gefilmten, in Paris lebenden Afrikanern. In diesen Interview-
sequenzen will er die «neuen afrikanischen Stimmen» hor-
bar machen: «Dazu musste ich meine Kamera umdrehen, um
Leute wie mich, stddtische Afrikaner zu filmen, etwas, was
Rouch kaum getan hat». Der Gefahr der Homogenitdt dieser
Stimmen will er entgehen, indem er mit unterschiedlichen
Menschen {iber ihre unterschiedlichen Geschichten spricht.
Doch diese Verschiedenheiten l6sen sich auf im Hinblick auf
ihre Ansichten und die Bedeutung des «Schwarzseins» als
Selbst- und Fremdverstdndnis. Diawara identifiziert sich mit
den «Afrikanern in Parisy, die als die erganzenden Stim-
men, als ein Versuch des Aufbrechens des hegemonialen Tex-
tes, bezeichnet werden konnen. Trotzdem ist das Verhdltnis
zwischen Diawara, dem Filmemacher, und den «stddtischen
Afrikanerny, den Gefilmten, keine Interaktion von Gleichen.
Doch Diawaras Rolle als Filmemacher gestaltet sich in die-
sem Kontext neu und ldsst sich von seiner Positionierung in
Bezug auf Rouch unterscheiden und abgrenzen.

Vor Beginn des ersten Teils der Interviews mit den «stdd-
tischen Afrikanern» spricht Diawara in der vierten Sequenz
iiber Rouchs Film Chronique d'un été (1960), in dem «stdd-
tische Franzosen» iiber komplexe philosophische und psy-
chologische Zusammenhdnge und {iiber das politische
Geschehen der fiinfziger und sechziger Jahre reden und so
ein Bild der franzdsischen Gesellschaft dieser Zeit entwer-
fen. Der Vorwurf, Rouch spreche in seinen Afrikafilmen nie
direkt mit den Menschen, geht einher mit der Feststellung,



dass in diesen Filmen Totaleinstellungen von den Gefilmten
dominierten, die sie beim Ausiiben irgendeines Rituals oder
irgendeiner Tétigkeit zeigten (Georgakas et al. 1984: 58). In
Chronik eines Sommers dominieren hingegen die Nah- und
Detailaufnahmen der darin mitwirkenden Personen. Dia-
wara greift in den Interviewsequenzen die Themen aus Chro-
nik eines Sommers auf, die Anonymitédt der Stadt, den Ras-
sismus und das «moderne urbane Leben», an dem sie alle
teilnehmen - die «stddtischen Franzosen» und die «stdd-
tischen Afrikaner». Die Gesichter der «stddtischen Afrika-
ner» werden, wie die Gesichter der in Chronik eines Sommers
gefilmten Menschen, jeweils in Grossaufnahme gezeigt, sie
sprechen direkt in die Kamera. In diesen drei Interview-
sequenzen geht es ausschliesslich um die persénlichen
Erfahrungen der Gefilmten, ihren Bezug zur franzésischen
Gesellschaft und ihre Situation als «Afrikaner in Paris». Die
Interviewsequenzen wirken, sowohl in ihrer «Machart» als
auch in der Themenwahl, wie eine Fortsetzung beziehungs-
weise eine Erganzung zu Rouchs Film. «In Chronique brach-
ten Rouch und Morin die politischen Kernfragen der Zeit
zur Sprache: Die Krise in Belgisch-Kongo, Rassismus und der
algerische Unabhéngigkeitskrieg. Heute sind dieselben Fra-
gen wieder in den Schlagzeilen. Ich wollte mit einigen Afri-
kanern in Paris sprechen, um herauszufinden, was sich fiir
sie verdndert hat» (Diawara in Rouch in Reverse). Diawara
gliedert die Stimmen der «Afrikaner in Paris» auf filmischer
Ebene in den dominanten Diskurs ein, wodurch sie zu einem
Teil des filmischen Diskurses werden, um so auf einer «nicht-
filmischen Ebene» die fest etablierten, bindren Beziehungen
von Herrschaft und Widerstand zu unterminieren und auf-
zubrechen. Auch die Schnittfolge suggeriert diese Deutung:
Zwischen den einzelnen Gesprdchsausschnitten werden
Strassenziige eingeblendet, die Assoziationen mit der Stadt
hervorrufen. Die Kulisse des stddtischen Umfeldes ist die-
selbe wie in den Rouch-Sequenzen und dieselbe wie in Chro-
nik eines Sommers: Paris. Grimshaw (2001: 113) beschreibt
Chronik eines Sommers als «the hall of mirrors which is con-
temporary reality». Auch die Leben der «Afrikaner in Paris»
sind ein Teil der franzgsischen contemporary reality. Diawara
«offnet» dadurch die «geschlossene Gesellschaft» Frank-
reichs. Die Gefilmten sind «stddtische Afrikanery, die nicht
als die «stummen Exoten» gezeigt werden, sondern deren
Darstellung sich gegen diese Stereotypen und gegen den
Primitivismus wenden. Er schafft einen Raum, in dem sie
gehort werden und «ent-exotisiert» sie. Stand der Westen
fiir die Modernitat und die Erforschten fiir das Traditionale,
positioniert Diawara, der als der Filmemacher iiber die Repra-
sentationsmacht verfiigt, sie in der «Gleichzeitigkeit». Und
so zeigt sich auch im zweiten Strang des Films, dass Diawara
filmische Mittel einsetzt, um durch die Methode der Reverse

TSANTSA # 13 - 2008

Anthropology die Konstruktionen und Zuschreibungen des
hegemonialen Diskurses herauszufordern. Durch die Inter-
viewsequenzen verleiht Diawara sich zugleich personliche
Authentizitdt, er ist Teil dieser Widerstandsdynamiken,
wodurch er in seiner ethnografischen Autoritdt bekrdftigt
wird, die es ihm ermdglicht, die Meta-Erzahlung aufzubre-
chen und die Machtverhdltnisse zu relativieren. Seine Repra-
sentationsmacht als Filmemacher wird also bedingt durch
die Macht der Reprdsentation: erst wenn die Stimmen der
«Afrikaner in Paris» und dadurch auch Diawaras Stimme
gehort werden, sind sie nicht mehr subaltern, und nur so
kann sich der Status der Marginalisierten verandern.

FINALER SIEG?

Die unterschiedlichen Positionen, die die «Afrikaner in
Paris» und Rouch innerhalb des Machtfeldes einnehmen,
werden besonders deutlich im Ubergang zwischen den bei-
den letzten Sequenzen zueinander in Bezug gesetzt. Der
dritte Interview-Teil mit den «stddtischen Afrikanern»
endet mit folgender Aussage: «Der Traum geht weiter,
obwohl ich in Frankreich lebe. Denn es besteht eine Kluft
zwischen dem Traum und der Wirklichkeit, die ich hier
erfahre. Ich will den Traum nicht aufgeben, weil er mir bes-
ser gefdllt als die Wirklichkeit» (Djafode Sacko, ein «Afri-
kaner in Paris», in Rouch in Reverse). Die letzte Sequenz von
Rouch in Reversebeginnt daraufhin mit Rouchs Feststellung,
er springe in seine Trdume, um sie zu realisieren: «Wenn
es moglich ist, die Tiiren zu durchbrechen, die geschlossen
sind, um woanders hinzugehen... Und meine Freunde und
ich sind stark darin, aus der Wirklichkeit in unsere gemein-
samen Trdume zu springen» (Rouch in Rouch in Reverse).
Integriert Diawara die «stddtischen Afrikaner» auf der fil-
mischen Ebene in die franzosische Gesellschaft und posi-
tioniert sie dadurch in der «Gleichzeitigkeit», bedeutet
das nicht, dass sich dadurch die Hierarchisierung und die
Machtverhdltnisse egalisiert hdtten. Doch Diawara unter-
lduft die Machtstrukturen, indem er sie thematisiert und
die Verbindungen zwischen Rouch und den «Afrikanern in
Paris», also zwischen den Machtigen und den Machtlosen,
verdeutlicht und neu ordnet. Rouch sind durch seine Positi-
onierung im hegemonialen Diskurs als Mdchtiger die Mittel
und Moglichkeiten gegeben, seine Traume zu realisieren; so
konne er beispielsweise die Filme machen, die er machen
will, weil er seine eigene Kamera, Schneiderdume und ein
Tonstudio habe - Moglichkeiten, die den Marginalisierten
verwehrt bleiben, die fiir ihre Traume kdmpfen miissen,
wahrend Rouch in seine Trdume «springt». Doch in dieser
letzten Szene, in der Diawara sich bei Rouch bedankt, tref-

DOSSIER | 103



DOSSIER

fen alle Ebenen beziehungsweise alle Diskurse des Films
aufeinander. Wenn Rouchs «Sprung in die Trdume» bein-
haltet, dass er allein aus seiner Machtposition heraus, ohne
um Erlaubnis zu fragen, Filme drehen kann, die «Afrikaner
in Paris» jedoch fiir ihre Traume kdmpfen miissen, also Dia-
wara die Erlaubnis benétigt, ihn zu filmen, relativiert sich
Rouchs Machtposition. Rouchs Filme erfahren im Kontext
von Diawaras Film einen Bedeutungsverlust, sowohl durch
ihren realen Verfall?, als auch durch die Ergdnzung und das
symbolische Aufbrechen seines Films Chronik eines Sommers
durch die Stimmen der «Afrikaner in Paris». Das Erkennt-
nisprivileg liegt nicht mehr ausschliesslich bei Rouch.

Weder ist, wie aufgezeigt wurde, die Interaktion von
Diawara und Rouch, noch die zwischen Diawara und den
«Afrikanern in Paris» als eine Interaktion von Gleichen zu
verstehen. Wird im Film einerseits die ethnografische Auto-
ritdt Rouchs erdrtert und aufgebrochen, muss auf der ande-
ren Seite Diawaras Position als Filmemacher problematisiert
werden. Das Verhdltnis zwischen Diawara und Rouch wurde
dargestellt als eine Beziehung zwischen den Mdchtigen und
den Machtlosen, wobei die Rolle des Forschers und die des
Erforschten sich vermischen, um ununterscheidbar zu wer-
den. Die Machtbeziehung wird hier doppelt bestimmt, ein-
mal innerhalb des Films, indem Diawara als Filmemacher
und Rouch als Gefilmter auftritt. Andererseits begibt Dia-
wara sich auf eine «Meta-Ebene» und leistet mit seinem Film
Kritik an den Filmen Rouchs, dreht also einen Film iiber die
Filme, die ein Bild von Afrika pragten, und schreibt Rouch so
die Rolle des Mdchtigen, weil europdischen Ethnografen zu
und sieht sich selbst, durch seine Zugehdorigkeit zu den ehe-

BIBLIOGRAFIE

CONRAD Sebastian, RANDERIA Shalini

2002. «Geteilte Geschichten - Europa in einer postkolo-
nialen Weltw, in: ibid. (Hg.), Jenseits des Eurozentrismus
Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kultur-
wissenschaften, S. 9-49. Frankfurt /M.: Campus-Verlag.

DIAWARA Manthia
1995. Rouch in Reverse. 51 Minuten.

mals erforschten Gesellschaften, in der Rolle des Machtlosen
und Sprachlosen. Diese Konstruktionen und Zuschreibungen
werden durch die «innerfilmische» Ebene herausgefordert
und wieder aufgehoben. Eine klare Gegeniiberstellung von
hegemonialem Diskurs und Gegendiskurs ist nicht auszu-
machen. Anhand von Rouch in Reverse wird deutlich, dass
die Interpretationen der westlichen Wissenschaftler nicht
die einzigen und somit auch nicht die einzig autoritativen
bleiben konnen. Doch der Film macht auch deutlich, dass ein
Ubergang von einem Macht-Wissen-System in eine macht-
und konfliktfreie Zeitzone nicht mdglich ist. Ein «neuer eth-
nografischer Blick» muss die Briiche, die Komplexitdt und
die Heterogenitdt in der Meta-Erzdhlung lokalisieren und
die Konsequenzen, die sich daraus fiir Identitatskonstrukti-
onen und Machtkonstellationen ergeben, offen legen.

Und so ldsst sich abschliessend festhalten, dass Bedeu-
tungen nicht festgelegt sind, was impliziert, dass auch diese
Interpretationsarbeit nur ein Teil jenes Diskurses ist, den
zu analysieren sie beansprucht und so an der Konstitution
eines neuen Diskurses mitwirkt. Spiegelt diese Untersuchung
somit eine Lesart wider, ldsst sich festhalten, dass diese nur
eine von unzdhligen ist. Bedeutungen konnen neu besetzt
werden, was einerseits heisst, dass es keine «objektive Wahr-
heit» geben kann, auf der anderen Seite jedoch bedeutet,
dass eine Multiplizitdt von Interpretationen moglich ist. Im
Sinne Halls (2004: 163ff.) liesse sich sagen, «dass, gerade weil
Bedeutung nie endgiiltig fest zu schreiben ist, niemals ein
finaler Sieg erreicht werden kann. [...] Damit wird das Feld
eroffnet fiir <Politiken der Reprdsentations, fiir einen Kampf
um Bedeutung, der andauert und nicht beendet ist».

FABIAN Johannes
2002. Time and the Other. How Anthropology Makes its Object.
New York: Columbia University Press.

1999. «Prdsenz und Reprdsentation. Die Anderen und das
anthropologische Schreiben», in: Eberhard BERG und Martin
FUCHS (Hg.), Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise der ethnogra-
fischen Reprdsentation, S. 335-364. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

3 Diawara begleitet Rouch in Rouch in Reverse zum Nationalarchiv, wo Rouchs Filme restauriert werden miissen, um vor dem Verfall geschitzt zu
werden. «Rouch drehte Giber hundert Filme in Afrika, er wollte helfen, dort bedrohte Traditionen und Sitten zu bewahren. Heute, fast ein halbes
Jahrhundert spater, schiitzt das franzdsische Nationalarchiv seine Filme vor dem Verfall» (Diawara in Rouch in Reverse). Durch seine Filme, durch
das Studieren der fremden Kulturen habe Rouch zwar an Macht gewonnen, doch Idsst sich der Verfall seiner Filme gleichsetzen mit dem
Aufbrechen der festgeschriebenen Traditionen und dem westlichen Wissensprivileg.

104 | TSANTSA # 13 - 2008



GEORGAKAS Dan, GUPTA Udayan, JANDA Judy

1984. «Die Stdrke der visuellen Anthropologie - Ein
Interview mit Jean Rouch», in: Margarete FRIEDRICH et
al. (Hg.), Die Fremden sehen. Ethnologie und Film, S. 55-72.
Miinchen: Trickster Verlag.

GOTTOWIK Volker
1997. Konstruktionen des Anderen. Clifford Geertz und die
Krise der ethnografischen Reprdsentation. Berlin: Reimer.

GRIMSHAW Anna
2001. The Ethnographer’s Eye. Ways of Seeing in Anthropology.
Cambridge: Cambridge University Press.

GUPTA Akhil, FERGUSON James

1997. «Beyond «Cultures: Space, Identity, and the Politics
of Differencew, in: ibid. (Eds.), Culture. Power. Place.
Explorations in Critical Anthropology, S. 33-51. Durham;
London: Duke University Press.

GUTIERREZ RODRIGUEZ Encarnacion

2000. «Fallstricke des Feminismus. Das Denken «Kritischer
Differenzen> ohne geopolitische Kontextualisierung.
Einige Uberlegungen zur Rezeption antirassistischer und
postkolonialer Kritiky». http://them.polylog.org/2/age-de.
htm#sé4 (05.08.2007).

HALL Stuart

2004. «Das Spektakel der <Anderen», in: Juha KOIVISTO,
Andreas MERKENS (Hg.), Ideologie. Identitdt. Reprdsentation.
Ausgewdhlte Schriften 4, S. 108-166. Hamburg: Argument Verlag.

2002. «Wann gab es «das Postkoloniale>? Denken an der
Grenzey, in: Sebastian CONRAD und Shalini RANDERIA
(Hg.), Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven
in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, S. 219-246.
Frankfurt/M.: Campus Verlag.

HOHENBERGER Eva
1988. Die Wirklichkeit des Films. Dokumentarfilm,
ethnografischer Film, Jean Rouch. Hildesheim: Olms.

KOGGE Werner
2002. Die Grenzen des Verstehens. Kultur - Differenz —
Diskretion. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

KOHL Karl-Heinz

2002. «Dialogische Anthropologie - eine Illusion?», in: Iris
DARMANN, Christoph JAMME (Hg.), Fremderfahrung und
Reprdsentation, S. 209-225. Weilerswist: Velbriick.

TSANTSA i 13 - 2008

KRAMER Fritz

1978. «Die social anthropology und das Problem der
Darstellung anderer Gesellschaften», in: ibid.; Christian
SIGRIST (Hg.), Gesellschaften ohne Staat, Bd.1, Gleichheit und
Gegenseitigkeit, S. 9-27. Frankfurt / M.: Syndikat.

LAVAGNO Christian

2006. «Michel Foucault: Ethnologie der eigenen Kultur», in:
Stephan MOEBIUS und Dirk QUADFLIEG (Hg.), Kultur:
Theorien der Gegenwart, S. 42-50. Wiesbaden: Verlag fiir
Sozialwissenschaften.

LOOMBA Ania
2002. Colonialism / Postcolonialism. London; New York:
Routledge.

PETERMANN Werner
2004. Die Geschichte der Ethnologie. Wuppertal: Hammer.

ROUCH Jean
1961. Chronique d'un été. 85 Minuten.

1969. Petit a Petit. 90 Minuten.

TAUSSIG Michael
1997. Mimesis und Alteritdt. Eine eigenwillige Geschichte der
Sinne. Hamburg: Europdische Verlagsanstalt.

AUTORIN

Carena Brenner absolvierte im Januar 2006 das Studium

der Angewandten Kulturwissenschaften an der Universitat
Liineburg. Derzeit promoviert sie zu den Themen veranderte
Rahmenbedingungen der Anthropologie und ethnografischer
Film und ist Stipendiatin des Graduiertenprogramms «Theory
of Systems and Sociology of Normative and Cultural Processes»
der Universita degli Studi di Macerata und der Leuphana
Universitdt Liineburg. Ihre Forschungsschwerpunkte sind
die postkolonialen Theorien, Transkulturalismus, (kulturelle)
Globalisierung und Ethnografie bzw. Reverse Anthropology
insbesondere im Zusammenhang mit Film.

carenabrenner@yahoo.de

DOSSIER | 105



	Umkehrung der Macht? : Film als Kritik am Film

