
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 13 (2008)

Artikel: Umkehrung der Macht? : Film als Kritik am Film

Autor: Brenner, Carena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007336

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Schlagwörter: Reverse Anthropology ethnogratlscher Film • Postkolonialismus Cultural Studies

UMKEHRUNG DER MACHT?
FILM ALS KRITIK AM FILM

ABSTRACT: INVERSION OF POWER? FILMIC REPRESENTATIONS AS A CRITIQUE OF REPRESENTATION

Since the formal end of the European colonial hegemony, the discipline of anthropology has found itself confronted with a number

of unresolved problems concerning not only conventional ethnographic methods but also global systems of domination. The

colonial process deeply altered colonial societies and restructured contemporary realities; transnationalism and global migration
challenge the construction of fixed cultural and racial differences and thus undermine simple binary oppositions. Manthia

Diawara's film Rouch in Reverse can therefore be understood as an attempt to abandon the «grand narratives» and to undercut
the discourses concerning the powerful and the disempowered. With his «Reverse Anthropology», Diawara wants to challenge the

images that come «straight out of the textbooks of my francophone upbringing in Africa» revealing predetermined categories and

concepts of identity. In this sense, as Gupta and Ferguson (1997:47) point out, «changing the way we think about the relations of

culture, power, and space opens the possibility of changing more than our [anthropological] texts».

CARENA BRENNER

Die ethnografische «Krise der Repräsentation» hat deutlich

gemacht, dass die Darstellungsproblematik nicht
losgelöst von politischen und ideologischen Fragestellungen
zu betrachten und untrennbar mit den Fragen der Macht
verbunden ist. So werden die folgenden Ausführungen von
der Überlegung geleitet, wie der Einseitigkeit der
westlichen Ethnografie entgegengewirkt und die herrschenden

Machtstrukturen aufgebrochen werden können. Eine

Reverse Anthropology sollte nicht den blossen Austausch der

Pole bedeuten, die weiterhin in ihrer binären Logik gefangen

bleiben, sondern die Herausforderung des westlichen
Repräsentationsregimes anstreben, mit dem Anspruch der

Befreiung von der Bevormundung durch den ethnografi-
schen, kolonialen Blick. Als ein solcher Versuch des Aufbre-
chens der Meta-Erzählung ist Manthia Diawaras Film Rouch

in Reverse (1995) zu verstehen, der - zumindest im
englischsprachigen Raum - im Kontext gegenwärtiger Strömungen
der Anthropologie vielfach rezipiert wurde. Diawara, der

in Mali geboren ist, frankophon erzogen wurde und nun
in New York als Universitätsprofessor tätig ist, fliegt nach
Paris, um über Jean Rouch, den französischen ethnografi-
schen Filmemacher und sein viel diskutiertes und umstrittenes

Werk einen Film zu drehen. Rouch in Reverse lässt sich
in zwei Stränge unterteilen, die sich gegenseitig ergänzen.

Einerseits geht es in dem Film um die Beziehung
zwischen Diawara und Rouch, andererseits interviewt Diawara

in Paris lebende Afrikaner. Diawaras filmische
Auseinandersetzung mit Rouchs Methode der Shared Anthropology
umfasst somit eine doppelte Reflexion. Durch die Form des

«Films als Kritik am Film» und die komplexe Vielschichtigkeit

von Rouch in Reverse werden die festgeschriebenen

Machtverhältnisse unterminiert. Anhand der Methode
einer Reverse Anthropology, der «Umkehr-Anthropologie»1,
derer sich Diawara in seinem Film bedient, soll aufgezeigt
werden, dass nicht mehr eine Zentralperspektive
eingenommen werden kann und somit eine klare Aufteilung in
Hegemonial- und Gegendiskurs nicht mehr möglich ist.

AUFBRECHEN DER META-ERZÄHLUNGEN

Seit dem Ende der europäischen Kolonialherrschaft haben

sich die sozialen und politischen Bedingungen, unter denen

ethnografische Repräsentationen verfasst werden, gewandelt

(Gottowik 1997). Wurden die Erforschten durch den

«kolonialen Blick» des Europäers verdinglicht, konstituierte
sich der Gegenstandsbereich der Ethnologie durch die negative

Bestimmung in Abgrenzung zur «europäischen Kultur»
(Kramer 1978). Die Kolonialmächte als Wissensproduzenten

trugen zu einer Darstellung der Wirklichkeit in den Kolonien
bei, und «die Anderen», in den westlichen Diskurs
hineingerissen, erschienen somit als die Objekte von Wissen und

1 In den deutschen Untertiteln von Rouch in Reverse wird Reverse Anthropology mit «Umkehr-Anthropologie» übersetzt.

98 | TSANTSA # 13 • 2008: 98-105



TSANTSA # 13 2008

von Macht. Fabian (2002: 143) wirft den ethnografischen
Repräsentationen vor, den Anderen die «Gleichzeitigkeit»
zu verweigern: «Anthropology emerged and established itself

as an allochronic discourse; it is a science of other men
in another time. It is a discourse whose referent has been

removed from the present of the speaking /writing subject».
Zeit und Raum benennt er als ideologische Konstrukte, der

Westen stehe für Modernität und die Erforschten für das

Traditionale. «Die Anderen» würden zeitlich und geografisch

ausgegrenzt. Auch Gottowik (1997: 137) macht darauf
aufmerksam, dass «[djurch die Ausgrenzung des Anderen und
seine Abdrängung an den Rand eines gemeinsamen
raumzeitlichen Kontinuums [...] die Bedingungen für einen Dialog

mit dem Anderen zugunsten eines ungestörten Diskurses
über den Anderen in Abrede gestellt» würden. Im Hinblick
auf die Ethnografie bedeutet das die Reduktion der vielfältigen

sozialen Wirklichkeiten der Anderen auf eine einfache
Struktur, die sich dann eindeutig auf das Eigene beziehen
lässt. Eine solche Repräsentation lässt vom Fremden nicht
mehr übrig als eine Konstruktion, also dessen Othering. In
diesem Sinne sind die Anderen nicht einfach gegeben, sie

werden gemacht (Fabian 1999:337). «Erst die weltweite
praktische und theoretische Kritik am Kolonialismus hat diese

Einstellung als Ideologie erkannt und ihre Selbstverständlichkeit

als die des europäischen Ethnozentrismus bewusst

gemacht» (Kramer 1978: llf.). Seit der Kolonisierung - in
ihrem globalen und transkulturellen Kontext verstanden -
musste die Vorstellung einer Welt, bestehend aus separaten
Identitäten, aus voneinander unabhängigen Kulturen einer
Vielzahl von Paradigmen weichen. Jeder ethnische Absolutismus

sei zu einer unhaltbaren kulturellen Strategie geworden,

so Hall (2002), und eine Rückkehr zu einem «reinen»
und «unverfälschten» Ursprung der Kultur der Kolonisierten
habe sich dementsprechend als unmöglich erwiesen. Taussig

(1997: 250) spricht von einem «Aufweichen der Grenze»:

Durch das formelle Ende des Kolonialismus und der staatlichen

Autonomie der ehemaligen Kolonialländer werde die
Grenze - als künstliches kulturelles Gebilde - zunehmend

«unwirklich, kleingeistig und flüchtig». Denn das Ich sei

vom Anderen, gegen das es sich bestimmen müsse, nicht
mehr klar zu trennen. Die Konstruktion von Identität darf
daher nicht als etwas Fixierbares, sondern muss jenseits
einer binären Identitätslogik gedacht werden, sie ist
eingeschrieben in die Machtrelationen - Macht und Identität
stehen im wechselseitigen Verhältnis zueinander.

Die Ethnografie hat sich mit neuen, veränderten
Rahmenbedingungen auseinanderzusetzen, die die Suche nach
einem «postkolonialen», «umgekehrten» oder anders
ausdrückt: «neuen ethnografischen Blick» - einleiten. Der

Begriff «postkolonial» bezeichnet eine Denkweise, die
einen Widerstandsversuch darstellt, sich von den kolonialen

Konstruktionen zu lösen, ohne die Nachwirkungen
der Kolonialherrschaft zu suspendieren. Vielmehr liest die

Bezeichnung «postkolonial» die Kolonisierung als Teil eines

nationalen und transkulturellen globalen Prozesses neu und
bewirkt ein von Dezentrierung geprägtes Umschreiben der

früheren imperialen grossen Erzählungen mit der Nation
als Zentrum (Hall 2002). Den eurozentrischen Meta-Erzäh-

lungen können keine «reinen» oder «ursprünglichen»
afrikanischen Erzählungen entgegengesetzt werden (Conrad
und Randeria 2002). Dieser Argumentation folgend, geht
es laut Gutiérrez Rodriguez (2000) um das Aufspüren von
Brüchen - Heterogenität, Widersprüchlichkeit und Komplexität

- im hegemonialen Text. Der «selbstverständliche
Vertretungsanspruch», der der Meta-Erzählung eingeschrieben
ist, soll revidiert, die Idee der Ergänzung und der Umkehrung

der eigenen Perspektive zugelassen werden. Es muss
Kritik geleistet werden an eurozentrischen Perspektiven der

Kulturforschung und das Erkenntnisprivileg des Westens in
Frage gestellt werden (Kogge 2002). Das Problem der

ethnografischen Repräsentation im Hinblick auf den Machtaspekt

ist demnach nicht nur eine textuelle, sondern auch
eine politische Frage und nicht getrennt von der Alteritäts-
problematik zu sehen. «[C] hanging the way we think about
the relations of culture, power, and space opens the possibility

of changing more than our texts» (Gupta und Ferguson

1997: 47). Und so ist es nicht möglich, die Probleme der

Repräsentation zu überwinden, ohne die Machtverhältnisse
zu verändern, die die Darstellung problematisch machen.

Der Kampf gegen bestehende Machtverhältnisse ist immer
mit der Gefahr verbunden, dass die Normen und Werte, die
den dominanten Diskurs gestützt haben, im Gegendiskurs

wieder auftauchen, und die Diskurse, trotz eines
Austausches der Pole, sich weiterhin als Gegensätze gegenüberstehen

und in ihrer binären Logik gefangen bleiben. Macht

operiert immer, wie Hall (2004) schreibt, unter den

Bedingungen ungleicher Beziehungen. Weder die Mächtigen noch
die Machtlosen können, wenn auch nicht unter den gleichen
Bedingungen, vollständig ausserhalb des Operationsfeldes
der Macht stehen (Lavagno 2006). So sei Macht «weder eine

Kraft, mit der man ausgestattet ist, noch eine Institution
und stellt auch keine feste Struktur dar, sondern bezeichnet
einen umkämpften Bereich, in dem die Machtlosen fortwährend

von ihrer Machtlosigkeit und die Mächtigen fortwährend

von ihrer Macht überzeugt werden müssen. Macht im
Sinne Foucaults bezeichnet [...] nichts Substanzielles,
sondern Beziehungen - das ist das Wesentliche -, die die Verhältnisse,

in denen Menschen sich in einer Gesellschaft einrich-

D0SSIER | 99



DOSSIER

ten, jeweils in actu konstituieren» (Petermann 2004:1017).
In dieser Zirkulation der Macht ist Bedeutung durch
Repräsentation nicht endgültig festgelegt. Tragen die Wörter und
Bilder Konnotationen in sich, können diese nicht vollständig

kontrolliert werden, eine existierende Bedeutung kann

man sich aneignen, sie neu besetzen oder sie umkehren (Hall
2004). Das Ziel einer Reverse Anthropology, kann daher nicht
sein, neue binäre Oppositionen aufzuspüren und «unbewegliche

Differenzeinheiten» zu konstruieren. Sie muss
vielmehr den veränderten Bedeutungszuschreibungen gerecht
werden, welche einhergehen mit einem Aufbrechen sozialer

und kultureller Ordnungsvorstellungen.

MACHTBEZIEHUNGEN IN R0UCH IN REVERSE

Manthia Diawaras Film Rouch in Reverse soll anknüpfend an
die vorangegangen Überlegungen als ein solcher Versuch
des Aufbrechens der Meta-Erzählung verstanden werden.
Die Methode, derer er sich in seinem Film bedient, bezeichnet

Diawara selbst (in Rouch in Reverse) als Reverse Anthropology:

«Paris steckt für mich voller Kindheitserinnerungen,

voller Bilder, die direkt aus den Schulbüchern meiner

frankophonen Erziehung in Afrika stammen. In diesem

Film möchte ich diese Bilder herausfordern, mit dem, was
ich <Umkehr-Anthropologie> [Reverse Anthropology] nenne».
Wie werden diese ergänzenden «Gegenbilder» und
«Gegengeschichten» dargestellt und wo lassen sich Brüche aufzeigen?

Auf welchen Ebenen findet die Umkehrung statt?
Wenn weder die Mächtigen noch die Machtlosen, wie zuvor
konstatiert wurde, vollständig ausserhalb des Operationsfeldes

der Macht stehen, so lässt sich daraus ableiten, dass

auch Diawara sich innerhalb dieses Feldes zu positionieren
hat und nur innerhalb dessen agieren kann. In Rouch in
Reverse lassen sich verschiedene Machtbeziehungen erkennen.

Diawara macht diese zum Gegenstand seines Films, um
sie auf den unterschiedlichen (filmischen) Ebenen, die im

Folgenden benannt werden, zu unterminieren. Somit ist zu

fragen, in Bezug auf wen Diawara sich wie positioniert, und
wo er sein Gegenüber jeweils ansiedelt. Bei Loomba (2002:

238f.) heisst es dazu: «But <the powerful) and <the powerless)

are not unitary categories. [...] It is not the case that
only the very lowliest of the low can be understood as <true>

subalterns, worthy of being <recovered>. [...] But whoever

our subalterns are, they are positioned simultaneously
within several different discourses of power and of
resistance». Die unterschiedlichen Diskurse, an denen man
teilnimmt, bringen jeweils neue Machtbeziehungen hervor,
wobei der theoretische Nutzen eben in jener Ablehnung der

Perspektive der Dichotomien liegen müsste.

ERMÄCHTIGUNG UND AUTORITÄT

In der Beziehung zwischen Diawara und Rouch im Film lassen

sich grundsätzlich zwei Ebenen unterscheiden. Die erste

Ebene, die «innerfilmische» Ebene, stellt Diawara als den
Filmemacher und Rouch als den Gefilmten dar. Auf dieser Ebene

scheint die Machtbeziehung eindeutig aufgeteilt zu sein:

Diawara dreht einen Film über Rouch, interviewt ihn, erforscht
seinen Lebensraum und teilt mit ihm sein Alltagsleben. Die

zweite Ebene kann man als die Meta-Ebene bezeichnen. Auf
dieser Ebene dreht sich das Verhältnis um, wenn auch nicht
spiegelbildlich: Diawara dreht einen Film über Rouchs Filme,
wird somit einerseits zum Betrachter seiner Filme und
positioniert sich andererseits in der Rolle des vormalig Erforschten

und Rouch in der Rolle des europäischen Ethnografen.
Die scheinbar klare Machtrelation zwischen dem Filmenden
und dem Gefilmten wird aufgebrochen und der klassische

Bezug zwischen dem Filmemacher und seinem Gegenüber

hinterfragt. Wird die Machtbeziehung auf den unterschiedlichen,

sich gegenseitig bedingenden Ebenen bestimmt, geht
es hierbei auch immer um eine Dekonstruktion ebendieser

Machtbeziehungen. Die beiden Ebenen - die «innerfilmische»

und die Meta-Ebene - vermischen und ergänzen sich

und lassen klare Zuschreibungen und Rollenverteilungen
unmöglich werden. Rouch und Diawara stehen sich sowohl
als Filmemacher als auch als Gefilmte gegenüber.

Auf der «innerfilmischen» Ebene ist Diawara in seiner
Rolle des Filmemachers der Ermittler und Rouch sein
Informant, Diawara legt so die Ermittlungspositionen für den Film
fest und siedelt die Autorität, das Erkenntnisprivileg, bei
sich an: «Rouch soll mein Informant sein. Ich bin der Ermittler.

Wenn man eine Kultur studiert, gewinnt man nicht nur
Wissen, sondern auch Macht». Durch diesen Perspektivenwechsel

wird die hegemoniale Autorität der westlichen Kultur

zum Gegenstand des Films. Diawara bedient sich in
diesem Zusammenhang einiger Generalisierungen, um Rouch

zu untersuchen und zu beschreiben. Fast schon ironisch
erscheint es, wenn er sich, wie «jeder Anthropologe», für
«Rouchs habitat» interessiert, Rouchs Lebensraum entdecken

und beschreiben will und Rouch als den «typischen
Franzosen» bezeichnet, da er nur ungern seine Privatsphäre,
also seine Wohnung, für «Fremde» oder für Gäste zugänglich
mache. Durch die - unterschwellige - Ironie dieser Aussagen

veranschaulicht Diawara, dass eine Kulturbeschreibung
immer auch Wertungen enthält, dass sie nicht neutral und

objektiv ist. Die Beschaffenheit der Machtrelation zwischen
dem Forscher und dem Erforschten spiegelt sich in der jeweiligen

Darstellung wider. In diesen Bildern agiert Diawara als

der Wissensproduzent und bekräftigt dadurch seine Macht-

100 I TSANTSA # 13 • 2008



TSANTSA # 13 • 2008

position auf der «innerfilmischen» Ebene. Auf der anderen

Seite ist Rouch, der Erforschte, nicht von dem Filmemacher

Rouch und seinem Werk zu trennen. In den beiden «Lebens-

raum-Sequenzen» in Rouch in Reverse - Musée de l'Homme

und Rouchs Wohnung - zeigt sich, dass die «innerfilmische»
und die Meta-Ebene zwangsläufig miteinander verbunden
sein müssen. Diawara als der Filmende filmt Rouch als den

Filmemacher, und so lässt sich Rouch in Reverse auch als Kritik

an Rouchs Filmen auffassen. Was nun aber ist das Besondere

an dieser Form - Film als Kritik am Film -, und inwieweit

lässt sich diese Form subversiv nutzen?

Diawara identifiziert Rouch als eine Schlüsselfigur der

Anthropologie und den «Vater des ethnografischen Films»

und beschreibt ihn als den Vorreiter der Shared Anthropology,
die «den Afrikanern eine Stimme geben [sollte], die bisher

nur <0bjekte> der Untersuchungen waren». Gleichzeitig
charakterisiert Diawara die Anthropologie als eine verrufene

und eng mit Bevormundung, Kolonialismus und Rassismus

verbundene Disziplin. Die Anthropologie sei der «meist

europäisch [e] Blick auf <primitive> Völker». Durch seine

Filme habe Rouch die Festschreibung eines bestimmten
Afrika-Bildes vorgenommen und beeinflusst. Dieses von
den Europäern gezeichnete Afrika-Bild sei geprägt worden

von den bedrohten afrikanischen Traditionen und Sitten,
die auch Rouch durch seine Arbeit bewahren und schützen
wollte. Diawara verweist auf die Einseitigkeit dieses Bildes

- Rouch habe beispielsweise kaum «städtische Afrikaner»
gefilmt - und wirft «dem Westen» vor, durch das Christentum,

den Kolonialismus und den Imperialismus genau das

Gegenteil bewirkt zu haben, nämlich die Lebensweisen dieser

Völker nicht geschützt, sondern zerstört zu haben.

Diawara will, wie er zu Beginn des Films verdeutlicht, herausfinden,

ob Rouchs Shared Anthropology Einblicke in die

Beziehungen zwischen den Mächtigen und den Machtlosen

gewähren könne, und zieht dementsprechend in der Einführung,

also der ersten Sequenz, den Vergleich zwischen sich
und Damouré, dem Protagonisten aus Rouchs Film Petit à

Petit (1969). Der Film handelt von einer Gruppe von Männern

aus Niger, die ein Unternehmen haben und sich über den Bau

von Hochhäusern informieren wollen - aus diesem Grund
schicken sie Damouré nach Paris. Dort betreibt er «verkehrte
Ethnologie»2, entdeckt «totemistische Dinge» und ermittelt
beispielsweise den «typischen Pariser», und leistet so Kritik

an bestimmten Verfahren der Ethnologie (Hohenberger
1988: 236). «Ich heiße Manthia Diawara, ich lehre Film an
der Universität von New York und bin unterwegs nach Paris.

Hier im Flugzeug fühle ich mich wie Damouré, der von Niger
nach Paris flog, um französische Sitten und Kultur in dem

Film Petit à Petit zu erforschen. Diese Reise ist etwas Besonderes.

Ich drehe einen Film über Jean Rouch, der Petit à Petit
machte. Ich habe Rouchs Werk immer bewundert» (Diawara
in Rouch in Reverse). Damouré war als Rouchs Schüler und
als sein Mitarbeiter an einer Vielzahl seiner Filmprojekte
beteiligt. Indem Diawara sich wie Damouré fühlt, scheint
er sich einen Teil seiner Autorität als Forscher abzusprechen

und sich selbst in der Rolle des Erforschten oder des

Schülers zu sehen. Dieser Vergleich wird ebenfalls deutlich
durch die Schnittfolge der ersten Szene in Rouch in Reverse,

die dieser Deutung vorarbeitet - die Reisen von Diawara und
Damouré nach Paris verlaufen parallel zueinander. Die

aufeinander folgenden Szenen aus Rouch in Reverse und Petit
à Petit sind so montiert, dass diese lückenlos ineinander
übergehen und sich insofern ergänzen, als sie eine Abfolge
von Handlungen darstellen. Damouré steigt ins Flugzeug,
in der nächsten Szene sitzt Diawara dann bereits auf
seinem Platz. Diawara wird im Flugzeug im Profil gezeigt, die
Szene aus Petit à Petit beginnt daraufhin mit der Einblendung

von Damourés Profil. Beim Filmen der Landung in Paris

wird für den Zuschauer nicht deutlich, um welches Flugzeug
es sich handelt, Damouré und Diawara kommen sozusagen
gleichzeitig in Paris an. In dieser Sequenz sind die
Überschneidungen der «innerfilmischen» und der Meta-Ebene
besonders evident und veranschaulichen die Mehrdeutigkeit

und die Vielschichtigkeit der Forschungssituation.
Diawara befindet sich einerseits in der Position des Forschers

und des Filmemachers, der Rouchs Leben und seine Kultur

erforschen will - Rouch als den «typischen Franzosen»

- und die Methoden der Ethnologie in Frage stellt.
Andererseits dreht er einen Film über den Filmemacher Rouch,
der in Petit à Petit Damouré nach Paris schickt, der dort
zwar «verkehrte Ethnologie» betreibt, auf der anderen Seite

jedoch dabei von Rouch beobachtet, erforscht und instruiert
wird. Diese Parallelen zwischen Diawara und Damouré weisen

auf Diawaras Zugehörigkeit zu den ehemals erforschten
Gesellschaften hin. Diawara, ähnlich wie Damouré, ist also

durch den Filmemacher Rouch ermächtigt worden, Rouch in

Reverse zu drehen - in diesem Sinne bevormundet Rouch

Diawara und «lässt ihn sprechen».

Auch Rouch verweist auf die Gemeinsamkeiten zwischen
Diawara und Damouré, wenn er mit Diawara zusammen Paris

erforschen will, ebenso wie Damouré es in Petit à Petit getan
hat. Bezeichnet Rouch das Konzept und die Idee dieses Films

2 Hohenberger verwendet den Begriff «verkehrte Anthropologie», der in diesem Zusammenhang auch übernommen werden soll. Im allgemeinen
Kontext des Artikels soll von Reverse Anthropology gesprochen werden.

DOSSIER 1101



DOSSIER

jedoch als «eine Art Witz», zeigt sich, dass er Diawara in der

Rolle des Filmemachers von Rouch in Reverse, also auf der

«innerfilmischen» Ebene, nicht anerkennt und nicht ernst
nimmt, oder gar ridikulisiert: «Ich werde gerade gefilmt.
[...] Für Hollywood. Sie testen, ob ich Tarzan spielen kann»
(Rouch in Rouch in Reverse). Dies bestärkt Rouch wiederum in
seiner Machtposition beziehungsweise bringt seine autoritative

Haltung, den Anderen «sprechen zu lassen», zum
Ausdruck, andererseits ist es auch ein Beweis dafür, dass Rouch

sich in der Rolle des Gefilmten nicht wieder findet. Diawara

beurteilt dies wie folgt: «Anhand der Umkehr-Anthropologie)

habe ich etwas über Rouch und sein Volk gelernt. Es

war schwierig, die Verbindung [power-relationship] zwischen
dem Informanten und dem Wissenschaftler, Rouch und mir
zu erhalten. Rouch fühlte sich unwohl, sobald ich über Politik

sprach. Er spielte gerne auf meine malische Identität
an, stellte mich gerne als seinen amerikanischen Freund

vor. Aber als Wissenschaftler nahm er mich leider weniger
ernst». Diawara bezeichnet die Verbindung auf der
«innerfilmischen» Ebene zwischen Rouch, dem Informanten, und
sich, dem Wissenschaftler, als power-relationship. Dennoch

verfällt Diawara immer wieder in die Rolle des Schülers, so

auch, wenn er mit Rouch sein Filmmaterial bespricht, sich
Feedback holt, und Rouch ihm Tipps und Verbesserungsvorschläge

gibt. Es scheint keine «Zusammenarbeit» zwischen

Gleichgesinnten beziehungsweise Gleichen zu sein - Rouch

und Diawara, die sich als Filmemacher gegenüberstehen

-, und es wird deutlich, wie schwierig es sich für Diawara

gestaltet, tatsächlich «die Kamera in die Hand zu nehmen»

und die Verbindung zwischen Rouch als dem Erforschten
und ihm als dem Forscher beizubehalten.

Als ein abschliessendes Beispiel soll die letzte Sequenz

genannt werden, in der Diawara sich bei Rouch für die Erlaubnis

bedankt, ihn filmen zu dürfen, und in der der Bruch mit
Rouchs Autorität besonders deutlich wird. «Frankreich ist
immer noch eine geschlossene Gesellschaft im Hinblick auf
die Schwarzen. Franzosen sind es nicht gewöhnt, Schwarze

als Professoren, Filmemacher, Ärzte, Anwälte oder
Wissenschaftler zu sehen. Das ist erstaunlich angesichts der Zahl

von Afrikanern, die an der Sorbonne ausgebildet werden.

<Umkehr-Anthropologie> liess mich das Privileg erkennen,
das ich genoss, indem ich diesen Film machte, wohl
wissend, dass Rouch zu vielen anderen <nein> gesagt hätte. Ich
bedanke mich bei ihm dafür» (Diawara in Rouch in Reverse).

Er, Diawara, sei privilegiert durch die Möglichkeit, einen
Film über Rouch zu drehen. Diese Danksagung wirkt wie ein

Zugeständnis an die Ermächtigung durch Rouch und somit

an die scheinbar offensichtlichen Machtverhältnisse
zwischen dem Westen als dem Mächtigen, und seinem Gegen¬

über als dem Machtlosen. Doch diese Schlussworte lassen

sich auch als eine Offenlegung und damit ein Unterlaufen

der Machtstrukturen verstehen. Einerseits gibt
Diawara vor, am dominanten Diskurs, in der Position, die ihm
zugeteilt wurde, teilzunehmen - er bedankt sich bei Rouch

und baut somit ein Abhängigkeitsverhältnis auf. Auf der

anderen Seite spürt er die hegemonialen Machtstrukturen
auf und macht sie sichtbar, was es ihm wiederum ermöglicht,

sie zu unterlaufen. Diawara benötigt die Erlaubnis,
das Einverständnis von Rouch, um dieses Filmprojekt zu
realisieren, während der Ethnograf, der die westliche Kultur

vertritt, sich bei seinen «Gastgebern», den Erforschten,
aufdrängt, denn «[njiemand hat ihn [den westlichen Eth-

nografen; C.B.] eingeladen. Weshalb sollten sie überhaupt
mit ihm reden?» (Kohl 2002: 216).

REPRÄSENTATIONSMACHT UND MACHT

DER REPRÄSENTATION

Der zweite Strang in Rouch in Reverse verfolgt Diawaras

Verhältnis zu den von ihm interviewten beziehungsweise
gefilmten, in Paris lebenden Afrikanern. In diesen

Interviewsequenzen will er die «neuen afrikanischen Stimmen» hörbar

machen: «Dazu musste ich meine Kamera umdrehen, um
Leute wie mich, städtische Afrikaner zu filmen, etwas, was
Rouch kaum getan hat». Der Gefahr der Homogenität dieser

Stimmen will er entgehen, indem er mit unterschiedlichen
Menschen über ihre unterschiedlichen Geschichten spricht.
Doch diese Verschiedenheiten lösen sich auf im Hinblick auf
ihre Ansichten und die Bedeutung des «Schwarzseins» als

Selbst- und Fremdverständnis. Diawara identifiziert sich mit
den «Afrikanern in Paris», die als die ergänzenden Stimmen,

als ein Versuch des Aufbrechens des hegemonialen Textes,

bezeichnet werden können. Trotzdem ist das Verhältnis
zwischen Diawara, dem Filmemacher, und den «städtischen

Afrikanern», den Gefilmten, keine Interaktion von Gleichen.

Doch Diawaras Rolle als Filmemacher gestaltet sich in
diesem Kontext neu und lässt sich von seiner Positionierung in
Bezug auf Rouch unterscheiden und abgrenzen.

Vor Beginn des ersten Teils der Interviews mit den
«städtischen Afrikanern» spricht Diawara in der vierten Sequenz
über Rouchs Film Chronique d'un été (1960), in dem «städtische

Franzosen» über komplexe philosophische und
psychologische Zusammenhänge und über das politische
Geschehen der fünfziger und sechziger Jahre reden und so

ein Bild der französischen Gesellschaft dieser Zeit entwerfen.

Der Vorwurf, Rouch spreche in seinen Afrikafilmen nie

direkt mit den Menschen, geht einher mit der Feststellung,

102 | TSANTSA 813 • 2008



TSANTSA It 13 2008

dass in diesen Filmen Totaleinstellungen von den Gefilmten

dominierten, die sie beim Ausüben irgendeines Rituals oder

irgendeiner Tätigkeit zeigten (Georgakas et al. 1984: 58). In
Chronik eines Sommers dominieren hingegen die Nah- und
Detailaufnahmen der darin mitwirkenden Personen. Dia-

wara greift in den Interviewsequenzen die Themen aus Chronik

eines Sommers auf, die Anonymität der Stadt, den
Rassismus und das «moderne urbane Leben», an dem sie alle

teilnehmen - die «städtischen Franzosen» und die
«städtischen Afrikaner». Die Gesichter der «städtischen Afrikaner»

werden, wie die Gesichter der in Chronik eines Sommers

gefilmten Menschen, jeweils in Grossaufnahme gezeigt, sie

sprechen direkt in die Kamera. In diesen drei
Interviewsequenzen geht es ausschliesslich um die persönlichen
Erfahrungen der Gefilmten, ihren Bezug zur französischen
Gesellschaft und ihre Situation als «Afrikaner in Paris». Die

Interviewsequenzen wirken, sowohl in ihrer «Machart» als

auch in der Themenwahl, wie eine Fortsetzung beziehungsweise

eine Ergänzung zu Rouchs Film. «In Chronique brachten

Rouch und Morin die politischen Kernfragen der Zeit

zur Sprache: Die Krise in Belgisch-Kongo, Rassismus und der

algerische Unabhängigkeitskrieg. Heute sind dieselben Fragen

wieder in den Schlagzeilen. Ich wollte mit einigen
Afrikanern in Paris sprechen, um herauszufinden, was sich für
sie verändert hat» (Diawara in Rouch in Reverse). Diawara

gliedert die Stimmen der «Afrikaner in Paris» auf filmischer
Ebene in den dominanten Diskurs ein, wodurch sie zu einem
Teil des filmischen Diskurses werden, um so auf einer
«nichtfilmischen Ebene» die fest etablierten, binären Beziehungen

von Herrschaft und Widerstand zu unterminieren und
aufzubrechen. Auch die Schnittfolge suggeriert diese Deutung:
Zwischen den einzelnen Gesprächsausschnitten werden

Strassenzüge eingeblendet, die Assoziationen mit der Stadt
hervorrufen. Die Kulisse des städtischen Umfeldes ist
dieselbe wie in den Rouch-Sequenzen und dieselbe wie in Chronik

eines Sommers: Paris. Grimshaw (2001: 113) beschreibt
Chronik eines Sommers als «the hall of mirrors which is

contemporary reality». Auch die Leben der «Afrikaner in Paris»

sind ein Teil der französischen contemporary reality. Diawara

«öffnet» dadurch die «geschlossene Gesellschaft»
Frankreichs. Die Gefilmten sind «städtische Afrikaner», die nicht
als die «stummen Exoten» gezeigt werden, sondern deren

Darstellung sich gegen diese Stereotypen und gegen den

Primitivismus wenden. Er schafft einen Raum, in dem sie

gehört werden und «ent-exotisiert» sie. Stand der Westen

für die Modernität und die Erforschten für das Traditionale,
positioniert Diawara, der als der Filmemacher über die
Repräsentationsmacht verfügt, sie in der «Gleichzeitigkeit». Und

so zeigt sich auch im zweiten Strang des Films, dass Diawara
filmische Mittel einsetzt, um durch die Methode der Reverse

Anthropology die Konstruktionen und Zuschreibungen des

hegemonialen Diskurses herauszufordern. Durch die

Interviewsequenzen verleiht Diawara sich zugleich persönliche
Authentizität, er ist Teil dieser Widerstandsdynamiken,
wodurch er in seiner ethnografischen Autorität bekräftigt
wird, die es ihm ermöglicht, die Meta-Erzählung aufzubrechen

und die Machtverhältnisse zu relativieren. Seine

Repräsentationsmacht als Filmemacher wird also bedingt durch
die Macht der Repräsentation: erst wenn die Stimmen der

«Afrikaner in Paris» und dadurch auch Diawaras Stimme

gehört werden, sind sie nicht mehr subaltern, und nur so

kann sich der Status der Marginalisierten verändern.

FINALER SIEG?

Die unterschiedlichen Positionen, die die «Afrikaner in
Paris» und Rouch innerhalb des Machtfeldes einnehmen,
werden besonders deutlich im Übergang zwischen den beiden

letzten Sequenzen zueinander in Bezug gesetzt. Der

dritte Interview-Teil mit den «städtischen Afrikanern»
endet mit folgender Aussage: «Der Traum geht weiter,
obwohl ich in Frankreich lebe. Denn es besteht eine Kluft
zwischen dem Traum und der Wirklichkeit, die ich hier
erfahre. Ich will den Traum nicht aufgeben, weil er mir besser

gefällt als die Wirklichkeit» (Djafode Sacko, ein «Afrikaner

in Paris», in Rouch in Reverse). Die letzte Sequenz von
Rouch in Reverse beginnt daraufhin mit Rouchs Feststellung,
er springe in seine Träume, um sie zu realisieren: «Wenn

es möglich ist, die Türen zu durchbrechen, die geschlossen
sind, um woanders hinzugehen... Und meine Freunde und
ich sind stark darin, aus der Wirklichkeit in unsere gemeinsamen

Träume zu springen» (Rouch in Rouch in Reverse).

Integriert Diawara die «städtischen Afrikaner» auf der
filmischen Ebene in die französische Gesellschaft und
positioniert sie dadurch in der «Gleichzeitigkeit», bedeutet
das nicht, dass sich dadurch die Hierarchisierung und die
Machtverhältnisse egalisiert hätten. Doch Diawara unterläuft

die Machtstrukturen, indem er sie thematisiert und
die Verbindungen zwischen Rouch und den «Afrikanern in
Paris», also zwischen den Mächtigen und den Machtlosen,
verdeutlicht und neu ordnet. Rouch sind durch seine
Positionierung im hegemonialen Diskurs als Mächtiger die Mittel
und Möglichkeiten gegeben, seine Träume zu realisieren; so

könne er beispielsweise die Filme machen, die er machen

will, weil er seine eigene Kamera, Schneideräume und ein
Tonstudio habe - Möglichkeiten, die den Marginalisierten
verwehrt bleiben, die für ihre Träume kämpfen müssen,
während Rouch in seine Träume «springt». Doch in dieser
letzten Szene, in der Diawara sich bei Rouch bedankt, tref-

DOSSIER 1103



DOSSIER

fen alle Ebenen beziehungsweise alle Diskurse des Films
aufeinander. Wenn Rouchs «Sprung in die Träume»
beinhaltet, dass er allein aus seiner Machtposition heraus, ohne

um Erlaubnis zu fragen, Filme drehen kann, die «Afrikaner
in Paris» jedoch für ihre Träume kämpfen müssen, also Dia-

wara die Erlaubnis benötigt, ihn zu filmen, relativiert sich
Rouchs Machtposition. Rouchs Filme erfahren im Kontext
von Diawaras Film einen Bedeutungsverlust, sowohl durch
ihren realen Verfall3, als auch durch die Ergänzung und das

symbolische Aufbrechen seines Films Chronik eines Sommers

durch die Stimmen der «Afrikaner in Paris». Das

Erkenntnisprivileg liegt nicht mehr ausschliesslich bei Rouch.

Weder ist, wie aufgezeigt wurde, die Interaktion von
Diawara und Rouch, noch die zwischen Diawara und den

«Afrikanern in Paris» als eine Interaktion von Gleichen zu
verstehen. Wird im Film einerseits die ethnografische Autorität

Rouchs erörtert und aufgebrochen, muss auf der anderen

Seite Diawaras Position als Filmemacher problematisiert
werden. Das Verhältnis zwischen Diawara und Rouch wurde

dargestellt als eine Beziehung zwischen den Mächtigen und
den Machtlosen, wobei die Rolle des Forschers und die des

Erforschten sich vermischen, um ununterscheidbar zu werden.

Die Machtbeziehung wird hier doppelt bestimmt, einmal

innerhalb des Films, indem Diawara als Filmemacher
und Rouch als Gefilmter auftritt. Andererseits begibt
Diawara sich auf eine «Meta-Ebene» und leistet mit seinem Film

Kritik an den Filmen Rouchs, dreht also einen Film über die

Filme, die ein Bild von Afrika prägten, und schreibt Rouch so

die Rolle des Mächtigen, weil europäischen Ethnografen zu
und sieht sich selbst, durch seine Zugehörigkeit zu den ehe¬

mals erforschten Gesellschaften, in der Rolle des Machtlosen

und Sprachlosen. Diese Konstruktionen und Zuschreibungen
werden durch die «innerfilmische» Ebene herausgefordert
und wieder aufgehoben. Eine klare Gegenüberstellung von
hegemonialem Diskurs und Gegendiskurs ist nicht
auszumachen. Anhand von Rouch in Reverse wird deutlich, dass

die Interpretationen der westlichen Wissenschaftler nicht
die einzigen und somit auch nicht die einzig autoritativen
bleiben können. Doch der Film macht auch deutlich, dass ein
Übergang von einem Macht-Wissen-System in eine macht-
und konfliktfreie Zeitzone nicht möglich ist. Ein «neuer eth-
nografischer Blick» muss die Brüche, die Komplexität und
die Heterogenität in der Meta-Erzählung lokalisieren und
die Konsequenzen, die sich daraus für Identitätskonstruktionen

und Machtkonstellationen ergeben, offen legen.

Und so lässt sich abschliessend festhalten, dass

Bedeutungen nicht festgelegt sind, was impliziert, dass auch diese

Interpretationsarbeit nur ein Teil jenes Diskurses ist, den

zu analysieren sie beansprucht und so an der Konstitution
eines neuen Diskurses mitwirkt. Spiegelt diese Untersuchung
somit eine Lesart wider, lässt sich festhalten, dass diese nur
eine von unzähligen ist. Bedeutungen können neu besetzt
werden, was einerseits heisst, dass es keine «objektive Wahrheit»

geben kann, auf der anderen Seite jedoch bedeutet,
dass eine Multiplizität von Interpretationen möglich ist. Im
Sinne Halls (2004:163ff.) liesse sich sagen, «dass, gerade weil
Bedeutung nie endgültig fest zu schreiben ist, niemals ein
finaler Sieg erreicht werden kann. [...] Damit wird das Feld

eröffnet für (Politiken der Repräsentation), für einen Kampf

um Bedeutung, der andauert und nicht beendet ist».

BIBLIOGRAFIE

CONRAD Sebastian, RANDERIA Shalini
2002. «Geteilte Geschichten - Europa in einer postkolonialen

Welt», in: ibid. (Hg.), Jenseits des Eurozentrismus

Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und

Kulturwissenschaften, S. 9-49. Frankfurt/M.: Campus-Verlag.

DIAWARA Manthia
1995. Rouch in Reverse. 51 Minuten.

FABIAN Johannes

2002. Time and the Other. How Anthropology Makes its Object.

New York: Columbia University Press.

1999. «Präsenz und Repräsentation. Die Anderen und das

anthropologische Schreiben», in: Eberhard BERG und Martin
FUCHS (Hg.), Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise der ethnogra-

fischen Repräsentation, S. 335-364. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

3 Diawara begleitet Rouch in Rouch in Reverse zum Nationalarchiv, wo Rouchs Filme restauriert werden müssen, um vor dem Verfall geschützt zu

werden. «Rouch drehte über hundert Filme in Afrika, er wollte helfen, dort bedrohte Traditionen und Sitten zu bewahren. Heute, fast ein halbes

Jahrhundert später, schützt das französische Nationalarchiv seine Filme vor dem Verfall» (Diawara in Rouch in Reverse). Durch seine Filme, durch
das Studieren der fremden Kulturen habe Rouch zwar an Macht gewonnen, doch lässt sich der Verfall seiner Filme gleichsetzen mit dem

Aufbrechen der festgeschriebenen Traditionen und dem westlichen Wissensprivileg.

104 | TSANTSA # 13 • 2008



TSANTSA # 13 •2008

GEORGAKAS Dan, GUPTA Udayan, JANDA Judy
1984. «Die Stärke der visuellen Anthropologie - Ein

Interview mit Jean Rouch», in: Margarete FRIEDRICH et
al. (Hg.), Die Fremden sehen. Ethnologie und Film, S. 55-72.

München: Trickster Verlag.

G0TT0WIK Volker

1997. Konstruktionen des Anderen. Clifford Geertz und die

Krise der ethnografischen Repräsentation. Berlin: Reimer.

GRIMSHAW Anna
2001. The Ethnographer's Eye. Ways ofSeeing in Anthropology.

Cambridge: Cambridge University Press.

GUPTA Akhil, FERGUSON James

1997. «Beyond <Culture>: Space, Identity, and the Politics
of Difference», in: ibid. (Eds.), Culture. Power. Place.

Explorations in Critical Anthropology, S. 33-51. Durham;
London: Duke University Press.

GUTIERREZ RODRIGUEZ Encarnaciôn
2000. «Fallstricke des Feminismus. Das Denken <Kritischer
Differenzen) ohne geopolitische Kontextualisierung.
Einige Überlegungen zur Rezeption antirassistischer und

postkolonialer Kritik». http://them.polylog.Org/2/age-de.
htm#s4 (05.08.2007).

HALL Stuart
2004. «Das Spektakel der (Anderen», in: Juha K0IVIST0,
Andreas MERKENS (Hg.), Ideologie. Identität. Repräsentation.

Ausgewählte Schriften 4, S. 108-166. Hamburg: Argument Verlag.

2002. «Wann gab es <das Postkoloniale>? Denken an der

Grenze», in: Sebastian CONRAD und Shalini RANDERIA

(Hg.), Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven
in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, S. 219-246.

Frankfurt/M.: Campus Verlag.

HOHENBERGER Eva

1988. Die Wirklichkeit des Films. Dokumentarfilm,
ethnografischer Film, Jean Rouch. Hildesheim: Olms.

KOGGE Werner

2002. Die Grenzen des Verstehens. Kultur - Differenz -
Diskretion. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.

KRAMER Fritz
1978. «Die social anthropology und das Problem der

Darstellung anderer Gesellschaften», in: ibid.; Christian
SIGRIST (Hg.), Gesellschaften ohne Staat, Bd.l, Gleichheit und

Gegenseitigkeit, S. 9-27. Frankfurt/M.: Syndikat.

LAVAGNO Christian
2006. «Michel Foucault: Ethnologie der eigenen Kultur», in:
Stephan MOEBIUS und Dirk QUADFLIEG (Hg.), Kultur:
Theorien der Gegenwart, S. 42-50. Wiesbaden: Verlag für
Sozialwissenschaften.

LOOMBA Ania
2002. Colonialism/Postcolonialism. London; New York:

Routledge.

PETERMANN Werner

2004. Die Geschichte der Ethnologie. Wuppertal: Hammer.

ROUCH Jean

1961. Chronique d'un été. 85 Minuten.

1969. Petit à Petit. 90 Minuten.

TAUSSIG Michael
1997. Mimesis und Alterität. Eine eigenwillige Geschichte der

Sinne. Hamburg: Europäische Verlagsanstalt.

AUTORIN

Carena Brenner absolvierte im Januar 2006 das Studium
der Angewandten Kulturwissenschaften an der Universität
Lüneburg. Derzeit promoviert sie zu den Themen veränderte
Rahmenbedingungen der Anthropologie und ethnografischer
Film und ist Stipendiatin des Graduiertenprogramms «Theory
of Systems and Sociology of Normative and Cultural Processes»

der Université degli Studi di Macerata und der Leuphana
Universität Lüneburg. Ihre Forschungsschwerpunkte sind
die postkolonialen Theorien, Transkulturalismus, (kulturelle)
Globalisierung und Ethnografie bzw. Reverse Anthropology
insbesondere im Zusammenhang mit Film.

carenabrenner@yahoo.de

KOHL Karl-Heinz
2002. «Dialogische Anthropologie - eine Illusion?», in: Iris
DÄRMANN, Christoph JAMME (Hg.), Fremderfahrung und

Repräsentation, S. 209-225. Weilerswist: Velbrück.

DOSSIER 1105


	Umkehrung der Macht? : Film als Kritik am Film

