Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera

d'etnologia
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 13 (2008)

Artikel: Résister dans la division : articulations et désarticulations du pouvoir
chez les Mapuche de Neuquén (Argentine)

Autor: Kradolfer, Sabine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007334

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOSSIER

Mots-clés: Mapuche (Argentine) - Pouvoir - Systéme juridique - Autochtonie - Résistance politique

RESISTER DANS LA DIVISION

ARTICULATIONS ET DESARTICULATIONS DU POUVOIR

CHEZ LES MAPUCHE DE NEUQUEN (ARGENTINE)

ABSTRACT: RESIST THROUGH DIVISION. ARTICULATIONS AND DISARTICULATIONS OF POWER AMONG THE MAPUCHE OF NEUQUEN (ARGENTINA)

The scattered distribution of power among the various Mapuche communities and associations of the province of Neuquén, in the
north of the Argentine part of Patagonia, has allowed them to resist state hegemony as the Mapuche have succeeded in preserving
certain areas of relative autonomy by increasing the number of people holding of power. This particular situation allows for investigation
into the soft spots of power and the possibility of resistance against state hegemonies in which power takes diffuse, mobile, flexible
and unstable forms. The current situation juxtaposes and/or articulates various measures of legitimization along a continuum of
positions, on various levels of the social and political organization, which the Mapuche construct, re-appropriate and articulate
according to the contexts in which they find themselves. An understanding of local situations is only possible when one takes into
account the debates on indigenousness which take place at international, national and provincial levels.

SABINE KRADOLFER

Pour qui veut, aujourd’hui, entreprendre une recherche sur
les Mapuche, il est frappant de constater que ce peuple, qui
vit en Argentine et au Chili, présente des différences notoi-
res en terme d'organisation sociale et communautaire non
seulement entre ces deux pays mais aussi en fonction des
provinces argentines (Buenos Aires, La Pampa, Neuquén,
Rio Negro, Chubut y Santa Cruz) dans lesquelles se trou-
vent actuellement ces populations (Briones 2005). Jaime-
rais ici mattarder sur le cas de la province de Neuquén,
située au nord-ouest de la Patagonie argentine qui est une
zone d’'occupation mapuche depuis le XVII® siécle (Nicoletti
et Navarro Floria 2000: 49) pour montrer comment la suc-
cession des mesures concernant les populations autochto-
nes, prises par différents gouvernements, a influencé et
influence encore l'organisation des communautés et déter-
mine, en partie, les relations de pouvoir en leur sein.

Partant d'une anecdote de terrain, je montrerai com-
ment les rapports de pouvoir sarticulent au sein des com-
munautés rurales mapuche de maniére dynamique et sur
différents niveaux qui sont imbriqués et parfois conflic-
tuels. Pour comprendre cette dynamique du pouvoir ainsi
que les modalités de résistance qui lui sont liées, il faut
s'intéresser aux conditions imposées par U'Etat a ces com-
munautés pour leur permettre d'exister légalement en
tant que telles et de bénéficier ainsi d'un certain nombre
d'avantages socio-économiques, tout en respectant une

organisation et des régles internes basées essentiellement
sur la parenté. A ces différentes formes d'organisation
sociale et politique - faconnées dans le courant du der-
nier siécle par la succession de différents cadres légaux
quiseront discutés -, ainsi qu'aux positions de pouvoir qui
leur sont associées, est venue s'ajouter depuis la fin des
années 1980 une nouvelle figure: celle des dirigeant-e-s
issu-e-s d'associations mapuche de défense des droits des
peuples autochtones qui ont émergé, dans les villes, dans
la mouvance des fortes revendications indigénes de la fin
du XXe¢ siécle en Amérique latine. Je fais U'hypothése que
l'éparpillement du pouvoir a différents niveaux de l'orga-
nisation des communautés et des associations mapuche
leur a permis de résister fortement a 'hégémonie étatique
en multipliant leurs niveaux d'action méme si cette diver-
sification n'a pas fait U'objet de stratégies concertées’.

«MAIS QUI DECIDE ICI?»

Au début de l'année 1996, je suis arrivée en Argentine bien
déterminée a m'établir dans la province de Neuquén afin
d'y collecter les données nécessaires a la rédaction de ma
thése de doctorat (Kradolfer 2002, 2005). J'avais décidé
de débuter ma recherche de terrain par une période d'ob-
servation participante d'une année environ dans une com-
munauté mapuche que je connaissais bien. Pour ce faire, je

' Je tiens a remercier les trois lecteurs et lectrices anonymes qui ont assuré la révision de cet article pour leurs précieuses suggestions et commentaires.

80 | TSANTSA # 13 - 2008: 80-88



m’'étais auparavant assurée de la faisabilité de mon séjour
en demandant a quelques familles si elles seraient d’ac-
cord de m'accueillir, ce qu'elles avaient accepté. Ainsi, en
janvier 1996, aprés quelques jours dédiés aux retrouvailles
et a mon installation dans une maisonnée mapuche, jen-
trepris de commencer systématiquement ma recherche de
terrain, cette fois bien officialisée et délimitée dans le
temps par la bourse qui m'avait été octroyée? et qui rendait
ce séjour totalement différent des voyages effectués pré-
cédemment en 1992, 1994 et 1995, lesquels comportaient,
a mes yeux, une dimension de tourisme.

Forte de l'impression que je commencais véritablement
un travail, je résolus de m'adresser officiellement a la lonco®
de la communauté pour lui indiquer clairement les rai-
sons de ce séjour particulier et solliciter son autorisation
pour faire de cet endroit le point de départ de mes recher-
ches. Les années précédentes, j'étais souvent arrivée dans
la communauté durant l'été (janvier - février) avec des
parents de mes hotes qui venaient, eux aussi, partager
quelques jours ou semaines de vacances avec leurs familles
établies sur les contreforts de la Cordillére des Andes. Lors-
que nous passions en camionnette devant la maison de la
lonco, un signe de la main suffisait a la saluer et a l'infor-
mer de notre arrivée, signe tout a fait similaire a celui que
nous adressions aux autres personnes connues, croisées au
long du chemin. En 1996, ne voulant pas me rendre seule
chez la lonco et ayant de surcroit besoin de me procurer
un cheval pour me déplacer plus facilement, je m'enquis
auprés de mes hotes quant a la possibilité deffectuer cette
démarche le plus rapidement possible. Quelle ne fut alors
pas ma surprise lorsque Don Julio, le chef de la famille
dans laquelle je m'étais établie, me répondit de maniére
véhémente qu'il était totalement exclu daller demander
une quelconque autorisation a la lonco, que j'étais chez lui
parce qu'il en avait décidé ainsi et qu'il était le seul, en tant
que chef de famille, a pouvoir décider de qui séjournait, ou
non, sous son toit. J'étais, selon lui, libre daller ott bon me
semblait dans la communauté, libre de parler a qui je vou-
lais (tous étaient, par ailleurs, libre de répondre, ou non,
a mes questions) et la lonco n‘avait absolument rien a dire.

TSANTSA # 13 - 2008

Il conclut notre discussion en répétant plusieurs fois que
de surcroit la lonco ne faisait rien pour la communauté et
qu'elle était totalement inutile dans cette fonction, selon
lui, purement honorifique. La discussion était close!

J'avais compris qu'il ne servirait a rien d'insister, méme
si les recommandations éthiques et déontologiques de la
pratique anthropologique prévoient d'obtenir un certain
nombre d'autorisations parmilesquelles il me semblait que
devait figurer de plein droit celle de la lonco. La pratique
du terrain venait de me convaincre de lappréhension faus-
sée que j'avais des relations de pouvoir au sein des commu-
nautés. Cet événement me plongea dans un certain désar-
roi, dii au fait que ma position de chercheuse n'était pas
claire et que j'espérais de tout mon étre ne pas rencontrer
la lonco «par hasardy, ni devoir justifier de ma présence
auprés d'elle. Ce sentiment d'illégitimité me conduisit a
débuter mes observations dans la plus grande discrétion
et a éviter ostensiblement la lonco et sa famille. Finale-
ment, en adoptant un tel comportement, il sest trouvé que
jerespectais les limites invisibles qui séparaient la famille
étendue de mes hotes de celle de la lonco et reproduisait
les subdivisions internes de la communauté qui donnent
sens a l'organisation sociale mapuche. Mais cela, je ne lai
compris que beaucoup plus tard...

LES COMMUNAUTES RURALES MAPUCHE DE NEUQUEN,
DES ENTITES MOUVANTES AU GRE DES REGLEMENTATIONS

La véhémence des propos de Don Julio concernant la lonco
diminua sensiblement au moment ot il fut élu membre du
Comité directeur’ de la communauté et qu'il dut collabo-
rer officiellement avec elle. L'élection de Don Julio et des
autres membres du Comité, lonco y compris, ainsi que de
la Commission des réviseurs de comptes, eut lieu au cours
d'une assemblée réunissant toute la communauté (comuni-
dad en espagnol). Cette assemblée, qui porte le nom de viita
chraun (grande réunion), doit avoir lieu une fois par année
et étre consignée sous la forme dun procés-verbal, a trans-
mettre ala Direction des affaires indigénes (DAI) de la pro-

ZUne partie de ma recherche de terrain a été rendue possible par ['octroi, pour une durée de dix-huit mois, d'une bourse pour chercheuses et
chercheurs débutant-e's du Fonds national suisse de la recherche scientifique. Au final, je suis restée plus de trois ans sur le terrain et je m'efforce
d'y retourner réqulierement afin d'actualiser mes données et de suivre I'évolution de la question autochtone.

3 Le terme lonco est utilisé pour désigner les chef-fe-s des communautés; littéralement, il signifie «tétex. Historiquement seuls les hommes
accédaient a cette fonction mais depuis la transformation des modalités d'élections des /onco par les autorités argentines, que nous analyserons en

détail plus bas, quelques femmes ont accédé a cette charge.

“Toutes les traductions sont miennes. Dans la mesure du possible, j'ai traduit littéralement les termes espagnols. En ce qui concerne les termes mapuche,
dont la traduction n'est pas aussi aisée, j'ai préféré les conserver tels quels afin de respecter leur polysémie tout en indiquant leur signification.

DOSSIER | 81



DOSSIER

vince. Si cette maniére de procéder pour élire les autorités
d'une communauté mapuche nous semble familiére, c’est
bien parce qu'elle reléve d'une procédure et d'un fonction-
nement qui est similaire a ceux que nous observons dans
de nombreuses autres régions du monde et qui s'inspire
largement du mode de fonctionnement des organisations
civiles sans but lucratif en Argentine. Mais pourquoi les
communautés mapuche sont-elles régulées ainsi?

De fait, ce mode d'organisation a été imposé par la DAI
a partir de 1988 (loi 1759). Lors de ma recherche en 1996,
les trente-sept communautés mapuche avaient dd adop-
ter un statut type et se transformer en personnes juri-
diques pour avoir la possibilité d’accéder, par la suite, a
la propriété collective des terres occupées. Les commu-
nautés durent ainsi adapter, du moins formellement, leur
organisation politique et leur mode de fonctionnement au
schéma prévu pour un type particulier d'associations tout
a fait étranger au monde autochtone et réglementé par des
statuts écrits. Le seul effort destiné a donner une teinte
mapuche aux statuts est lutilisation du terme de chraun
qui remplace celui dassemblée ou réunion: on parle de viita
chraun (vita signifie grand) pour les assemblés générales
et de pichi chraun (pichi signifie petit) pour les réunions du
comité et de la commission des réviseurs de comptes: «pichi
chraun de la Comision directiva y la Comision revisora de
cuentas» (art. 26). Les organisations de défense du peuple
mapuche essayérent de répliquer en rédigeant des statuts
alternatifs® qui furent acceptés - par les autorités natio-
nales mais non par la province de Neuquén - en 1995 pour
reconnaitre la communauté de Kalfvkurd (Estatuto Autd-
nomo Kalfvkurd). Ces statuts alternatifs ont permis, jusqu’a
aujourd’hui, a faire reconnaitre une quinzaine dautres
communautés dans la province de Neuquén, en passant
outre les autorités provinciales et leurs directives particu-
liéres, pour se faire reconnaitre au niveau national.

Durant le dernier quart du XX® siécle, en Argentine
comme dans nombre dautres pays, la question autoch-
tone a pris de plus en plus d'importance sous la pression
conjointe du contexte local et de la scéne internationale
qui vit la création de forums (1984: Groupe de travail sur
les populations autochtones de VONU; 2002: Forum per-
manent sur les questions autochtones de 'ONU) ainsi que
l'élaboration de cadres juridiques (1989: Convention 169

de U0IT; 2007: Déclaration des droits des peuples autoch-
tones de 'ONU®) visant a régler les problémes que rencon-
trent lesindigénes dans leurs relations avec les Etats et les
populations non autochtones. Concrétement, en Argen-
tine, trois éléments majeurs sont a retenir:

>> En 1985, la loi fédérale 23.302 «Politique indigéne et
assistance aux communautés aborigénes» (qui n'en-
trera que trés lentement en vigueur) prévoit un certain
nombre de mesures en faveur des autochtones auxquels
elle ne s'adresse toutefois que pour autant qu'ils soient
réunis en communautés (cf. infra).

>> Dés le 11 aofit 1994, l'adoption d'une nouvelle Constitu-
tion nationale a permis la reconnaissance officielle de
«la préexistence ethnique et culturelle des peuples indi-
génes argentins» (art. 75, al. 17). Jusqu’a ce moment-
13, la précédente Constitution de 1853-1860 spécifiait a
larticle 67, al. 15, que le Congrés National devait «pour-
voir a la sécurité des frontieres, maintenir des relations
pacifiques avec les Indiens et favoriser leur conversion
au catholicisme» (cité par Falaschi 1996: 237).

>> Le 3 septembre 2000, I'Argentine a finalement ratifié
la Convention 169 de I'0IT qu'elle avait signée presque
dix ans auparavant en 1992.

Si nous revenons a la province de Neuquén, laspect fonda-
mental a retenir ici est quaujourd’hui encore - en suivant la
logique de la loi nationale 23.302 -, seuls les groupes mapu-
che qui forment des communautés rurales peuvent étre enre-
gistréslégalement: «On définit comme communauté indigéne
le groupe de familles qui se reconnait comme telle avec une
identité, une culture et une organisation sociale propres, qui
conserve des normes, des régles et des valeurs traditionnel-
les, qui parle ou a parlé une langue autochtone, qui partage
un habitat commun, qu'il soit regroupé ou dispersé; ou les
familles indigénes qui se regroupent en communautés pré-
sentant des caractéristiques identiques pour jouir des bénéfi-
ces delaloi 23.302 /85» (Ministerio de Bienestar Social 1988:
25). De ce fait, les petits éleveurs mapuche qui vivent hors
de ce type de structures ne bénéficient daucune des mesu-
res en faveur des populations autochtones et les Mapuche
établis en zones urbaines peinent a faire reconnaitre leurs
différences culturelles puisque la communauté rurale reste

5 Pour une étude détaillée de ces documents, voir Briones (1999) et Falaschi (1996).

¢ Ce document, adopté par I'Assemblée générale de I'ONU le 13 septembre 2007, a pu avoir une influence sur la question autochtone en raison du fait
qu'il a été discuté au sein d'un groupe de travail spécifique de I'ONU depuis 1994.

82 | TSANTSA # 13 - 2008



larchétype du mode de vie authentiquement mapuche, et par
conséquent de celui pour lequel il existe un cadre juridique.
Le terme de communauté est le terme par excellence utilisé
actuellement et de maniére récurrente par les Mapuche pour
définir leur mode de vie rural. Les activistes du mouvement
mapuche lui préférent parfois le terme de lof en mapudungun
(la langue mapuche) qui fait référence aux communautés
mapuche historiques. Certain-e-s Ancien-ne-s continuent
quant a eux de parler de reservas (réserves) ou d'agrupaciones
(regroupements) suivant en cela des terminologies légales
qui sont tombées en désuétude’.

Bien que ma premiére rencontre avec des Mapuche dans
la province de Neuquén efit lieu par une série de hasards,
jai décidé de m'intéresser en particulier a cette province
puisqu'elle a intégré la présence mapuche relativement tot.
En effet, la reconnaissance des communautés a eu lieu en
1964 avec la promulgation du décret provincial 737 «Réser-
ves de terres en faveur des groupements [agrupaciones] indi-
génes», quelques années seulement apres la création des
provinces patagoniques en 1955 (auparavant la Patagonie
et la Terre de Feu étaient des «Territoires nationaux» sous
administration fédérale). De tels aménagements en faveur
des autochtones ne verront le jour dans les provinces de Rio
Negro et de Chubut que, respectivement, dans les années
1980 et 1990. C'est ainsi que dés la création des provinces
patagoniques par la loi 14.408, le 15 juin 1955, la problé-
matique autochtone va se «provincialiser» puisque chaque
nouvelle entité va se doter d'un appareil juridique et politi-
que particulier (Briones 2005). A Neuquén, le décret de 1964
reconnait dix-huit «réserves» et leur octroie des droits col-
lectifs précaires d'occupation de certaines terres. Leur nom-
bre augmentera constamment et lexistence des nouvelles
réserves sera ratifiée par des décrets ultérieurs (977/66;
1039/72; 1588/ 86; etc.). A partir de 1988, ces entités chan-
geront de nom pour devenir des communautés. Elles pren-
nent alors le nom de leur chef, c'est-a-dire de la personne
qui entreprend les démarches avec UEtat afin de faire enre-
gistrer son groupe. A terme, et si les communautés remplis-
sent un certain nombre d’exigences, elles devraient pouvoir
accéder a la pleine propriété de leurs territoires, processus
qui n'a pas encore totalement abouti a l'heure actuelle. Les
raisons de ce traitement précoce et particulier de la popula-
tion mapuche sont a inscrire dans la genése méme de l'iden-

TSANTSA # 13 - 2008

tité de cette province qui, en cherchant a se démarquer de
U'Etat national, intégre la présence mapuche en mettant en
avant «le poids historique des Mapuche dans la formation de
la société et de lidentité régionales» (Briones et Diaz 1997:
n.p.). Ceci apparait en premier lieu dans la Constitution pro-
vinciale de 1957 (art. 239, al. d): «Les réserves et conces-
sions indigénes seront maintenues et méme agrandies. De
laide technique et économique sera fournie a ces groupes
pour les inciter a s'instruire et a utiliser rationnellement
les terres octroyées, afin d'améliorer les conditions de vie
de leurs habitants» (cité par Varela 1981: 96). L’Etat provin-
cial mettra alors en place un arsenal particulier de politi-
ques paternalistes d'intégration socioculturelle, de straté-
gies de développement et de mesures d’assistance destinées
aux populations autochtones vivant en communautés qui
aura un fort impact sur la structure de ces derniéres.

Les communautés actuelles sont formées de personnes
qui affirment descendre des familles et des individus isolés
qui ont survécu aux guerres menées, entre 1874 et 1885, par
l'armée argentine et qui se sont regroupés sur des territoires
généralement occupés avec ou sans permis; dans certains
cas, comme pour les communautés Curruhuinca, Namuncura
et Painemil, les terres ont été recues par les Mapuche en
récompense pour des services militaires. Ces guerres de
conquéte des territoires libres de la Patagonie sont connues
sous le nom de Conquista del Desierto® (Conquéte du Désert).
Elles conduisirent a la désarticulation totale de lorganisa-
tion sociale, politique et militaire autochtone a un point
tel que certains auteurs n'hésitent pas a parler de génocide
(voir notamment Navarro Floria 1999: 104-106). Jusqu'a ce
moment-1a, les autochtones avaient régné en maitres sur le
sud du continent américain entretenant des contacts par-
fois belliqueux, parfois pacifiques avec les colons qui peu-
plaient et s'appropriaient peu a peu leurs territoires des deux
cotés de la Cordillére des Andes. Les échanges commerciaux
entre ces populations étaient fréquents et les Mapuche
controlaient dimportants troupeaux de bétails, qu'ils fai-
saient circuler des pampas argentines vers la frontiére, sur
la riviere Bio-Bio, entre U'Etat chilien et les territoires mapu-
che libres de louest de la Cordillére des Andes. Ils contrd-
laient aussi d'immenses stocks de sel dans les pampas - le
sel était alors trés demandé puisqu'il servait a conserver la
viande exportée par bateau vers I'Europe. Ces biens étaient

" Dans cet article, j'ai choisi de suivre I'usage actuel, par conséquent j'utilise le terme de communauté. Cependant je respecte la terminologie
d'origine lorsque je cite des textes en espagnol et j'indique le terme traduit si celui-ci ne correspond pas tout a fait a celui utilisé en francais.

8 Les Mapuche préférent nommer cette époque /a Epoca de la Perdicion ('Epoque de la Ruine) ou simplement /a Perdicion puisque les territoires envahis
par les armées argentines n'étaient ni privés de populations, ni arides, comme pourrait le suggérer le terme de «désert. Pour plus d'informations quant
a ce qualificatif apposé par les autorités argentines aux territoires exempts de population «blanchey, voir Kradolfer et Navarro Floria (2006).

DOSSIER | 83



DOSSIER

échangés contre des marchandises manufacturées et cer-
taines alliances politico-stratégiques eurent lieu entre les
plus importants lonco mapuche, d'abord avec les Etats colo-
niaux, ensuite avec les Etats chilien et argentin. Lorgani-
sation sociale mapuche de cette époque reposait sur des lof,
groupes avant tout basés sur la parenté (famille élargie) et
qui s‘articulaient les uns aux autres par des réseaux de rela-
tions familiales, économiques, politiques et mémes militai-
res depuis que les pressions de larmée argentine se faisaient
plus fortes. Ce systéme bien organisé et hiérarchisé fut tota-
lement désarticulé au moment de la Conquéte du Désert et
les bandes de Mapuche qui survécurent aux assauts de lar-
mée durent, par la suite, se regrouper et se réinstaller sur
d'infimes parties du territoire qu'ils occupaient précédem-
ment et concentrer leurs forces dans 'élevage de petit bétail
et Uhorticulture pour assurer leur survie.

COMMENT L'ETAT (RE)DEFINIT CE QUE DOIT ETRE
UN CHEF TRADITIONNEL

Revenons maintenant a la fonction de lonco, telle quelle
m’apparut lors de mon arrivée dans les communautés, fonc-
tion qui était, et est encore, régulée par les normes prévues
dans le statut type. Javais été informée par des fonction-
naires, des anthropologues et des médecins du fait que le ou
la lonco est véritablement chef-fe de la communauté et que
toutes les décisions importantes lui reviennent ainsi qu'a
son conseil (comision directiva) formé de six personnes, selon
larticle 22 du statut type. Leur élection par le chraun de la
communauté pour une durée de deux ans renouvelables se
fait au scrutin majoritaire, le vote est secret’ (art. 24). Tous
les membres de la communauté agés de plus de 18 ans ont le
droit de voter et d’étre élus. Pour comprendre comment I'Etat
provincial définit ce quest un-e chef-fe (et un-e deuxiéme
chef-fe), il faut se pencher sur la définition de cette fonc-
tion: «[les chef-fe-s] représentent la communauté [agrupa-
cion] en tant quautorité maximale et ont les attributions et
obligations suivantes: a) convoquer et présider les réunions
[pichi chraun] du comité; b) signer les procés-verbaux des
réunions conjointement avec le secrétaire et signer avec le
trésorier les engagements financiers pris par le comité; c)
veiller a la bonne marche administrative de la communauté

[...]; d) représenter la communauté dans ses relations publi-
ques; e) [...] avoir une deuxiéme voix dans les réunions du
comité en cas de vote ex-aequo; f) résoudre toutes les situa-
tions urgentes qui font partie de leur mandat» (art. 30).

Dans son besoin de créer des structures stratifiées repré-
sentées par un-e seul-e chef-fe - et par conséquent un-e
seul-e interlocuteur- trice privilégié-e -, les autorités pro-
vinciales ont suscité le 6 juin 1970 la création d'une organi-
sation faitiére: la Confederacion indigena neuquina (CIN)™.
Dans le cadre d'une rencontre, organisée par le gouverneur
et par 'évéque de la province" et réunissant une trentaine
de représentant-e-s mapuche (essentiellement des lonco),
les statuts de cette organisation ont été votés et son comité
a été élu. A la téte de la CIN se trouvent un lonco™ et un
comité qui deviennent les interlocuteurs mapuche du gou-
verneur de la province. Cet organe exécutif est élu, d'abord
tous les ans, puis tous les deux ans, par le Parlement (Par-
lamento) de la CIN qui regroupe les chef-fe-s de toutes les
communautés mapuche de la province. Le réle principal de
la CIN est d’arbitrer les problémes intra- et intercommunau-
taires ainsi que d'intervenir comme intermédiaire dans les
relations avec les autorités provinciales, notamment pour
obtenir la propriété collective des terres. Ainsi, non content
de décider de l'élection des lonco au sein des communautés,
I'Etat provoque, avec la création de la CIN, la mise en place
d‘une structure hiérarchique avec un seul représentant a sa
téte. Comme nous lavons vu dans lanecdote relatée au début
de ce texte, les Mapuche fonctionnent selon une logique de
segmentation du pouvoir entre les différent-e-s chef-fe-s
de famille et saccommodent, de ce fait, difficilement de
lexistence d'un-e et d'un-e seul-e lonco au sein des commu-
nautés. C'est pourquoi l'arbitrage intra-communautaire du
lonco de la CIN semble totalement étranger a l'organisation
sociale mapuche. Lon peut vraisemblablement imaginer que
la création de la CIN obéissait plus a une volonté politique
provinciale de créer des structures mapuche cohérentes avec
le systéme politique non mapuche que de favoriser l'organi-
sation et la coopération entre communautés.

Peu a peu, dautres acteurs et actrices mapuche vont
intégrer les sphéres supérieures de la CIN et utiliser cette
derniére pour se retourner contre le gouvernement provin-

9 Selon mes observations, ce vote se fait plutot a main levée, le vote secret tel qu'il est prévu dans les statuts étant difficile a mettre en ceuvre au

sein de populations partiellement analphabétes.

"0 Depuis le début des années 1990, cette organisation porte le nom de Confederacién mapuche neuquina (CMN).

""Ce lien entre autorités étatiques et autorités ecclésiastiques rappelle la longue tradition de rapports privilégiés entre Etat et Eglise en Amérique latine.

2 Jusqu'a présent cette charge a toujours été occupée par un homme.

84 | TSANTSA 113 - 2008



cial. En effet, outre les communautés rurales, dautres grou-
pes mapuche se sont formés dans les villes aprés le retour a
la démocratie en 1983%. Il sagit essentiellement d'associa-
tions de défense des droits des autochtones et/ ou de revi-
talisation culturelle (rituels, langue mapuche, artisanat...)
qui se sont fortement développées au début des années 1990
dans le contexte de linternationalisation des mouvements
autochtones. Elles regroupent de jeunes Mapuche issu-e-s
de familles qui ont quitté les communautés pour s'installer
dans les périphéries urbaines en quéte dune vie meilleure.
Certaines de ces organisations sont relativement bien arti-
culées aux mouvements politiques autochtones sur la scéne
internationale et elles bénéficient du soutien d'ONG qui les
assistent tant logistiquement et techniquement que finan-
ciérement. A la téte de ces groupes, une nouvelle catégorie
de détenteurs-trices de pouvoir s'est peu a peu installée
soit par cooptation, soit par le biais d’élections’. On peut
considérer ces personnes comme des «passeuses culturel-
les» pour reprendre Uexpression de Bierschenk et al. (2000)
puisqu'elles sont a la fois autochtones et qu'elles ont acquis,
au contact de la société dominante et en s’y intégrant indi-
viduellement, les compétences nécessaires a la négociation
avec les organismes étatiques et internationaux; elles se
trouvent de ce fait dans une position d'intermédiaire entre
I'Etat et les communautés.

Les associations urbaines de Neuquén choisissent dés
le début de leurs activités de travailler en collaboration
étroite avec les communautés rurales'® qu'elles considérent
comme étant les dépositaires du «seul et vrai» mode de vie
mapuche. Au début des années 1990, des voix divergen-
tes au sein des communautés critiquent lattitude de col-
laboration de la CMN* avec les autorités gouvernementa-
les locales alors méme que certaines associations urbaines
se rapprochent de cette organisation faitiére. Certain-e-s

TSANTSA # 13 - 2008

dirigeant-e-s urbain-e-s étant aussi membres de commu-
nautés rurales nouvellement créées, ces personnes inté-
grent peu a peu les activités de CMN, jusqu’a occuper des
responsabilités au sein de son comité directeur. En 1992,
une nouvelle organisation fédérant les organisations urbai-
nes et la CMN est créée: la Coordinadora de organizaciones
mapuche (COM)¥. Actuellement, plusieurs personnes issues
des associations urbaines ont été élues a des postes impor-
tantes au sein de la COM et pilotent de ce fait, en partie, les
activités de la CMN en suivant une politique d’'opposition
systématique a UEtat provincial qui conduit a des dissen-
sions et des conflits locaux.

LE PARTAGE DU POUVOIR

Alors que larticle 8 du statut type prévoit que «Le chef
dune communauté [poblacion] est chargé de décider de lad-
mission d'une nouvelle famille ou d'un nouveau membrey,
comment comprendre que mon informateur privilégié, Don
Julio, puisse nier a la lonco de sa communauté le pouvoir
de controler l'établissement de nouvelles personnes dans la
communauté? Si je ne demandais pas a devenir membre de
plein droit de la communauté, javais cependant annoncé
que jallais y séjourner durant une longue période et, en
cela, il semblait que l'accord de la lonco était souhaitable.

Aprés quelques semaines de recherche de terrain dans
la communauté, je commencais a identifier clairement un
certain nombre de divisions internes qui suivaient la struc-
ture de parenté®. Les communautés de la province de Neu-
quén sont généralement endogames, la résidence est patri-
locale pour les hommes et virilocale pour les femmes et la
descendance patrilinéaire, ce qui conduit a la création de
groupes de résidence formés d'un pére et de ses fils, puis

8 Pendant la période de dictature militaire qui a duré de 1976 a 1983, les organisations indigenes les plus radicales disparurent et leurs dirigeant-e-s

furent persécuté-e-s.

" Les criteres d'acces aux fonctions dirigeantes des organisations ne sont pas toujours clairement explicités et le fait que des mémes personnes
occupent le sommet de ces hiérarchies depuis plus d'une dizaine d'années conduit parfois a des accusations de népotisme de la part de membres

des associations.

5 Dans la province voisine de Rio Negro, le mouvement mapuche (Consejo Asesor Indigena) décidera quant a lui de lutter contre I'exploitation
économique des petits éleveurs autochtones en s'alliant aux autres organisations de défense des petits producteurs, adoptant en cela une politique

de classe et non de différence ethnique.

16 Cette attitude critique conduit aussi au changement du nom de la CIN qui devient CMN (Confederacién mapuche neuquina), puisque le terme
«indigéney considéré comme synonyme d'«indigent» est jugé peu approprié dans ce contexte.

" 'émergence des organisations urbaines, leurs développements et leur intégration au sein de la CMN est décrit dans Briones (1999: chapitre 2).

8 Lorsque je parle de la parenté mapuche, je fais référence au systeme semi-complexe que j'ai observé et qui s'éloigne de celui (de type omaha)
identifié par Faron (1961) au Chili comme je I'ai montré dans ma these (Kradolfer 2005).

DOSSIER | 85



DOSSIER

de ses petits-fils, qui se partagent un territoire commun et
dans lesquels 'homme le plus agé (plus rarement sa veuve)
détient le pouvoir. A la mort de celui-ci, le groupe se seg-
mente en autant de nouveaux groupes qu'il y a de fils. Rapi-
dement, je me rendis compte que Don Julio ne m'envoyait
visiter qu'une partie de la communauté en compagnie de son
plus jeune fils. S'il n'est pas possible, comme pour d’autres
organisations communautaires andines, d’identifier clai-
rement des moitiés opposées, dans la communauté ol je
séjournais, je fus en mesure de reconnaitre lexistence de
cing groupes de parenté formés d'un ou d'une aieul-e et de
sa descendance. Au début de ma recherche je n'ai eu accés
qua deux de ces groupes (ceux de Don Julio et du mari de
sa sceur’), puis jai finalement rencontré des membres des
cing familles étendues qui forment la communauté a loc-
casion de rituels (nguillatun), d'enterrements, de mariages,
etc. Alors que ces moments privilégiés réunissent la com-
munauté dans son ensemble, il n'est pas rare d'y observer
que les relations sont plus tendues entre certains groupes,
méme si les Ancien-ne-s profitent de loccasion pour discu-
ter chaleureusement entre elles et eux.

Dans toutes les communautés que jai visitées durant
ma recherche de terrain, dés que je mattardais dans des
familles, je pouvais observer des divisions internes au sein
de leur communauté. Je n'ai pu observer quune fois l'une
d’entre elles, celle de Don Julio, fonctionner véritablement
comme un «tout», dans une fusion collective d'intéréts. Ce
fut au moment de la visite des fonctionnaires de la Direccion
de tierras de la provincia Neuquén (Direction du Territoire
de la Province de Neuquén) qui venaient parcourir les limi-
tes territoriales de la communauté dans le but d’établir un
titre de propriété collective en son nom. Pendant les réu-
nions préliminaires a cette visite, des divergences étaient
apparues entre les cing familles, chacune essayant de tirer
des avantages particuliers en revendiquant des droits sur
les terrains utilisés par dautres familles. Cependant, au
moment oil les fonctionnaires commencérent a prétendre
que la limite ouest du territoire revendiqué par les Mapu-
che était située quelques dizaines de metres plus a lest,
c'est toute la communauté qui d'une seule voix s'opposa aux
fonctionnaires, refusant de reconnaitre la nouvelle mesure
fonciére alors que ce déplacement de limite ne portait pré-
judice qu'a une famille. C'est la seule occasion ou, a partir
de ma position au sein de la famille de Don Julio, jai vu
cette communauté affirmer fortement lunion a laquelle les
Mapuche ne manquent jamais de faire allusion lorsqu'ils

parlent de l'unité que représente leur communauté: «Nous
sommes tous unis, tous fréresy, «Toute la communauté par-
ticipe dans un méme élan aux rituels», etc. Cependant,
l'union de ce «tout» formé par la communauté qui se pré-
sentait unie derriére la lonco ne dura que le temps de la
visite, c’est-a-dire quelques heures. Dés notre retour a la
maison, Don Julio ne manqua pas de s'énerver contre la
lonco qu'il ne jugeait pas capable de négocier adéquatement
avec les représentants du gouvernement.

Finalement, jai compris que la non-reconnaissance de
lautorité de la lonco par Don Julio était liée a la position
de ces deux personnes dans la structure de parenté de la
communauté. En effet, bien qu'étant de lointains cousins
descendant en ligne directe dun ancien lonco, Don Julio
était maintenant 'homme le plus agé du groupe domesti-
que qui lentourait. Il se considérait dés lors comme étant la
seule personne habilitée a me permettre de séjourner dans
la communauté, puisque je m'étais établie chez lui. Ces sub-
divisions communautaires que lon peut considérer comme
autant de segments fonctionnent, de maniére similaire au
modele présenté par Evans-Pritchard pour les Nuer (1978),
selon des dynamiques dagrégation - comme dans le cas de
la visite des fonctionnaires de la Direction du territoire - ou
de division, lorsquune personne, comme Don Julio, refuse
de reconnaitre lautorité conférée a une autre personne parce
qu'elle nappartient pas a son segment. Ces lignes de divi-
sions peuvent dans certains cas aboutir a la scission des com-
munautés comme cela fut le cas pour les «nouvelles» com-
munautés de Raquitue, Placido Puel et Hiengueyhual qui se
sont respectivement séparées de celles de Caiiicul, Puel et
Aigo. Dans ma these (Kradolfer 2005), je montre que ces scis-
sions se font selon une logique similaire aux divisions qui
avaient lieu avant la Conquéte du Désert en 1885, lorsque des
familles (segments) quittaient un groupe pour former une
nouvelle entité autonome ou pour en rejoindre une autre.
Actuellement, lenfermement des communautés sur des ter-
ritoires limités oblige celles-ci a cohabiter, méme lorsque les
différent-e-s chef-fe-s de famille ne s'entendent plus.

CONCLUSION

Comme nous venons de le voir, la structure communautaire
mapuche de Neuquén n'est pas uniquement déterminée par
les différents cadres juridiques qui se sont succédés depuis
la fin de la Conquéte du Désert. En effet, tant les relations

9 Trois fréres et sceurs de Don Julio ayant émigré en ville, celui-ci me faisait ainsi fréquenter ses parents les plus proches au sein de la communauté.
Les autres chefs de famille étaient ses cousins germains, voire ses cousins au deuxieme degré.

86 | TSANTSA # 13 - 2008



de parenté, et par conséquent de voisinage, de coopération,
d'échange réciproque, etc., que tout le systéme des pratiques
particuliéres a ce peuple et les discours que les Ancien-ne-s
tiennent sur le monde influencent largement la division
du pouvoir entre les chef-fe-s de famille mapuche. A cet
éparpillement du pouvoir entre les mains de nombreux-ses
Ancien-ne-s, qui peut donner une impression d'«anarchie
ordonnée» pour reprendre l'expression bien connue d’Evans-
Pritchard (1978: 211), se conjugue lautre systéme, imposé de
lextérieur, qui vise a désigner un-e seul-e représentant-e
pour chaque communauté et méme pour toutes les commu-
nautés (CIN puis CMN et COM), et qui crée ainsi de nouvelles
hiérarchies. Le fait que ces différentes charges politiques ne
soient cependant pas (totalement) intégrées mais en par-
tie juxtaposées les unes aux autres permet aux Mapuche de
«jouer» sur les articulations et les désarticulations de leur
systéme politique. Ainsi, les lonco des communautés peuvent
refuser de reconnaitre des accords négociés par les autorités
de la CMN ou de la COM avec UEtat. Ils argumentent alors que
leur communauté n'est pas représentée par ces organisations
faitiéres puisqu'elles n'obéissent pas au mode de fonction-
nement «traditionnel» dans lequel elles et ils détiennent le
pouvoir. De tels actes permettent ainsi aux communautés
mapuche de résister a partir de leurs positions dominées et
assujetties aux hégémonies étatiques en invoquant, au nom
de la différence culturelle, dautres modes de fonctionne-
ment qui échappent a lemprise de I'Etat argentin.

BIBLIOGRAPHIE

BIERSCHENK Thomas, CHAUVEAU Jean-Pierre, OLIVIER DE
SARDAN Jean-Pierre

2000. Courtiers en développement. Les villages africains en
quéte de projets. Paris: APAD et Karthala.

BRIONES Claudia (éd.)
2005. Cartografias argentinas: politicas indigenas y formaciones
provinciales de alteridad. Buenos Aires: Antropofagia.

BRIONES Claudia

1999. Weaving «the Mapuche Peoplex: The Cultural Politics of
Organizations with Indigenous Philosophy and Leadership.
Austin: University of Texas (thése de doctorat).

BRIONES Claudia, DIAZ Ratl

1997. «La nacionalizacién / provincializacién del «desierto».
Procesos de fijacion de fronteras y de constitucién de otros
internos en el Neuquén». V Congreso de Antropologia Social,

TSANTSA # 13 - 2008

Cependant, U'éparpillement du pouvoir ne se fait pas seu-
lement au sein des communautés mais il est aussi partagé
au niveau provincial avec toute une série d'autres organi-
sations, essentiellement urbaines, qui offrent des moyens
alternatifs de défense des droits locaux. Les communautés
peuvent ainsi faire appel, s'allier ou s‘opposer a ces asso-
ciations en fonction des problémes qu'elles doivent résou-
dre. C’est en raison de leur articulation avec des groupes
militant au niveau international pour les droits des popu-
lations autochtones a la fin des années 1980, des débats et
des préparatifs relatifs aux festivités des cing cents ans de
la «découverte» des Amériques par Christophe Colomb ainsi
que des développements du mouvement des droits humains
en Argentine que ces associations mapuche ont été encou-
ragées dans leurs luttes a faire accepter leur différence
culturelle et a la valoriser. Ainsi, dans des articulations
multiples du local au global, les communautés et associa-
tions mapuche présentent des juxtapositions et des imbri-
cations de différents registres de légitimation du pouvoir
(électif, coutumier, militant). Ces positions s'inscrivent sur
un continuum de positions a différents échelons de lorga-
nisation sociale et politique que les autochtones construi-
sent, se réapproprient, articulent en fonction des contextes
dans lesquels elles et ils évoluent.

(La Plata, Argentine), non paginé (source électronique:
www.naya.org.ar [consultée le 20 octobre 2005]).

EVANS-PRITCHARD Edward Evan

1978 (1968). Les Nuer. Description des modes de vie et des
institutions politiques d'un peuple nilotique. Paris: Gallimard
(édition originale en anglais, 1937).

FALASCHI Carlos (dir.)

1996. Proyecto especial de investigacion y extension UNC-
APDH «Defensa y reivindicacion de tierras indigenas». Informe
final. Neuquén: Universidad del Comahue.

FARON Louis

1961. Mapuche Social Structure: Institutional Reintegration in
a Patrilineal Society of Central Chile. Urbana: The University
of Illinois Press.

DOSSIER | 87



DOSSIER

KRADOLFER Sabine

2002. «Les communautés mapuche de la province de
Neuquén (Argentine). Pour une approche de la cohésion
sociale par le don maussien». Tsantsa 7: 140-145.

2005. Organisation sociale, don et identité dans les
communautés mapuche de la province de Neugquén
(Argentine). Lausanne et Paris: Université de Lausanne,
Institut d'anthropologie et de sociologie, et Université de
Paris III - Sorbonne Nouvelle, Institut des hautes études
d’Amérique latine (thése de doctorat en cotutelle).

KRADOLFER Sabine, NAVARRO FLORIA Pedro

2006. «De la difficulté d’entendre la voix de UAutre quand
elle remet en question un héros national». Carnets de bord
12: 57-66.

MINISTERIO DE BIENESTAR SOCIAL (Provincia del Neuquén)

1988. Agrupaciones indigenas de la provincia del Neuquén.

Caracterizacion. Neuquén: Subsecretaria de Accién Social y

Asuntos Indigenas.

AUTEURE

NAVARRO FLORIA Pedro
1999. Historia de la Patagonia. Buenos Aires:Ciudad Argentina.

NICOLETTI Maria Andrea, NAVARRO FLORIA Pedro
2000. Confluencias. Una breve historia del Neugquén. Buenos
Aires: Dunken.

VARELA Gladis

1981. «El acceso de las tribus indigenas del Neuquén a la
tierra publicay, in: Neuquén. La occupacion de la tierra
publica en el Departamento Confluencia después de la
Camparia al Desierto (1880-1930), p. 89-102. Neuquén:
Universidad Nacional del Comahue.

Sabine Kradolfer est anthropologue et sociologue. Elle est rattachée a U'Institut d'anthropologie et de sociologie (IAS) et

a U'Institut interdisciplinaire d’étude des trajectoires biographiques (ITB), Université de Lausanne. Sa thése de doctorat
réalisée en cotutelle entre les universités de Lausanne et Paris IIT - Sorbonne Nouvelle porte sur Uorganisation sociale des
communautés mapuche de la province de Neuquén (Argentine). Elle étudie actuellement les mouvements autochtones dans
le cadre d'un projet de recherche post-doctorale. Parallélement a ces travaux en anthropologie, elle a co-dirigé, entre février
2006 et juin 2008, une recherche sur la reléve académique a U'Université de Lausanne.

IAS/ITB - Anthropole - Université de Lausanne - 1015 Lausanne

Sabine.KradolferMorales@unil.ch

88 | TSANTSA # 13 - 2008



	Résister dans la division : articulations et désarticulations du pouvoir chez les Mapuche de Neuquén (Argentine)

