
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 13 (2008)

Artikel: Résister dans la division : articulations et désarticulations du pouvoir
chez les Mapuche de Neuquén (Argentine)

Autor: Kradolfer, Sabine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007334

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Mots-clés: Mapuche (Argentine) • Pouvoir • Système juridique • Autochtonie Résistance politique

RÉSISTER DANS LA DIVISION
ARTICULATIONS ET DÉSARTICULATIONS DU POUVOIR

CHEZ LES MAPUCHE DE NEUOUÉN (ARGENTINE)

ABSTRACT: RESIST THROUGH DIVISION. ARTICULATIONS AND DISARTICULATIONS OF POWER AMONG THE MAPUCHE OF NEUOUÉN (ARGENTINA)

The scattered distribution of power among the various Mapuche communities and associations of the province of Neuquén, in the

north of the Argentine part of Patagonia, has allowed them to resist state hegemony as the Mapuche have succeeded in preserving
certain areas of relative autonomy by increasing the number of people holding of power. This particular situation allows for investigation
into the soft spots of power and the possibility of resistance against state hegemonies in which power takes diffuse, mobile, flexible
and unstable forms. The current situation juxtaposes and/or articulates various measures of legitimization along a continuum of

positions, on various levels of the social and political organization, which the Mapuche construct, re-appropriate and articulate

according to the contexts in which they find themselves. An understanding of local situations is only possible when one takes into

account the debates on indigenousness which take place at international, national and provincial levels.

SABINE KRADOLFER

Pour qui veut, aujourd'hui, entreprendre une recherche sur
les Mapuche, il est frappant de constater que ce peuple, qui
vit en Argentine et au Chili, présente des différences notoires

en terme d'organisation sociale et communautaire non
seulement entre ces deux pays mais aussi en fonction des

provinces argentines (Buenos Aires, La Pampa, Neuquén,
Rio Negro, Chubut y Santa Cruz) dans lesquelles se trouvent

actuellement ces populations (Briones 2005). J'aimerais

ici m'attarder sur le cas de la province de Neuquén,
située au nord-ouest de la Patagonie argentine qui est une

zone d'occupation mapuche depuis le XVIIe siècle (Nicoletti
et Navarro Floria 2000: 49) pour montrer comment la
succession des mesures concernant les populations autochtones,

prises par différents gouvernements, a influencé et
influence encore l'organisation des communautés et détermine,

en partie, les relations de pouvoir en leur sein.

Partant d'une anecdote de terrain, je montrerai
comment les rapports de pouvoir s'articulent au sein des

communautés rurales mapuche de manière dynamique et sur
différents niveaux qui sont imbriqués et parfois conflictuels.

Pour comprendre cette dynamique du pouvoir ainsi

que les modalités de résistance qui lui sont liées, il faut
s'intéresser aux conditions imposées par l'Etat à ces
communautés pour leur permettre d'exister légalement en

tant que telles et de bénéficier ainsi d'un certain nombre

d'avantages socio-économiques, tout en respectant une

organisation et des règles internes basées essentiellement

sur la parenté. A ces différentes formes d'organisation
sociale et politique - façonnées dans le courant du
dernier siècle par la succession de différents cadres légaux
qui seront discutés -, ainsi qu'aux positions de pouvoir qui
leur sont associées, est venue s'ajouter depuis la fin des

années 1980 une nouvelle figure: celle des dirigeant-e-s
issu-e-s d'associations mapuche de défense des droits des

peuples autochtones qui ont émergé, dans les villes, dans
la mouvance des fortes revendications indigènes de la fin
du XXe siècle en Amérique latine. Je fais l'hypothèse que
l'éparpillement du pouvoir à différents niveaux de

l'organisation des communautés et des associations mapuche
leur a permis de résister fortement à l'hégémonie étatique
en multipliant leurs niveaux d'action même si cette
diversification n'a pas fait l'objet de stratégies concertées1.

«MAIS OUI DÉCIDE ICI?»

Au début de l'année 1996, je suis arrivée en Argentine bien
déterminée à m'établir dans la province de Neuquén afin
d'y collecter les données nécessaires à la rédaction de ma
thèse de doctorat (Kradolfer 2002, 2005). J'avais décidé
de débuter ma recherche de terrain par une période
d'observation participante d'une année environ dans une
communauté mapuche que je connaissais bien. Pour ce faire, je

1 Je tiens à remercier les trois lecteurs et lectrices anonymes qui ont assuré la révision de cet article pour leurs précieuses suggestions et commentaires.

80 I TSANTSA tt 13 • 2008: 80-88



TSANTSA # 13 • 2008

m'étais auparavant assurée de la faisabilité de mon séjour
en demandant à quelques familles si elles seraient d'accord

de m'accueillir, ce qu'elles avaient accepté. Ainsi, en

janvier 1996, après quelques jours dédiés aux retrouvailles
et à mon installation dans une maisonnée mapuche,
j'entrepris de commencer systématiquement ma recherche de

terrain, cette fois bien officialisée et délimitée dans le

temps par la bourse qui m'avait été octroyée2 et qui rendait
ce séjour totalement différent des voyages effectués
précédemment en 1992,1994 et 1995, lesquels comportaient,
à mes yeux, une dimension de tourisme.

Forte de l'impression que je commençais véritablement
un travaille résolus de m'adresser officiellement à la lonco3

de la communauté pour lui indiquer clairement les

raisons de ce séjour particulier et solliciter son autorisation

pour faire de cet endroit le point de départ de mes recherches.

Les années précédentes, j'étais souvent arrivée dans

la communauté durant l'été (janvier - février) avec des

parents de mes hôtes qui venaient, eux aussi, partager
quelques jours ou semaines de vacances avec leurs familles
établies sur les contreforts de la Cordillère des Andes. Lorsque

nous passions en camionnette devant la maison de la
lonco, un signe de la main suffisait à la saluer et à l'informer

de notre arrivée, signe tout à fait similaire à celui que
nous adressions aux autres personnes connues, croisées au

long du chemin. En 1996, ne voulant pas me rendre seule

chez la lonco et ayant de surcroît besoin de me procurer
un cheval pour me déplacer plus facilement, je m'enquis
auprès de mes hôtes quant à la possibilité d'effectuer cette
démarche le plus rapidement possible. Quelle ne fut alors

pas ma surprise lorsque Don Julio, le chef de la famille
dans laquelle je m'étais établie, me répondit de manière
véhémente qu'il était totalement exclu d'aller demander

une quelconque autorisation à la lonco, que j'étais chez lui
parce qu'il en avait décidé ainsi et qu'il était le seul, en tant
que chef de famille, à pouvoir décider de qui séjournait, ou

non, sous son toit. J'étais, selon lui, libre d'aller où bon me

semblait dans la communauté, libre de parler à qui je voulais

(tous étaient, par ailleurs, libre de répondre, ou non,
à mes questions) et la lonco n'avait absolument rien à dire.

Il conclut notre discussion en répétant plusieurs fois que
de surcroît la lonco ne faisait rien pour la communauté et
qu'elle était totalement inutile dans cette fonction, selon

lui, purement honorifique. La discussion était close!

J'avais compris qu'il ne servirait à rien d'insister, même
si les recommandations éthiques et déontologiques de la
pratique anthropologique prévoient d'obtenir un certain
nombre d'autorisations parmi lesquelles il me semblait que
devait figurer de plein droit celle de la lonco. La pratique
du terrain venait de me convaincre de l'appréhension faussée

que j'avais des relations de pouvoir au sein des communautés.

Cet événement me plongea dans un certain désarroi,

dû au fait que ma position de chercheuse n'était pas
claire et que j'espérais de tout mon être ne pas rencontrer
la lonco «par hasard», ni devoir justifier de ma présence
auprès d'elle. Ce sentiment d'illégitimité me conduisit à

débuter mes observations dans la plus grande discrétion
et à éviter ostensiblement la lonco et sa famille. Finalement,

en adoptant un tel comportement, il s'est trouvé que
je respectais les limites invisibles qui séparaient la famille
étendue de mes hôtes de celle de la lonco et reproduisait
les subdivisions internes de la communauté qui donnent
sens à l'organisation sociale mapuche. Mais cela, je ne l'ai
compris que beaucoup plus tard...

LES COMMUNAUTÉS RURALES MAPUCHE DE NEUOUÉN,

DES ENTITÉS MOUVANTES AU GRÉ DES RÉGLEMENTATIONS

La véhémence des propos de Don Julio concernant la lonco

diminua sensiblement au moment où il fut élu membre du

Comité directeur4 de la communauté et qu'il dut collaborer

officiellement avec elle. L'élection de Don Julio et des

autres membres du Comité, lonco y compris, ainsi que de

la Commission des réviseurs de comptes, eut lieu au cours
d'une assemblée réunissant toute la communauté (comuni-
dad en espagnol). Cette assemblée, qui porte le nom de vûta
chraun (grande réunion), doit avoir lieu une fois par année

et être consignée sous la forme d'un procès-verbal, à

transmettre à la Direction des affaires indigènes (DAI) de la pro-

2 Une partie de ma recherche de terrain a été rendue possible par l'octroi, pour une durée de dix-huit mois, d'une bourse pour chercheuses et
chercheurs débutantes du Fonds national suisse delà recherche scientifique. Au final, je suis restée plus de trois ans sur le terrain et je m'efforce
d'y retourner régulièrement afin d'actualiser mes données et de suivre l'évolution de la question autochtone.

3 Le terme lonco est utilisé pour désigner les chef-fe-s des communautés; littéralement, il signifie «tête». Historiquement seuls les hommes
accédaient à cette fonction mais depuis la transformation des modalités d'élections des lonco par les autorités argentines, que nous analyserons en

détail plus bas, quelques femmes ont accédé à cette charge.

4 Toutes les traductions sont miennes. Dans la mesure du possible, j'ai traduit littéralement les termes espagnols. En ce qui concerne les termes mapuche,
dont la traduction n'est pas aussi aisée, j'ai préféré les conserver tels quels afin de respecter leur polysémie tout en indiquant leur signification.

DOSSIER | 81



DOSSIER

vince. Si cette manière de procéder pour élire les autorités
d'une communauté mapuche nous semble familière, c'est

bien parce qu'elle relève d'une procédure et d'un fonctionnement

qui est similaire à ceux que nous observons dans
de nombreuses autres régions du monde et qui s'inspire
largement du mode de fonctionnement des organisations
civiles sans but lucratif en Argentine. Mais pourquoi les

communautés mapuche sont-elles régulées ainsi?

De fait, ce mode d'organisation a été imposé par la DAI
à partir de 1988 (loi 1759). Lors de ma recherche en 1996,

les trente-sept communautés mapuche avaient dû adopter

un statut type et se transformer en personnes
juridiques pour avoir la possibilité d'accéder, par la suite, à

la propriété collective des terres occupées. Les communautés

durent ainsi adapter, du moins formellement, leur
organisation politique et leur mode de fonctionnement au

schéma prévu pour un type particulier d'associations tout
à fait étranger au monde autochtone et réglementé par des

statuts écrits. Le seul effort destiné à donner une teinte
mapuche aux statuts est l'utilisation du terme de chraun

qui remplace celui d'assemblée ou réunion: on parle de vuta
chraun (vuta signifie grand) pour les assemblés générales
et de pichi chraun (pichi signifie petit) pour les réunions du

comité et de la commission des réviseurs de comptes: «pichi
chraun de la Comisiôn directiva y la Comisiôn revisora de

cuentas» (art. 26). Les organisations de défense du peuple
mapuche essayèrent de répliquer en rédigeant des statuts
alternatifs5 qui furent acceptés - par les autorités nationales

mais non par la province de Neuquén - en 1995 pour
reconnaître la communauté de Kalfvkurâ (Estatuto Autô-

nomo Kalfvkurâ). Ces statuts alternatifs ont permis, jusqu'à
aujourd'hui, à faire reconnaître une quinzaine d'autres
communautés dans la province de Neuquén, en passant
outre les autorités provinciales et leurs directives particulières,

pour se faire reconnaître au niveau national.

Durant le dernier quart du XXe siècle, en Argentine
comme dans nombre d'autres pays, la question autochtone

a pris de plus en plus d'importance sous la pression
conjointe du contexte local et de la scène internationale
qui vit la création de forums (1984: Groupe de travail sur
les populations autochtones de l'ONU; 2002: Forum
permanent sur les questions autochtones de l'ONU) ainsi que
l'élaboration de cadres juridiques (1989: Convention 169

de l'OIT; 2007: Déclaration des droits des peuples autochtones

de l'ONU6) visant à régler les problèmes que rencontrent

les indigènes dans leurs relations avec les Etats et les

populations non autochtones. Concrètement, en Argentine,

trois éléments majeurs sont à retenir:

» En 1985, la loi fédérale 23.302 «Politique indigène et
assistance aux communautés aborigènes» (qui
n'entrera que très lentement en vigueur) prévoit un certain
nombre de mesures en faveur des autochtones auxquels
elle ne s'adresse toutefois que pour autant qu'ils soient
réunis en communautés (cf. infra).

» Dès le 11 août 1994, l'adoption d'une nouvelle Constitution

nationale a permis la reconnaissance officielle de

«la préexistence ethnique et culturelle des peuples
indigènes argentins» (art. 75, al. 17). Jusqu'à ce moment-
là, la précédente Constitution de 1853-1860 spécifiait à

l'article 67, al. 15, que le Congrès National devait «pourvoir

à la sécurité des frontières, maintenir des relations
pacifiques avec les Indiens et favoriser leur conversion

au catholicisme» (cité par Falaschi 1996: 237).

» Le 3 septembre 2000, l'Argentine a finalement ratifié
la Convention 169 de l'OIT qu'elle avait signée presque
dix ans auparavant en 1992.

Si nous revenons à la province de Neuquén, l'aspect
fondamental à retenir ici est qu'aujourd'hui encore - en suivant la

logique de la loi nationale 23.302 -, seuls les groupes mapuche

qui forment des communautés rurales peuvent être
enregistrés légalement: «On définit comme communauté indigène
le groupe de familles qui se reconnaît comme telle avec une
identité, une culture et une organisation sociale propres, qui
conserve des normes, des règles et des valeurs traditionnelles,

qui parle ou a parlé une langue autochtone, qui partage
un habitat commun, qu'il soit regroupé ou dispersé; ou les

familles indigènes qui se regroupent en communautés
présentant des caractéristiques identiques pour jouir des bénéfices

de la loi 23.302 / 85» (Ministerio de Bienestar Social 1988:

25). De ce fait, les petits éleveurs mapuche qui vivent hors
de ce type de structures ne bénéficient d'aucune des mesures

en faveur des populations autochtones et les Mapuche
établis en zones urbaines peinent à faire reconnaître leurs

différences culturelles puisque la communauté rurale reste

5 Pour une étude détaillée de ces documents, voir Briones (1999) et Falaschi (1996).

6 Ce document, adopté par l'Assemblée générale de l'ONU le 13 septembre 2007, a pu avoir une influence sur la question autochtone en raison du fait

qu'il a été discuté au sein d'un groupe de travail spécifique de l'ONU depuis 1994.

82 | TSANTSA tt 13 • 2008



TSANTSA tt 13 • 2008

l'archétype du mode de vie autheritiquement mapuche, et par
conséquent de celui pour lequel il existe un cadre juridique.
Le terme de communauté est le terme par excellence utilisé
actuellement et de manière récurrente par les Mapuche pour
définir leur mode de vie rural. Les activistes du mouvement

mapuche lui préfèrent parfois le terme de lofen mapudungun

(la langue mapuche) qui fait référence aux communautés

mapuche historiques. Certain-e-s Ancien-ne-s continuent

quant à eux de parler de réservas (réserves) ou d'agrupaciones

(regroupements) suivant en cela des terminologies légales

qui sont tombées en désuétude7.

Bien que ma première rencontre avec des Mapuche dans

la province de Neuquén eût lieu par une série de hasards,

j'ai décidé de m'intéresser en particulier à cette province
puisqu'elle a intégré la présence mapuche relativement tôt.
En effet, la reconnaissance des communautés a eu lieu en
1964 avec la promulgation du décret provincial 737 «Réserves

de terres en faveur des groupements [agrupaciones]
indigènes», quelques années seulement après la création des

provinces patagoniques en 1955 (auparavant la Patagonie
et la Terre de Feu étaient des «Territoires nationaux» sous
administration fédérale). De tels aménagements en faveur
des autochtones ne verront le jour dans les provinces de Rio

Negro et de Chubut que, respectivement, dans les années

1980 et 1990. C'est ainsi que dès la création des provinces
patagoniques par la loi 14.408, le 15 juin 1955, la
problématique autochtone va se «provincialiser» puisque chaque
nouvelle entité va se doter d'un appareil juridique et politique

particulier (Briones 2005). A Neuquén, le décret de 1964

reconnaît dix-huit «réserves» et leur octroie des droits
collectifs précaires d'occupation de certaines terres. Leur nombre

augmentera constamment et l'existence des nouvelles
réserves sera ratifiée par des décrets ultérieurs (977/66;
1039/72; 1588/86; etc.). A partir de 1988, ces entités
changeront de nom pour devenir des communautés. Elles prennent

alors le nom de leur chef, c'est-à-dire de la personne
qui entreprend les démarches avec l'Etat afin de faire
enregistrer son groupe. A terme, et si les communautés remplissent

un certain nombre d'exigences, elles devraient pouvoir
accéder à la pleine propriété de leurs territoires, processus
qui n'a pas encore totalement abouti à l'heure actuelle. Les

raisons de ce traitement précoce et particulier de la population

mapuche sont à inscrire dans la genèse même de l'iden¬

tité de cette province qui, en cherchant à se démarquer de

l'Etat national, intègre la présence mapuche en mettant en

avant «le poids historique des Mapuche dans la formation de

la société et de l'identité régionales» (Briones et Diaz 1997:

n.p.). Ceci apparaît en premier lieu dans la Constitution
provinciale de 1957 (art. 239, al. d): «Les réserves et concessions

indigènes seront maintenues et même agrandies. De

l'aide technique et économique sera fournie à ces groupes

pour les inciter à s'instruire et à utiliser rationnellement
les terres octroyées, afin d'améliorer les conditions de vie
de leurs habitants» (cité par Varela 1981: 96). L'Etat provincial

mettra alors en place un arsenal particulier de politiques

paternalistes d'intégration socioculturelle, de stratégies

de développement et de mesures d'assistance destinées

aux populations autochtones vivant en communautés qui
aura un fort impact sur la structure de ces dernières.

Les communautés actuelles sont formées de personnes
qui affirment descendre des familles et des individus isolés

qui ont survécu aux guerres menées, entre 1874 et 1885, par
l'armée argentine et qui se sont regroupés sur des territoires
généralement occupés avec ou sans permis; dans certains

cas, comme pour les communautés Curruhuinca, Namuncura
et Painemil, les terres ont été reçues par les Mapuche en

récompense pour des services militaires. Ces guerres de

conquête des territoires libres de la Patagonie sont connues
sous le nom de Conquista del Desierto8 (Conquête du Désert).
Elles conduisirent à la désarticulation totale de l'organisation

sociale, politique et militaire autochtone à un point
tel que certains auteurs n'hésitent pas à parler de génocide

(voir notamment Navarro Floria 1999: 104-106). Jusqu'à ce

moment-là, les autochtones avaient régné en maîtres sur le
sud du continent américain entretenant des contacts parfois

belliqueux, parfois pacifiques avec les colons qui
peuplaient et s'appropriaient peu à peu leurs territoires des deux
côtés de la Cordillère des Andes. Les échanges commerciaux
entre ces populations étaient fréquents et les Mapuche
contrôlaient d'importants troupeaux de bétails, qu'ils
faisaient circuler des pampas argentines vers la frontière, sur
la rivière Bio-Bio, entre l'Etat chilien et les territoires mapuche

libres de l'ouest de la Cordillère des Andes. Ils contrôlaient

aussi d'immenses stocks de sel dans les pampas - le
sel était alors très demandé puisqu'il servait à conserver la
viande exportée par bateau vers l'Europe. Ces biens étaient

7 Dans cet article, j'ai choisi de suivre l'usage actuel, par conséquent j'utilise le terme de communauté. Cependant je respecte la terminologie
d'origine lorsque je cite des textes en espagnol et j'indique le terme traduit si celui-ci ne correspond pas tout à fait à celui utilisé en français.

8 Les Mapuche préfèrent nommer cette époque la Epoca de la Perdiciôn (l'Epoque de la Ruine) ou simplement la Perdiciôn puisque les territoires envahis

par les armées argentines n'étaient ni privés de populations, ni arides, comme pourrait le suggérer le terme de «désert». Pour plus d'informations quant
à ce qualificatif apposé par les autorités argentines aux territoires exempts de population «blanche», voir Kradolfer et Navarro Floria (2006).

DOSSIER | 83



DOSSIER

échangés contre des marchandises manufacturées et
certaines alliances politico-stratégiques eurent lieu entre les

plus importants lonco mapuche, d'abord avec les Etats
coloniaux, ensuite avec les Etats chilien et argentin. L'organisation

sociale mapuche de cette époque reposait sur des lof,

groupes avant tout basés sur la parenté (famille élargie) et
qui s'articulaient les uns aux autres par des réseaux de

relations familiales, économiques, politiques et mêmes militaires

depuis que les pressions de l'armée argentine se faisaient
plus fortes. Ce système bien organisé et hiérarchisé fut
totalement désarticulé au moment de la Conquête du Désert et
les bandes de Mapuche qui survécurent aux assauts de

l'armée durent, par la suite, se regrouper et se réinstaller sur
d'infimes parties du territoire qu'ils occupaient précédemment

et concentrer leurs forces dans l'élevage de petit bétail
et l'horticulture pour assurer leur survie.

COMMENT L'ETAT (RE)DÉFINIT CE QUE DOIT ÊTRE

UN CHEF TRADITIONNEL

Revenons maintenant à la fonction de lonco, telle qu'elle

m'apparut lors de mon arrivée dans les communautés, fonction

qui était, et est encore, régulée par les normes prévues
dans le statut type. J'avais été informée par des fonctionnaires,

des anthropologues et des médecins du fait que le ou
la lonco est véritablement chef-fe de la communauté et que
toutes les décisions importantes lui reviennent ainsi qu'à

son conseil (comisiôn directiva) formé de six personnes, selon

l'article 22 du statut type. Leur élection par le chraun de la
communauté pour une durée de deux ans renouvelables se

fait au scrutin majoritaire, le vote est secret9 (art. 24). Tous

les membres de la communauté âgés de plus de 18 ans ont le

droit de voter et d'être élus. Pour comprendre comment l'Etat
provincial définit ce qu'est un-e chef-fe (et un-e deuxième

chef-fe), il faut se pencher sur la définition de cette fonction:

«[les chef-fe-s] représentent la communauté [agrupa-
ciôn] en tant qu'autorité maximale et ont les attributions et

obligations suivantes: a) convoquer et présider les réunions

[pichi chraun] du comité; b) signer les procès-verbaux des

réunions conjointement avec le secrétaire et signer avec le

trésorier les engagements financiers pris par le comité; c)

veiller à la bonne marche administrative de la communauté

[...]; d) représenter la communauté dans ses relations publiques;

e) [...] avoir une deuxième voix dans les réunions du
comité en cas de vote ex-aequo; f) résoudre toutes les situations

urgentes qui font partie de leur mandat» (art. 30).

Dans son besoin de créer des structures stratifiées
représentées par un-e seul-e chef-fe - et par conséquent un-e
seul-e interlocuteur- trice privilégié-e -, les autorités
provinciales ont suscité le 6 juin 1970 la création d'une organisation

faîtière: la Confederaciôn indîgena neuquina (CIN)10.

Dans le cadre d'une rencontre, organisée par le gouverneur
et par l'évêque de la province11 et réunissant une trentaine
de représentant-e-s mapuche (essentiellement des lonco),
les statuts de cette organisation ont été votés et son comité

a été élu. A la tête de la CIN se trouvent un lonco12 et un
comité qui deviennent les interlocuteurs mapuche du

gouverneur de la province. Cet organe exécutif est élu, d'abord

tous les ans, puis tous les deux ans, par le Parlement (Par-

lamento) de la CIN qui regroupe les chef-fe-s de toutes les

communautés mapuche de la province. Le rôle principal de

la CIN est d'arbitrer les problèmes intra- et intercommunautaires

ainsi que d'intervenir comme intermédiaire dans les

relations avec les autorités provinciales, notamment pour
obtenir la propriété collective des terres. Ainsi, non content
de décider de l'élection des lonco au sein des communautés,
l'Etat provoque, avec la création de la CIN, la mise en place
d'une structure hiérarchique avec un seul représentant à sa

tête. Comme nous l'avons vu dans l'anecdote relatée au début
de ce texte, les Mapuche fonctionnent selon une logique de

segmentation du pouvoir entre les différent-e-s chef-fe-s
de famille et s'accommodent, de ce fait, difficilement de

l'existence d'un - e et d'un - e seul-e lonco au sein des communautés.

C'est pourquoi l'arbitrage intra-communautaire du
lonco de la CIN semble totalement étranger à l'organisation
sociale mapuche. L'on peut vraisemblablement imaginer que
la création de la CIN obéissait plus à une volonté politique
provinciale de créer des structures mapuche cohérentes avec
le système politique non mapuche que de favoriser l'organisation

et la coopération entre communautés.

Peu à peu, d'autres acteurs et actrices mapuche vont
intégrer les sphères supérieures de la CIN et utiliser cette
dernière pour se retourner contre le gouvernement provin-

9 Selon mes observations, ce vote se fait plutôt à main levée, le vote secret tel qu'il est prévu dans les statuts étant difficile à mettre en œuvre au

sein de populations partiellement analphabètes.

10 Depuis le début des années 1990, cette organisation porte le nom de Confederaciôn mapuche neuquina (CMN).

11 Ce lien entre autorités étatiques et autorités ecclésiastiques rappelle la longue tradition de rapports privilégiés entre Etat et Eglise en Amérique latine.

12 Jusqu'à présent cette charge a toujours été occupée par un homme.

84 | TSANTSA # 13 • 2008



TSANTSA # 13 • 2008

cial. En effet, outre les communautés rurales, d'autres groupes

mapuche se sont formés dans les villes après le retour à

la démocratie en 198313. Il s'agit essentiellement d'associations

de défense des droits des autochtones et/ou de

revitalisation culturelle (rituels, langue mapuche, artisanat...)
qui se sont fortement développées au début des années 1990

dans le contexte de l'internationalisation des mouvements
autochtones. Elles regroupent de jeunes Mapuche issu-e-s
de familles qui ont quitté les communautés pour s'installer
dans les périphéries urbaines en quête d'une vie meilleure.
Certaines de ces organisations sont relativement bien
articulées aux mouvements politiques autochtones sur la scène

internationale et elles bénéficient du soutien d'ONG qui les

assistent tant logistiquement et techniquement que
financièrement. A la tête de ces groupes, une nouvelle catégorie
de détenteurs-trices de pouvoir s'est peu à peu installée
soit par cooptation, soit par le biais d'élections14. On peut
considérer ces personnes comme des «passeuses culturelles»

pour reprendre l'expression de Bierschenk et al. (2000)
puisqu'elles sont à la fois autochtones et qu'elles ont acquis,
au contact de la société dominante et en s'y intégrant
individuellement, les compétences nécessaires à la négociation
avec les organismes étatiques et internationaux; elles se

trouvent de ce fait dans une position d'intermédiaire entre
l'Etat et les communautés.

Les associations urbaines de Neuquén choisissent dès

le début de leurs activités de travailler en collaboration
étroite avec les communautés rurales15 qu'elles considèrent

comme étant les dépositaires du «seul et vrai» mode de vie
mapuche. Au début des années 1990, des voix divergentes

au sein des communautés critiquent l'attitude de

collaboration de la CMN16 avec les autorités gouvernementales
locales alors même que certaines associations urbaines

se rapprochent de cette organisation faîtière. Certain-e-s

dirigeant-e-s urbain-e-s étant aussi membres de communautés

rurales nouvellement créées, ces personnes
intègrent peu à peu les activités de CMN, jusqu'à occuper des

responsabilités au sein de son comité directeur. En 1992,

une nouvelle organisation fédérant les organisations urbaines

et la CMN est créée: la Coordinadora de organizaciones
mapuche (COM)17. Actuellement, plusieurs personnes issues
des associations urbaines ont été élues à des postes importantes

au sein de la COM et pilotent de ce fait, en partie, les

activités de la CMN en suivant une politique d'opposition
systématique à l'Etat provincial qui conduit à des dissensions

et des conflits locaux.

LE PARTAGE DU POUVOIR

Alors que l'article 8 du statut type prévoit que «Le chef
d'une communauté [poblaciôn] est chargé de décider de

l'admission d'une nouvelle famille ou d'un nouveau membre»,
comment comprendre que mon informateur privilégié, Don

Julio, puisse nier à la lonco de sa communauté le pouvoir
de contrôler l'établissement de nouvelles personnes dans la
communauté? Si je ne demandais pas à devenir membre de

plein droit de la communauté, j'avais cependant annoncé

que j'allais y séjourner durant une longue période et, en
cela, il semblait que l'accord de la lonco était souhaitable.

Après quelques semaines de recherche de terrain dans
la communauté, je commençais à identifier clairement un
certain nombre de divisions internes qui suivaient la structure

de parenté18. Les communautés de la province de

Neuquén sont généralement endogames, la résidence est patri-
locale pour les hommes et virilocale pour les femmes et la
descendance patrilinéaire, ce qui conduit à la création de

groupes de résidence formés d'un père et de ses fils, puis

13 Pendant la période de dictature militaire qui a duré de 1976 à 1983, les organisations indigènes les plus radicales disparurent et leurs dirigeant-e-s
furent persécutée-s.

14 Les critères d'accès aux fonctions dirigeantes des organisations ne sont pas toujours clairement explicités et le fait que des mêmes personnes
occupent le sommet de ces hiérarchies depuis plus d'une dizaine d'années conduit parfois à des accusations de népotisme de la part de membres
des associations.

15 Dans la province voisine de Rio Negro, le mouvement mapuche (Consejo Asesor Indfgena) décidera quant à lui de lutter contre l'exploitation
économique des petits éleveurs autochtones en s'alliant aux autres organisations de défense des petits producteurs, adoptant en cela une politique
de classe et non de différence ethnique.

16 Cette attitude critique conduit aussi au changement du nom de la CIN qui devient CMN (Confederaciôn mapuche neuquina), puisque le terme
«indigène» considéré comme synonyme d'«indigent» est jugé peu approprié dans ce contexte.

17 L'émergence des organisations urbaines, leurs développements et leur intégration au sein de la CMN est décrit dans Briones (1999: chapitre 2).

18 Lorsque je parle delà parenté mapuche, je fais référence au système semi-complexe que j'ai observé et qui s'éloigne de celui (de type omaha)
identifié par Faron (1961) au Chili comme je l'ai montré dans ma thèse (Kradolfer 2005).

DOSSIER | 85



DOSSIER

de ses petits-fils, qui se partagent un territoire commun et
dans lesquels l'homme le plus âgé (plus rarement sa veuve)
détient le pouvoir. A la mort de celui-ci, le groupe se

segmente en autant de nouveaux groupes qu'il y a de fils.
Rapidement, je me rendis compte que Don Julio ne m'envoyait
visiter qu'une partie de la communauté en compagnie de son

plus jeune fils. S'il n'est pas possible, comme pour d'autres

organisations communautaires andines, d'identifier
clairement des moitiés opposées, dans la communauté où je
séjournais, je fus en mesure de reconnaître l'existence de

cinq groupes de parenté formés d'un ou d'une aïeul-e et de

sa descendance. Au début de ma recherche je n'ai eu accès

qu'à deux de ces groupes (ceux de Don Julio et du mari de

sa sœur19), puis j'ai finalement rencontré des membres des

cinq familles étendues qui forment la communauté à

l'occasion de rituels (nguillatun), d'enterrements, de mariages,
etc. Alors que ces moments privilégiés réunissent la
communauté dans son ensemble, il n'est pas rare d'y observer

que les relations sont plus tendues entre certains groupes,
même si les Ancien• ne • s profitent de l'occasion pour discuter

chaleureusement entre elles et eux.

Dans toutes les communautés que j'ai visitées durant
ma recherche de terrain, dès que je m'attardais dans des

familles, je pouvais observer des divisions internes au sein
de leur communauté. Je n'ai pu observer qu'une fois l'une
d'entre elles, celle de Don Julio, fonctionner véritablement
comme un «tout», dans une fusion collective d'intérêts. Ce

fut au moment de la visite des fonctionnaires de la Direction
de tierras de la provincia Neuquén (Direction du Territoire
de la Province de Neuquén) qui venaient parcourir les limites

territoriales de la communauté dans le but d'établir un
titre de propriété collective en son nom. Pendant les

réunions préliminaires à cette visite, des divergences étaient

apparues entre les cinq familles, chacune essayant de tirer
des avantages particuliers en revendiquant des droits sur
les terrains utilisés par d'autres familles. Cependant, au

moment où les fonctionnaires commencèrent à prétendre

que la limite ouest du territoire revendiqué par les Mapu-
che était située quelques dizaines de mètres plus à l'est,
c'est toute la communauté qui d'une seule voix s'opposa aux
fonctionnaires, refusant de reconnaître la nouvelle mesure
foncière alors que ce déplacement de limite ne portait
préjudice qu'à une famille. C'est la seule occasion où, à partir
de ma position au sein de la famille de Don Julio, j'ai vu
cette communauté affirmer fortement l'union à laquelle les

Mapuche ne manquent jamais de faire allusion lorsqu'ils

parlent de l'unité que représente leur communauté: «Nous

sommes tous unis, tous frères», «Toute la communauté
participe dans un même élan aux rituels», etc. Cependant,
l'union de ce «tout» formé par la communauté qui se

présentait unie derrière la lonco ne dura que le temps de la
visite, c'est-à-dire quelques heures. Dès notre retour à la
maison, Don Julio ne manqua pas de s'énerver contre la
lonco qu'il ne jugeait pas capable de négocier adéquatement
avec les représentants du gouvernement.

Finalement, j'ai compris que la non-reconnaissance de

l'autorité de la lonco par Don Julio était liée à la position
de ces deux personnes dans la structure de parenté de la
communauté. En effet, bien qu'étant de lointains cousins

descendant en ligne directe d'un ancien lonco, Don Julio
était maintenant l'homme le plus âgé du groupe domestique

qui l'entourait. Il se considérait dès lors comme étant la
seule personne habilitée à me permettre de séjourner dans

la communauté, puisque je m'étais établie chez lui. Ces

subdivisions communautaires que l'on peut considérer comme

autant de segments fonctionnent, de manière similaire au
modèle présenté par Evans-Pritchard pour les Nuer (1978),
selon des dynamiques d'agrégation - comme dans le cas de

la visite des fonctionnaires de la Direction du territoire - ou
de division, lorsqu'une personne, comme Don Julio, refuse
de reconnaître l'autorité conférée à une autre personne parce
qu'elle n'appartient pas à son segment. Ces lignes de

divisions peuvent dans certains cas aboutir à la scission des

communautés comme cela fut le cas pour les «nouvelles»
communautés de Raquitue, Placido Puel et Hiengueyhual qui se

sont respectivement séparées de celles de Canicul, Puel et

Aigo. Dans ma thèse (Kradolfer 2005), je montre que ces
scissions se font selon une logique similaire aux divisions qui
avaient lieu avant la Conquête du Désert en 1885, lorsque des

familles (segments) quittaient un groupe pour former une
nouvelle entité autonome ou pour en rejoindre une autre.

Actuellement, l'enfermement des communautés sur des

territoires limités oblige celles-ci à cohabiter, même lorsque les

différent- e • s chef -fe • s de famille ne s'entendent plus.

CONCLUSION

Comme nous venons de le voir, la structure communautaire

mapuche de Neuquén n'est pas uniquement déterminée par
les différents cadres juridiques qui se sont succédés depuis
la fin de la Conquête du Désert. En effet, tant les relations

19 Trois frères et sœurs de Don Julio ayant émigré en ville, celui-ci me faisait ainsi fréquenter ses parents les plus proches au sein de la communauté.

Les autres chefs de famille étaient ses cousins germains, voire ses cousins au deuxième degré.

86 | TSANTSA tt 13 • 2008



TSANTSA # 13 2008

de parenté, et par conséquent de voisinage, de coopération,
d'échange réciproque, etc., que tout le système des pratiques
particulières à ce peuple et les discours que les Ancien-ne-s
tiennent sur le monde influencent largement la division
du pouvoir entre les chef-fe-s de famille mapuche. A cet

éparpillement du pouvoir entre les mains de nombreux-ses

Ancien-ne-s, qui peut donner une impression d'«anarchie
ordonnée» pour reprendre l'expression bien connue d'Evans-

Pritchard (1978: 211), se conjugue l'autre système, imposé de

l'extérieur, qui vise à désigner un-e seul-e représentant-e

pour chaque communauté et même pour toutes les communautés

(CIN puis CMN et COM), et qui crée ainsi de nouvelles

hiérarchies. Le fait que ces différentes charges politiques ne
soient cependant pas (totalement) intégrées mais en partie

juxtaposées les unes aux autres permet aux Mapuche de

«jouer» sur les articulations et les désarticulations de leur
système politique. Ainsi, les lonco des communautés peuvent
refuser de reconnaître des accords négociés par les autorités
de la CMN ou de la COM avec l'Etat. Ils argumentent alors que
leur communauté n'est pas représentée par ces organisations
faîtières puisqu'elles n'obéissent pas au mode de fonctionnement

«traditionnel» dans lequel elles et ils détiennent le

pouvoir. De tels actes permettent ainsi aux communautés

mapuche de résister à partir de leurs positions dominées et
assujetties aux hégémonies étatiques en invoquant, au nom
de la différence culturelle, d'autres modes de fonctionnement

qui échappent à l'emprise de l'Etat argentin.

Cependant, l'éparpillement du pouvoir ne se fait pas
seulement au sein des communautés mais il est aussi partagé
au niveau provincial avec toute une série d'autres
organisations, essentiellement urbaines, qui offrent des moyens
alternatifs de défense des droits locaux. Les communautés

peuvent ainsi faire appel, s'allier ou s'opposer à ces
associations en fonction des problèmes qu'elles doivent résoudre.

C'est en raison de leur articulation avec des groupes
militant au niveau international pour les droits des

populations autochtones à la fin des années 1980, des débats et
des préparatifs relatifs aux festivités des cinq cents ans de

la «découverte» des Amériques par Christophe Colomb ainsi

que des développements du mouvement des droits humains
en Argentine que ces associations mapuche ont été encouragées

dans leurs luttes à faire accepter leur différence
culturelle et à la valoriser. Ainsi, dans des articulations
multiples du local au global, les communautés et associations

mapuche présentent des juxtapositions et des

imbrications de différents registres de légitimation du pouvoir
(électif, coutumier, militant). Ces positions s'inscrivent sur
un continuum de positions à différents échelons de

l'organisation sociale et politique que les autochtones construisent,

se réapproprient, articulent en fonction des contextes
dans lesquels elles et ils évoluent.

BIBLIOGRAPHIE

BIERSCHENK Thomas, CHAUVEAU Jean-Pierre, OLIVIER DE

SARDAN Jean-Pierre

2000. Courtiers en développement. Les villages africains en

quête de projets. Paris: APAD et Karthala.

BRI0NES Claudia (éd.)
2005. Cartografias argentinas: politicas indigenas y formaciones

provinciales de alteridad. Buenos Aires: Antropofagia.

BRI0NES Claudia

1999. Weaving «the Mapuche People»: The Cultural Politics of
Organizations with Indigenous Philosophy and Leadership.

Austin: University of Texas (thèse de doctorat).

BRIONES Claudia, DIAZ Raûl

1997. «La nacionalizaciôn/provincializaciôn del <desierto>.

Procesos de fijaciôn de fronteras y de constituciôn de otros

internos en el Neuquén». V Congreso de Antropologia Social,

(La Plata, Argentine), non paginé (source électronique:

www.naya.org.ar [consultée le 20 octobre 2005]).

EVANS-PRITCHARD Edward Evan

1978 (1968). Les Nuer. Description des modes de vie et des

institutions politiques d'un peuple nilotique. Paris: Gallimard

(édition originale en anglais, 1937).

FALASCHI Carlos (dir.)
1996. Proyecto especial de investigaciôn y extension UNC-

APDH «Defensa y reivindicaciôn de tierras indigenas». Informe

final. Neuquén: Universidad del Comahue.

FARON Louis

1961. Mapuche Social Structure: Institutional Reintegration in

a Patrilineal Society of Central Chile. Urbana: The University
of Illinois Press.

DOSSIER I 87



DOSSIER

KRADOLFER Sabine

2002. «Les communautés mapuche de la province de

Neuquén (Argentine). Pour une approche de la cohésion

sociale par le don maussien». Tsantsa 7: 140-145.

NAVARRO FLORIA Pedro

1999. Historia de la Patagonia. Buenos Aires:Ciudad Argentina.

2005. Organisation sociale, don et identité dans les

communautés mapuche de la province de Neuquén

NICOLETTI Maria Andrea, NAVARRO FLORIA Pedro

2000. Confluencias. Una breve historia del Neuquén. Buenos

Aires: Dunken.

(Argentine). Lausanne et Paris: Université de Lausanne,

Institut d'anthropologie et de sociologie, et Université de

Paris III - Sorbonne Nouvelle, Institut des hautes études

d'Amérique latine (thèse de doctorat en cotutelle).

1981. «El acceso de las tribus indigenas del Neuquén a la

tierra pûblica», in: Neuquén. La occupaciôn de la tierra

publica en el Departamento Confluencia después de la

Campana al Desierto (1880-1930), p. 89-102. Neuquén:
Universidad Nacional del Comahue.

VARELA Gladis

KRADOLFER Sabine, NAVARRO FLORIA Pedro

2006. «De la difficulté d'entendre la voix de l'Autre quand
elle remet en question un héros national». Carnets de bord

12: 57-66.

MINISTERIO DE BIENESTAR SOCIAL (Provincia del Neuquén)
1988. Agrupaciones indigenas de la provincia del Neuquén.

Caracterizaciôn. Neuquén: Subsecretaria de Acciôn Social y
Asuntos Indigenas.

Sabine Kradolfer est anthropologue et sociologue. Elle est rattachée à l'Institut d'anthropologie et de sociologie (IAS) et
à l'Institut interdisciplinaire d'étude des trajectoires biographiques (ITB), Université de Lausanne. Sa thèse de doctorat
réalisée en cotutelle entre les universités de Lausanne et Paris III - Sorbonne Nouvelle porte sur l'organisation sociale des

communautés mapuche de la province de Neuquén (Argentine). Elle étudie actuellement les mouvements autochtones dans

le cadre d'un projet de recherche post-doctorale. Parallèlement à ces travaux en anthropologie, elle a co-dirigé, entre février
2006 et juin 2008, une recherche sur la relève académique à l'Université de Lausanne.

IAS/ITB • Anthropole • Université de Lausanne • 1015 Lausanne
Sabine.KradoIferMorales@unil.ch

AUTEURE

88 TSANTSA # 13 • 2008


	Résister dans la division : articulations et désarticulations du pouvoir chez les Mapuche de Neuquén (Argentine)

