
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 13 (2008)

Artikel: Shaykh et émir : rapports hiérachiques et rapports de pouvoir en milieu
tribal

Autor: Hounet, Yazid Ben

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007333

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007333
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TSANTSA # 13 • 2008:71-79

Mots clés: Tribu Pouvoir Hiérarchie • Shaykh • Émir Algérie • Monde arabe

SHAYKH ET ÉMIR
RAPPORTS HIÉRARCHIQUES ET RAPPORTS DE POUVOIR EN MILIEU TRIBAL

ABSTRACT: SHAYKH m EMIR. POWER RELATIONSHIPS AND HIERARCHICAL RELATIONSHIPS IN TRIBAL AREAS

The aim of this paper is to discuss the past and actual forms of «power» and «power relationships» of the shaykh in comparison
with those of the chief (emir). This study aims to contribute to a better understanding of «power relationships» by showing how

these differ from the hierarchical relationships described by Louis Dumont (1966). After having delimited the political attributes of
the shaykh, I will discuss the dynamics of power relationships from the following perspectives: a) How does one pass from a

hierarchical relationship to a «real» power relationship? In other words, how does the power of the chief (emir) succeed the

authority of the shaykh?; b) What are the dynamics of power relationships in tribal areas in the present day context? Or, more

specifically, who is able to constrain or to subordinate who in the so called «tribal areas» nowadays?

YAZID BEN HOUNET

Le sujet du rôle des tribus dans les Etats contemporains
(en particulier ceux du monde musulman) a resurgi avec

vigueur à la faveur des événements récents survenus au
lendemain du 11 septembre 2001 - notamment depuis
les guerres en Irak et en Afghanistan. Il est par ailleurs
réapparu en Algérie à la suite des révoltes d'avril 2001

(Ben Hounet 2004; Salhi 2005). Parmi les questions
suscitées par la redécouverte d'un phénomène qualifié
invariablement de tribal, néotribal ou de retribalisation
(Friedman 2004), s'est posée bien entendu celle des

formes actuelles du pouvoir en milieu dit «tribal» et de

leurs interactions avec les différents types d'autorité
politique, en particulier étatiques (Dawod éd. 2004; Roy
2004). Autre problématique: celle consistant à savoir si
lesdites «tribus» peuvent être considérées comme des

pouvoirs locaux. Il est certes évident que les liens
tribaux sont parfois utilisés à des fins d'accession au pouvoir

- l'organisation tribale peut apparaître par moment
comme un pouvoir local, lors de revendications collectives

par exemple. Mais il semble impropre de considérer

la tribu comme étant toujours un pouvoir local. La

remarque de Hosham Dawod à propos des tribus en Irak
peut très bien s'appliquer aux divers cas rencontrés dans

le monde musulman:

« [L] es tribus et les groupes locaux ne sont pas impliqués
dans leur totalité dans une quête permanente du pouvoir
politique: les relations entre la majorité des membres des

tribus importantes ne se limitent en général qu'à la sphère
de la vie sociale la plus courante. En revanche, en ce qui
concerne les Cheikhs [shaykh1] et les maisons importantes,
les liens de filiation, de descendance et d'alliance prennent
une forme tout à fait différente. Leur capacité de mobilisation,

la proximité qu'ils entretenaient hier avec le pouvoir
central et aujourd'hui avec l'armée occupante peuvent faire
bénéficier le reste de la tribu de quelques avantages et
augmenter ainsi les chances de tous les membres d'affirmer leurs

prétentions à recevoir quelque avantage et profit [...]. Ces

pratiques exigeront en retour une subordination de la part
des membres de la tribu et un sentiment d'avoir une dette

asymétrique envers les Cheikh [shaykh] et, à travers eux,
envers le pouvoir central et l'armée.» (Dawod 2004: 247).

La tribu est donc plutôt un système social potentiellement

mobilisable lors d'événements particuliers2. Elle peut,
par l'intermédiaire des shaykh, agir comme une force locale.
Cette première précision n'élude en rien le problème, autrement

plus épineux, de la nature du pouvoir en milieu tribal
et notamment du rôle des shaykh.

1 Pour faciliter la lecture, nous garderons le terme shaykh au singulier comme au pluriel (pl. shûyûkh). Ce terme arabe (dont nous donnerons une
définition plus détaillée plus bas) est le plus communément utilisé dans le monde musulman, en particulier dans les parties arabophones, pour
désigner les personnes détenant une autorité au sein de la tribu (le terme est aussi employé pour les leaders de confréries).

2 En utilisant le terme tribu, je fais référence à une entité sociale qui combine de manière spécifique deux valeurs: celle de l'ascendance (qui permet

DOSSIER | 71



DOSSIER

L'objet de cet article est donc de discuter des formes passées

et actuelles du «pouvoir» et des «rapports de pouvoir»
du shaykh au regard de ceux du chef (émir). Il faut pour cela

que je précise brièvement la manière dont la question du

pouvoir se pose en milieu tribal (1) et que je définisse mon
approche quant au concept de pouvoir (2).

Du pouvoir en milieu tribal

Une des difficultés que pose l'analyse du système politique
tribal est que celui-ci est bien souvent informel et opaque;
le pouvoir, sans être nécessairement diffus, n'est pas tout
le temps détenu par une institution précise et reconnue
comme telle par les membres de la tribu3. Pour appréhender
le système politique dans ce contexte, il faut insister sur le

concept de «fonction politique» plutôt que sur celui
d'institution politique (Wagner 1964:173). En d'autres termes, il
existe des tribus au sein desquelles il n'y a pas d'institution
politique (pas de chefferie par exemple) mais des personnes
et des institutions (tels les shaykh et les zawiyas4) exerçant
entre autres des fonctions politiques, et ce en vertu d'une

autorité reconnue. Aborder l'analyse ainsi, c'est en partie
répondre à des questions souvent posées et qui illustrent
les difficultés à appréhender, plus encore à l'heure actuelle,
les phénomènes politiques en dehors des institutions politiques:

si tribu il y a, qui sont les chefs? Comment se caractérisent

leur «pouvoir»? Si les shaykh ont de l'autorité, peut-on
dire qu'il s'agit de chefs tribaux? Ces questionnements nous
incitent à redéfinir les rapports et les distinctions existant
entre le shaykh et le chef et de voir en pratique les différences,

ressemblances et passages entre ces deux figures.

Le terme shaykh peut être rapproché des mots français
«saint» ou «sage». Il désigne étymologiquement une
personne dont l'âge paraît avancé et dont les cheveux ont blanchi.

Depuis l'époque préislamique, l'idée d'autorité et de respecta¬

bilité est attachée à ce terme qui est aussi utilisé pour désigner

tout «chef» de groupe humain (famille, tribu, corporation,
etc.) (Geoffroy 1998:410). Comme le remarque Sophie Caratini

(1993: 101) à propos des Rgaybât [Reguibat] de l'Ouest saharien,

il existe schématiquement trois éléments constitutifs de

l'autorité du shaykh: l'appartenance généalogique, le prestige
du savoir, les réseaux d'alliance et de protection.

Dans les cas des tribus du Haut Sud-Ouest algérien où j'ai
mené mes recherches, comme dans celui des Rgaybât, le statut
du shaykh est distinct de celui du chef pour plusieurs raisons,
même s'il peut exister des similarités entre eux. Les notions
de représentativité et de médiation, entre autres, caractérisent

le mieux la fonction politique du shaykh, alors que le

concept de chef suggère à la fois l'idée de commandement et
de supériorité5. En fait, dans le cas des tribus du Haut Sud-

Ouest, comme dans le cas des Rgaybât, le terme «shaykh»
renvoie à une organisation politique horizontale alors que celle

de chef réfère, en théorie, à une organisation verticale: le

chef étant au-dessus des personnes qu'il dirige. Les shaykh de

fractions et de tribus constituent pour reprendre Paul Dresch

(1989: 88-97) des «garants» de l'ordre tribal. Ils représentent
les fractions ou la tribu à l'égard des éléments extérieurs, des

autres tribus et notamment vis-à-vis de l'Etat. Ils ont cette
fonction politique sans être pour autant des hommes politiques

à proprement parler, et encore moins des chefs6.

Approche du concept «pouvoir»

Cette analyse permet par ailleurs de définir les contours de

ce que nous appelons les «rapports de pouvoir» en montrant
en quoi ils diffèrent des rapports hiérarchiques mis en exergue

par Louis Dumont (1966). Si l'on se réfère au Dictionnaire
de l'ethnologie et de l'anthropologie, on peut lire que la discipline

accepte la définition commune du concept de pouvoir,
admise dans son extension la plus grande (c'est-à-dire qu'il

2(suite) ,je distinguer et de classer groupes et individus à partir de leur généalogie supposée) et celle de la solidarité (qui lie des personnes se prévalant
d'une origine commune). La tribu se présente alors comme un ensemble de parents en ligne unilinéaire (patrilinéaire ou matrilinéaire) qui peut agir
comme une personne collective mobilisable pour divers objectifs. Sur la tribu dans le monde arabe, voir Pierre Bonté, Edouard Conte, Constant
Hamès et Abdel Wedoud Ould Cheikh (1991). Pour une analyse critique du concept «tribu» en ce qui concerne le terrain algérien, voir Yazid Ben

Hounet (2006); pour ce qui est du traitement de la question tribale durant la période coloniale, voir Yazid Ben Hounet (2008).

3 Par moment ou chez certaines tribus, le pouvoir peut être détenu par une chefferie reconnue - on parle alors d'une institution politique. Mais, à

l'instar de ce que remarque Edmund R. Leach (1972) pour les Kachin et comme le rappelle Maurice Godelier (1977:122), il faut voir la chefferie non

comme un trait intrinsèque à certaines tribus, mais dans une perspective dynamique comme résultant de conjonctures historiques.

4 Une zawiya est un établissement religieux islamique lié à un saint personnage. Cet établissement a de multiples fonctions: accueil, enseignement,
lieu d'hospitalité...

5 En arabe, plusieurs termes ont pour équivalent français celui de chef. On retiendra les mots âmir (émir) et ra'îs, le premier faisant plutôt référence à

la notion de commandement et le second se rattachant à la notion de ryasa, que l'on peut traduire par pouvoir politique.

6 Edward E. Evans-Pritchard (1949:59-60), en analysant la fonction et le statut des shaykh, avait déjà remarqué leurs positions structurelles au sein

72 | TSANTSA # 13 • 2008



TSANTSA It 13 • 2008

ne s'agit pas seulement du pouvoir politique) : du point de vue
de l'anthropologue, l'individu est soumis à des pouvoirs
pouvant émaner de multiples instances (Izard 1991: 599). Il me

paraît toutefois nécessaire, dans le cadre de cette étude, de

suivre l'approche de Louis Dumont et de faire la distinction
entre pouvoir et hiérarchie. C'est la capacité de contrainte
qui définit réellement, de mon point de vue, le pouvoir. La

hiérarchie s'accompagne quant à elle d'une subordination
idéologique. C'est-à-dire que cette subordination n'est pas
dictée par la contrainte ou la possibilité de contrainte, mais

par la représentation communément partagée de la société

et de l'ordre social. Les shaykh disposent ainsi d'une autorité
et de fonctions politiques en raison de leur baraka. Ce terme,

que certains rapprochent du concept mélanésien maria (Der-

menghem 1954: 24-25; Jamous 1981: 202-205), est assez

souvent traduit par l'expression «bénédiction divine». Dans

l'Encyclopédie de l'Islam, la baraka est définie comme une
«force bénéfique, d'origine divine, qui provoque la surabondance

dans le domaine physique, la prospérité et la félicité
dans l'ordre psychique» (Colin 1960:1063). Raymond Jamous

attire l'attention sur la valeur idéologique de la baraka. Pour

cet auteur, qui reprend la distinction entre hiérarchie et
pouvoir établie par Louis Dumont (1966), la dimension
religieuse de la baraka définit des rapports hiérarchiques de

subordination spirituelle qu'il faut distinguer des rapports
de pouvoir (Jamous 1981: 5). Loin d'être une force vague, un
fluide répandu de manière diffuse sur les personnes et les

choses, la baraka est, au contraire, l'expression de l'idéologie
hiérarchique en milieu tribal, puisqu'elle est détenue ou censée

être détenue par un nombre restreint de personnes
considérées comme statutairement plus prestigieuses: les shûrfa

(dits descendants du prophète), les saints, les personnes
appartenant à des lignages religieux et les shaykh.

Une fois apportée cette précision, hélas trop fréquemment
éludée et bien souvent source d'erreur ou plus encore d'ethno-
centrisme dans l'appréciation de la catégorie «pouvoir», il
conviendra de voir quelle est la dynamique des rapports de pouvoir

en milieu tribal selon les deux perspectives suivantes:

a) Comment passe-t-on d'un rapport hiérarchique à un
véritable rapport de pouvoir? En d'autres termes comment de

l'autorité du shaykh peut-on aboutir au pouvoir de l'émir?

b) Quelle est la dynamique des rapports de pouvoir en milieu
tribal dans le contexte des évolutions actuelles? En d'autres

termes qui détient de nos jours la possibilité de contrainte
ou de subordination dans les zones dites tribales?

DU SHAYKH À L'ÉMIR: DES RAPPORTS HIÉRARCHIQUES

AUX RAPPORTS DE POUVOIR

Comment de l'autorité du shaykh peut-on aboutir au pouvoir
de l'émir? J'essaierai de répondre à cette question en m'ap-

puyant principalement sur l'analyse de l'émergence de deux
chefs tribaux de l'Ouest algérien.

Les chefs tribaux: l'instabilité du pouvoir personnel

De manière générale, les chefs tribaux, lorsqu'il y en a,
s'inscrivent bien souvent en rapport à un contexte étatique, qu'il
s'agisse des dynasties arabes, de la Régence ottomane ou
même du pouvoir colonial7. Il me semble par ailleurs que c'est

généralement le système makhzen (l'Etat délègue une partie
de son pouvoir à des chefs de tribus qui en retour gèrent une

partie de son territoire) qui crée les chefs, ou du moins les

eisuite) (je |a tfjbj sj |a théorie segmentaire élaborée par celui-ci, reprise ensuite par Ernest Gellner (1969), fut à juste titre critiquée, il n'en demeure pas moins

qu'Evans-Pritchard avait mis en exergue deux traits fondamentaux du statut du shaykh son insertion dans un réseau de parenté et de relations sociales, dont
il est l'un des piliers, ainsi que la précarité de son autorité. Emrys Peters (1990), dans son analyse du «pouvoir» des shaykh, critique le point de vue
d'Evans-Pritchard et essaie de montrer que les shaykh peuvent avoir du «pouvoir» (je discuterai cette notion plus bas) en accumulant des richesses et en les

redistribuant. Ii parle ainsi de leader et de follower (partisan). Il nous décrit en fait les logiques du clientélisme mais élude de poser la question de l'autorité

(légitimité notamment dans les cas de litiges) des shaykh et surtout de l'acception du «pouvoir» de la part des partisans. On est alors plus dans des rapports
de dépendance que des rapports hiérarchiques ou même de pouvoir. Le shaykh dispose d'une autorité précaire, autorité qu'il lui faut préserver, qui n'est pas
confortée institutionnellement. Le shaykh est avant tout le représentant, le porte-parole d'un segment, d'une fraction ou d'une tribu. Le shaykh est aussi un

coordinateur tribal, celui auprès de qui on s'enquiert lorsque des problèmes surgissent à l'intérieur de la tribu ou entre les tribus. Il a principalement une
fonction de conseiller, c'est-à-dire que l'on consulte son ou ses avis avant de commencer certaines actions, en particulier celles engageant le groupe en tant

que tel (segment, fraction ou tribu). Cela veut dire aussi qu'il ne dispose pas institutionnellement de pouvoir exécutif et coercitif, que les avis qu'il donne

peuvent ne pas être pris en compte. Comme le remarquent R. al-cAlîmî et B. Dupret (2000) à propos du Yémen, par exemple, la force exécutoire du jugement
tribal est d'ordre général. Elle ne relève ni du shaykh ni d'une instance spécialisée chargée de l'exécution des jugements. En période de guerre, ce sont aussi

souvent les shaykh qui désignent les chefs de guerre ou qui du moins cautionnent ou non les aspirations d'une personne au commandement. Mais les shaykh
ont d'autres fonctions qui garantissent l'unité politique de la tribu, notamment en ce qui concerne les mariages, les règlements des litiges, la dîya (le prix du

sang), les rituels participant de la cohésion tribale (mûdâwala, wacda...) (Ben Hounet 2006,2007).

7 Dans la région de l'actuel Sud-Est algérien (notamment le Souf), les chefferies furent à l'aube de la colonisation plus importante en comparaison du Sud-Ouest,
et ce pour diverses raisons (importance du commerce caravanier, proximité de la régence turque...). Sur ces points, voir notamment Alain Romey (1983,1992).

DOSSIER | 73



DOSSIER

fait apparaître vraiment en tant que tels, puisque c'est sur

eux que ce système prend appui. C'est pour cette raison que,
lors des changements de pouvoir central, les chefs tribaux
perdent bien souvent leurs pouvoir et fonctions (Romey 1992). En

dehors du système makhzen, des chefs peuvent apparaître en

milieu tribal sans que leur statut ne soit imposé ou suscité par
le pouvoir central, mais c'est souvent lors de moments
circonstanciels, telles les guerres. Le cas de l'accession d'Abd el Kader

au titre d'émir est un exemple assez révélateur du caractère

occasionnel de l'apparition des chefs en milieu tribal.

Dans les premiers temps de la conquête coloniale, lorsque

les tribus de l'Oranie prennent conscience de la nécessité

d'organiser la résistance, c'est le père de l'émir Abd
el Kader, Mahiaddin, marabout retiré dans sa zawiya, qui
est sollicité par les shaykh des tribus pour coordonner la

guerre contre les Français. Du fait de son grand âge, il
propose que ce soit son fils Abd el Kader qui dirige cette
résistance. Celui qui deviendra l'émir Abd el Kader est donc

désigné comme chef dans des circonstances bien précises
et intronisé devant des cavaliers bédouins le 22 novembre

1832 dans la plaine de Kessibia, près de Mascara. Son

œuvre le fera apparaître comme un émir, puis comme un
vrai chef d'Etat, du moins entre 1832 et 1839 (période
qui fait l'unanimité)8, et comme le père de la nation
algérienne. Cependant, le pouvoir qui lui fut accordé pour
mener la résistance ne reposait au départ que sur l'autorité

morale de son père et l'agrément de certaines tribus
de l'Oranie, en particulier celle des Hasham, tribu prestigieuse

à laquelle il appartenait.

On peut penser, étant donné le contexte de son
intronisation, que la volonté qu'avait l'émir Abd el Kader de

bâtir un Etat avec de vraies institutions, une administration,

une monnaie, etc., avait aussi pour cause
l'instabilité du pouvoir qu'il détenait. A plusieurs reprises,
il dut contraindre et / ou razzier des tribus qui l'avaient
soutenu lors de son investiture en tant que chef mais

qui par la suite remirent en cause le pouvoir qui lui fut
accordé9. Certaines tribus, telles celles de la confédération
des Awlâd Sidi Shaykh, l'abandonnèrent, affirmant par là
leur volonté d'autonomie vis-à-vis d'un pouvoir qu'elles

considéraient comme trop personnel. L'institution du chef

n'apparaissait donc pas comme allant de soi pour les tribus
de l'Oranie et du Haut Sud-Ouest.

Ayant à l'esprit ce fait et la distinction shaykh / chef, on

comprend mieux les erreurs d'appréciation concernant
l'organisation politique des tribus de l'Ouest algérien, erreurs

que firent entre autres les autorités françaises dans les
premiers temps de la conquête coloniale. En effet, lors de la
conquête de l'Algérie, les autorités françaises s'appuyèrent

sur des personnes détenant une grande autorité, personnes
qu'elles considéraient être des chefs de tribus. Mais elles ne
saisissaient pas les rouages du système politique tribal et
confondaient shaykh et chef et, de fait, elles ne pouvaient
concevoir que les «chefs» désignés ne puissent agir réellement

en tant que chefs. Elles n'envisageaient pas que leur
autorité, leur pouvoir et leur prétention au commandement

puissent être remis en cause, en particulier par leurs

propres tribus - comme ce fut le cas pour Si Hamza des Awlâd
Sidi Shaykh Sharraga10. Elles ne comprenaient notamment

pas le surgissement de leaders qui s'opposèrent avec succès

à ceux qu'elles considéraient comme les chefs des tribus.

Dans le Haut Sud-Ouest, la résistance et la réussite des

actions menées par Sidi Abû cAmama le feront apparaître
comme l'un des chefs tribaux des Awlâd Sidi Shaykh. Mais

c'est avant tout en tant que chef guerrier, du fait qu'il a

mené la résistance, qu'il apparaît comme un chef légitime.
Au moment où il entre en guerre, il est pratiquement inconnu
des autorités françaises et reconnu comme appartenant à

une branche cadette des Awlâd Sidi Shaykh (la tribu des

Awlâd Sid Taj). Il n'appartient donc pas aux «branches

seigneuriales» des Awlâd Sidi Shaykh, pour reprendre l'expression

utilisée à l'époque pour désigner les branches les plus
influentes de la confédération. On s'étonna même de son pouvoir

et du fait qu'il ait pu mener une résistance aussi forte.

Sidi Abû cAmama et l'émir Abd el Kader ont de nombreux

points communs. Ils appartiennent à des lignages marabouti-

ques (on parle aussi du marabout Sidi Abû cAmama), n'ont pas
à l'origine une fonction de chef (ou même de figure morale)
au sein de la tribu ou de la confédération à laquelle ils appar-

8 Je reprends ici la datation de Jean Claude Vatin (1983:137).

9 Sur ces points, voir Smaïl Aouli, Rédouane Redjala et Philippe Zoummeroff (1994).

10 La tribu des Awlad Sidi Shaykh était divisée à cette époque en deux groupes: les Sharraga, censés être sous le commandement de Si Hamza, et les

Gharaba, censés être sous le commandement de Sidi Shayk Ban Tayab. Les autorités coloniales appuieront Si Hamza. On retrouve la même difficulté
des autorités françaises à lire le système politique local, lors de la conquête de l'Aïr ou lors de la conquête de la Mauritanie. Voir Hélène Claudot-

Hawad (2001:51-60) et Sophie Caratini (1993:97-108).

74 | TSANTSA # 13 • 2008



TSANTSA # 13 • 2008

tiennent et apparaissent avant tout comme des chefs dans

des circonstances bien précises, en particulier les guerres et
les insurrections, c'est-à-dire que leur légitimité politique au

commandement provient en grande partie de leur capacité
à mobiliser des troupes et à agir en bons stratèges. L'un et
l'autre ont souffert des désaffections des tribus qu'ils avaient

pu rallier à eux (notamment du fait des victoires militaires
qu'ils obtinrent) et qui contestèrent par la suite leur pouvoir
qu'elles considéraient comme trop personnel. C'est donc avant

tout en tant que chefs de guerre qu'ils prouvèrent leur capacité

au commandement. Toutefois, il ne faut pas oublier que
cette capacité à devenir chef repose aussi en grande partie sur
la solidarité tribale dont ils jouissaient, ainsi que sur l'autorité

qu'eux-mêmes et plus encore leurs familles détenaient.
Ils émergent aussi à un moment où les autorités politiques
préexistantes (régence ottomane dans le cas de l'émir Abd
el Kader, chef de la branche «seigneuriale» des Awlâd Sidi

Shaykh) déclinent ou souffrent de discrédit.

Si le pouvoir du chef repose en grande partie sur sa capacité

à faire montre de force physique, à bien mener les guerres

tribales, le shaykh a comme pouvoir la seule autorité qu'il
a pu acquérir durant son existence. L'autorité des shaykh est à

mettre en lien avec la notion de sainteté et traduit à mon avis

une situation (volontaire ou non) d'extériorisation du pouvoir

politique, c'est-à-dire que l'autorité que détient le shaykh

ne s'explique que parce que les tribus, hormis dans des

circonstances exceptionnelles, refusent que s'exerce en leur
sein un véritable pouvoir politique, autrement dit un pouvoir

politique distinct et donc centralisé, mais aussi un pouvoir

de contrainte et de domination11. Cette autorité de type
«religieux» peut néanmoins, de fait, se transformer en
véritable pouvoir politique comme ce fut le cas pour les Awlâd
Sidi Shaykh, ou pour la Sanûssîya12. Mais cette autorité
religieuse, contrairement au pouvoir politique sécularisé, n'est

acceptée que parce qu'elle se pose comme extérieure aux
enjeux tribaux et transcendant les clivages tribaux.

DYNAMIQUE INTERNE DES RAPPORTS DE POUVOIR

Qui détient de nos jours la possibilité de contrainte dans
les zones dites tribales?

Il est clair, concernant l'Afrique du Nord, mais cela est

sans doute le cas pour la majorité des pays musulmans, que
la colonisation a «désarmé les tribus pour les livrer telles

quelles aux administrations des Etats postcoloniaux»13. Que

reste-t-il alors des rapports de pouvoir en milieu tribal, que
reste-t-il du pouvoir des émirs et de l'autorité et/ ou des

pouvoirs potentiels des shaykhl Hormis quelques émirats dans

le golfe arabique, émirats dont le caractère tribal s'est largement

modifié, il n'existe pratiquement plus d'émirs tribaux
de nos jours. Par endroit, le titre d'émir a pris une tout autre
connotation que celle qui lui était originellement assignée14.

Là où persistent des formes d'organisations tribales, comme
dans certaines régions du Sud algérien ou ailleurs comme en

Mauritanie, au Yémen ou en Irak, subsistent encore des

rapports hiérarchiques: certaines personnes considérées comme
des shaykh et portant ce qualificatif détiennent une certaine
autorité, en particulier morale, et sont encore sollicitées pour
les mariages, dans les règlements de litiges et plus
particulièrement dans les affaires de diya (prix du sang).

En raison des modifications d'ordre plus global, certaines
de ces personnes et d'autres membres de tribus se sont retrouvés

dans une situation où ils se sont vus détenir effectivement

un certain pouvoir et non plus seulement une certaine
autorité. En se retrouvant par exemple les intermédiaires de

différentes sphères de pouvoir (celles des structures d'Etat,
de groupes financiers, de l'armée ou même d'ONG), des membres

de tribus, et parmi eux des shaykh, ont pu disposer de

ce qui leur faisait, en grande partie, défaut: la possibilité de

contrainte ou du moins d'imposer la subordination. C'est

d'ailleurs ce que dit clairement Hosham Dawod (2004) quand
il articule le rôle actuel des shaykh non plus en raison de leur

11 Mon hypothèse est que, dans leur grande majorité, les tribus refusent qu'un pouvoir émerge en leur sein. Cela ne veut pas dire qu'elles refusent le

pouvoir qui se poserait comme extérieur aux enjeux internes à la tribu et aux rapports entre les segments et fractions la composant, qui se voudrait
transcendant. Parmi les quelques circonstances exceptionnelles, celui de l'émirat de l'Adrar mauritanien. Pierre Bonté (1982) montre comment des

conflits de succession ont pu donner naissance à un émirat tribal.

12 Ibn Khaldûn remarquait déjà en son temps que les Arabes - dans le sens des bédouins - ne peuvent être gouvernés que par quelques figures
religieuses, prophètes ou saints. Il remarquait par là qu'ils étaient hostiles au pouvoir séculier.

13 Je reprends cette phrase énoncée par Daniel Rivet lors d'un séminaire de recherche sur les rapports pouvoirs centraux, pouvoirs locaux autour de

la Méditerranée (septembre 2005, Istanbul).

14 Le Groupe Islamiste Armé (qui a sévi en Algérie) utilise le terme émir pour désigner ses chefs. Relevons une anecdote explicitant ce glissement:
Pierre Bonté, spécialiste des tribus mauritaniennes, s'est vu demander de changer l'intitulé de son cycle de conférences prononcées au Centre

national de recherche en préhistoire, anthropologie et histoire d'Alger. Ce cycle portait sur les Emirats de l'Adrar mauritanien. Il lui fut

diplomatiquement suggéré de modifier l'intitulé et d'y ajouter «Emirats tribaux» ainsi que la période historique (le XVIIIe siècle en l'occurrence).

DOSSIER | 75



DOSSIER

position structurelle au sein du système tribal, comme le
faisait en son temps Evans-Pritchard, mais en fonction de leur

rapport aux vrais lieux de pouvoirs actuels, en somme en

fonction de pouvoirs extérieurs aux tribus elles-mêmes.

«[E]n ce qui concerne les Cheikhs [shaykh] et les maisons

importantes, les liens de filiation, de descendance et d'alliance

prennent une forme tout à fait différente. Leur capacité de

mobilisation, la proximité qu'ils entretenaient hier avec le

pouvoir central et aujourd'hui avec l'armée occupante peuvent
faire bénéficier le reste de la tribu de quelques avantages et

augmenter ainsi les chances de tous les membres d'affirmer
leurs prétentions à recevoir quelque avantage et profit [...].
Ces pratiques exigeront en retour une subordination de la part
des membres de la tribu et un sentiment d'avoir une dette
asymétrique envers les Cheikh [shaykh] et, à travers eux, envers
le pouvoir central et l'armée.» (Dawod 2004: 247)

Cette réalité n'est certes pas nouvelle. Dans l'histoire du

monde musulman, beaucoup de tribus ont vu émerger en leur
sein de véritables chefs dont le pouvoir reposait en grande

partie sur leur allégeance à des monarchies (comme celle du

Maroc) ou à la Régence Ottomane. Il existait, cependant et
de manière plus générale, un rapport plus distendu entre

pouvoirs centraux et tribus, en particulier avec celles des

territoires en dissidence (siba en Afrique du Nord). La disparition

des chefs tribaux et le discrédit des autorités tribales
sont liés au processus de mise sous dépendance des tribus
durant l'ère coloniale et postcoloniale. Des chefs de tribus
bédouines et parfois des shaykh ou musashaykh (grand
shaykh) se sont retrouvés en réalité de simples intermédiaires

des autorités coloniales ou postcoloniales, cumulant parfois

le titre de représentant tribal et d'élu des Assemblées

nationales, comme ce fut le cas en Jordanie (Bocco et Tell

1995; Bocco 1996). Certaines familles ont érigé des monarchies,

allant même à l'encontre des intérêts des tribus bédouines,

comme ce fut le cas des Ibn Seoud en Arabie Saoudite

(Mauger et Pouillon 1995). Ce qui est nouveau dans le

processus actuel, c'est la dissolution progressive du rapport
hiérarchique au profit soit de la simple disparition de systèmes

tribaux, soit de rapports prenant un aspect relevant plus du

clientélisme. Il en résulte parfois des situations de dépendance

autrement plus problématiques. Ce faisant, les shaykh

s'extraient de leur statut et de leur rôle usuels. L'autorité

qu'ils détenaient antérieurement, et qu'ils sont censés détenir

là où des systèmes tribaux persistent, provient justement
de leur capacité à apparaître comme au dessus des enjeux de

pouvoir; en somme leur autorité provient de la sagesse qu'on
leur accorde, laquelle illustre l'importance des rapports
hiérarchiques et peut être analysée comme une volonté, en
milieu tribal, d'extériorisation du pouvoir politique.

Les shaykh et l'extériorisation du pouvoir politique

J'ai évoqué précédemment le cas de Mahiaddin, père de l'émir
Abd el Kader. C'était un marabout, un shaykh de zawiya, affilié

à la qadîrîya15. Il vivait retiré dans sa zawiya de la guetna
(lieu dit situé près de la ville de Mascara) et y enseignait le

coran et les préceptes de la qadîrîya. Je crois que c'est en
vertu de son extériorité et de sa sagesse qu'il fut sollicité

pour coordonner la résistance à la colonisation. L'autorité

qu'il détenait reposait certes sur son savoir mais aussi sur le

fait qu'il apparaissait comme extérieur aux affaires les plus
quotidiennes intéressant les membres des tribus.

Si le shaykh appartient à un segment, une fraction ou
une tribu, on attend cependant de lui qu'il arrive à

s'extraire des enjeux particuliers pour apporter des solutions
convenables pour tous. On attend de lui qu'il soit shaykh,
c'est-à-dire sage et éventuellement saint. On peut même

avancer que dans de nombreux cas l'objectif suprême du

shaykh est d'atteindre la sainteté. De nombreux shaykh
rencontrés lors de mes recherches dans le Sud algérien ont ainsi
mis en avant le fait qu'ils étaient sortis des affaires politiques,

qu'ils étaient actuellement sans mandat et fonction
politique et que leur autorité était en grande partie due à

ces faits. Le cas de Shaykh Taibawi (Shaykh est son
prénom), l'un des principaux shaykh des Awlâd Sid Ahmad
Majdûb16 et président de l'association de la zawiya de Sid

Ahmad Majdûb, illustre bien ce principe.

Shaykh Taibawi

Shaykh Taibawi est né en 1926, dans une tente (khaima), au
lieu dit Rezma (sur la route qui va d'Asla à Ain Sefra). Il
appartient à la fraction des Awlâd Sidi Muhammad de la tribu
des Awlâd Sid Ahmad Majdûb. Il apprend à lire et à écrire
l'arabe, en suivant les cours d'un taleb (enseignant religieux)

15 Ordre religieux issu du saint Abd al Qadîr Jîlani.

16 Les Awlâd Sid Ahmad Majdûb forment une tribu mrabtin, maraboutique, c'est-à-dire qu'elle possède un certain prestige d'essence religieuse. Dans

l'imaginaire collectif, elle bénéficie, par voie d'héritage, de la baraka de l'ancêtre fondateur, un saint ayant vécu au XVIe siècle. Elle est localisée
traditionnellement du côté d'Asla (localité située à environ 70 km à l'est d'Ain Sefra, Sud oranais). La tribu des Awlâd Sid Ahmad Majdûb compterait en

2004 environ 8 000 personnes, selon mes estimations.

76 | TSANTSA # 13 • 2008



TSANTSA 8 13 2008

dans le douar de Belgoured. Entre 1926 et 1948, il nomadise

avec ses parents dans différentes régions du Tell et du Sahara

(Adrar et Timimoun). Il commence la prière à 13 ans et

devient berger pour son propre compte, avec son propre
troupeau, en 1944. En 1951, il suit les enseignements d'un taleb

qui l'initie à la Taibiya17. En 1956, il s'engage dans la guerre
de libération nationale, il est alors infirmier. Il sera fait
prisonnier (à Ain Sefra) de 1958 à 1960. En 1962, il retourne
dans sa tente (khaima), aux environs d'Asla. En 1968, il est

chef de kasma (section locale FLN) à Boussemghoun. En 1969,

à la suite du découpage administratif, il devient chef de

kasma à Asia. En 1971, il est élu chef de l'Assemblée populaire
communale d'Asla (il sera élu à deux reprises et exercera cette
fonction de 1971 à 1979); il s'installe dans une maison à Asia

et garde sa tente dans les environs (il y vit de temps en

temps). De 1969 à 1973, il sera député à l'Assemblée populaire
de Wilaya (APW) de Saida. En 1973, il effectue son premier
pèlerinage (il retournera à la Mecque en 1978,1982 et 1985).
En 1980, il se met en semi-retraite et se consacre à l'élevage.
En 1982, il est à l'initiative de la rénovation de la zawiya de

Sid Ahmad Majdûb. En 1992, il abandonne totalement sa

tente et crée l'association de la madrasa (école) de Sid Ahmad

Majdûb. Quelques années plus tard, l'association changera de

nom pour devenir l'association de la zawiya.

En observant son parcours, on remarque qu'il a, peu à

peu, assis son autorité et a pu s'affirmer ces dernières
années comme l'un des shaykh principaux de la tribu des

Awlâd Sid Ahmad Majdûb. Son autorité s'est accrue au cours
de différentes étapes: son mandat en tant que membre de

l'APW, son mandat en tant que maire; son statut de président

de l'association de la zawiya de Sid Ahmad Majdûb. Le

fait d'avoir été élu maire à deux reprises lui a permis de se

faire reconnaître comme le représentant légitime de sa

fraction. Les élections ont joué comme des plébiscites lui
permettant de valider son statut d'homme important de la
fraction des Awlâd Sidi Muhammad. Ayant donc établi sa

notoriété en se faisant élire à deux reprises, il ne s'est plus
présenté comme candidat à partir de 1979.

Lorsque je lui ai demandé les raisons de son retrait, il
m'a répondu que le poste de maire était assez ingrat, et

qu'il jugeait préférable de laisser des personnes plus jeunes

administrer la commune. Si cette fonction était trop
pénible, c'est parce qu'il supposait à la fois de rendre des

comptes à l'ensemble de la commune et aux structures
étatiques supérieures (daïra et wilaya: sous-préfecture et
préfecture), ainsi qu'au parti unique. Ayant fait l'expérience
de cette fonction, il s'était rendu compte du manque de

liberté qu'elle supposait. Le risque était, à la longue, d'être
déconsidéré par la tribu, désavoué par les shaykh et de

perdre ainsi son autorité18. En somme, si la fonction de

maire peut apporter de la notoriété, elle peut aussi s'avérer

dangereuse pour celui qui espère préserver sa place au
sein de la structure tribale.

CONCLUSION

Dans cet article, j'ai essayé d'éclairer les logiques du
système politique tribal en faisant la distinction entre
rapports hiérarchiques et rapports de pouvoir. C'est sans doute
la possibilité de contrainte qui définit les véritables
rapports de pouvoir. Les rapports hiérarchiques s'inscrivent,
quant à eux, dans une idéologie holiste de la société: l'autorité

des shaykh provenant de leur position structurelle au
sein du système tribal. La dynamique des rapports de pouvoir

dans le contexte des évolutions actuelles est régie, plus
qu'auparavant, par des entités et des facteurs extérieurs
aux tribus elles-mêmes (Etat, armée, ONG...). Les émirs
tribaux ont disparus et les shaykh, quand ils existent, tentent
de préserver leur autorité et leur légitimité en s'extrayant
des lieux actuels de pouvoir, tout en essayant d'influer
comme ils peuvent sur les décisions et évolutions qui
toucheront leur propre tribu. Dans le cas inverse s'instaurent
des relations clientélistes: les shaykh (et les familles
importantes) devenant des patrons et le reste de la tribu des

clients. On aboutit alors à des rapports de dépendance
(essentiellement économique).

17 Confrérie religieuse dont l'ancêtre fondateur est Mûlay Tayab, shûrfa du Ouezzan, Fes.

18 On retrouve là le thème du discrédit des structures de l'autorité traditionnelle par la manipulation de l'Etat ou d'autres autorités supérieures. Sur ces

points, voir Auguste Berque (1986 [1919]), qui donne un exemple pour l'Algérie au début de l'ère coloniale. Dans la littérature ethnographique classique, voir
Edward E. Evans-Pritchard (1949:60,61). Plus récemment concernant le terrain algérien, on retrouve un témoignage illustratif de la désillusion et de la

méfiance vis-à-vis du politique et d'une préférence pour les formes traditionnelles de l'autorité dans le quotidien algérien Liberté: «Il fut un temps où

c'étaient kbar douar, c'est-à-dire les patriarches, pétris de sagesse qui étaient fermes dans leurs décisions et dans leurs arguments. C'étaient de vrais
notables et de vrais pères, généreux et respectables. Leurs arrêts étaient acceptés par tout le monde. Mais avec le temps, tous ces vieux ont disparu,

happés par la mort ou engloutis par la modernité. Alors nos pères ont cru pouvoir les remplacer par d'autres. Des riches ayant leurs entrées dans les

administrations, dans les coulisses des cours de justice, dans les antichambres des services de sécurité, dans les cabinets des ministères... Finalement, il

s'est avéré que ces gens-là, qui étaient beaucoup plus préoccupés par leurs propres intérêts que par ceux de leurs <arouch> [tribu], n'avaient fait qu'utiliser
nos propres souffrances pour donner plus d'assise à leur fortune de parvenus...» (Liberté du 5 août 2001, dossier sur la tribu).

DOSSIER | 77



DOSSIER

BIBLIOGRAPHIE

AOULI Smaïl, REDJALA Ramdane, ZOUMMEROFF Philippe
1994. Abd el-Kader. Paris: Fayard.

AL-CALÎMÎ Rashâd et DUPRET Baudouin
2000. «Les procédures de justice tribale dans la
société yéménite». Chroniques yéménites 8

(http://cy.revues.org/document6.html, document
consulté en 2006).

BEN HOUNET Yazid

2004. «Quelques réflexions sur les événements récents de

Kabylie: à propos de la question tribale en Algérie». Awal,

cahiers d'études berbères 29: 33-42.

2006. L'Algérie des tribus. Le fait tribal dans le Haut Sud-

Ouest algérien contemporain. Thèse nouveau régime en vue
de l'obtention du doctorat en anthropologie. EHESS.

2007. «La tribu en pratique: le rituel de la mûdâwala

chez les Awlâd Sid Ahmad Majdûb». Alfa (revue de

l'Institut de recherche sur le Maghreb contemporain):
201-209.

2008. «Des tribus en Algérie? A propos de la
déstructuration tribale durant la période coloniale». Cahiers

de la Méditerranée, à paraître.

BERQUE Auguste
1986. Ecrits sur l'Algérie. Aix en Provence: Edisud (chapitre
1, lèle publication 1919 sous le titre «Essai d'une

bibliographie critique des confréries musulmanes

algériennes». Bulletin de la société d'archéologie et de

géographie d'Oran 39: 135-174 et 193-233).

BOCCO Riccardo

1996. Etat et tribus bédouines en Jordanie, 1920-1990.

Les Huwaytat: territoire, changement économique,
identité politique. Thèse de l'Institut d'Etudes

Politiques. Paris.

BOCCO Riccardo, TELL Tariq
1995. «Frontières, tribus et Etat(s) en Jordanie orientale à

l'époque du Mandat», in: Riccardo BOCCO et Christain
VELUD (éds), Monde Arabe, Maghreb Marchrek 147 («Tribus,
tribalismes et Etats au Moyen-Orient»): 26-47.

BONTE Pierre

1982. «Tribus, fractions et Etat: les conflits de succession

dans l'émirat de l'Adrar». Cahiers d'études africaines XXII

(3-4): 489-516.

BONTE Pierre, CONTE Edouard, HAMES Constant, OULD

CHEIKH Abdel Wedoud

1991. Al ansab, la quête des origines, Anthropologie historique de la

tribu arabe. Paris: Edition de la Maison des Sciences de l'Homme.

CARATINI Sophie

1993. «Le cheikh comme premier point d'ancrage du pouvoir
politique sur l'espace nomade: l'exemple des Rgaybât de

Mauritanie». Les cahiers d'URBAMA 8: 97-108.

CLAUDOT-HAWAD Hélène

2001. «Histoire d'une bévue coloniale. Le <sultanat> de

l'Aïr», in: Eperonner le monde. Nomadisme, cosmos et

politique chez les Touaregs, p. 51-60. Paris: Edisud.

COLIN G. S.

1960. «Baraka», in: B. LEWIS, Ch. PELLAT et J. SCHACHT

(éds), Encyclopédie de l'Islam. Tome 1, p. 1063. Leiden: Brill;
Paris: Maisonneuve & Larose.

DAWOD Hosham (éd.)
2004. Tribus et pouvoirs en terre d'Islam. Paris: A. Colin.

DAWOD Hosham

2004. «Tribus et pouvoirs en Irak», in: Hosham DAWOD (éd.),
Tribus et pouvoirs en terre d'Islam, p. 237-260. Paris: A. Colin.

DERMENGHEM Emile

1954. Le culte des saints dans l'islam maghrébin. Paris: Gallimard.

DRESCH Paul

1989. Tribes, Government and History in Yemen. Oxford:

Clarendon Press.

DUMONT Louis

1966. Homo hierarchicus, le système des castes et ses

implications. Paris: Gallimard.

EVANS-PRITCHARD Edward E.

1949. The Sanusi of Cyrenaica. Oxford: Clarendon Press.

FRIEDMAN Jonathan
2004. «Choc des cultures et logiques du déclin

hégémonique», in: Hosham DAWOD (éd.), Tribus et pouvoirs

en terre d'Islam, p. 261-285. Paris: A. Colin.

GELLNER Ernest

1969. Saints of the Atlas. London: Weidenfeld and Nicolson.

78 I TSANTSA # 13 • 2008



TSANTSA tt 13 •2008

GEOFFROY Eric

1998. «Shaykh», in: C.E. BOSWORTH, E. van DONZEL, W.P.

HEINRICHS et G. LECOMTE (éds), Encyclopédie de l'islam.

Tome IX (nouvelle édition), p. 410. Leiden: Brill; Paris:

Maisonneuve & Larose.

GODELIER Maurice

1977. «Le concept de tribu. Crise d'un concept ou crise
des fondements empiriques de l'anthropologie», in:
Horizon et trajet marxiste en anthropologie, p. 93-131.

Paris: Maspero.

IBN KHALDÛN

1967-1968. Al-Muqaddima. Discours sur l'Histoire Universelle.

Beyrouth: Commission internationale pour la traduction
des chefs-d'œuvre (traduction: Vincent Monteil).

IZARD Michel
1991. «Pouvoir», in: Pierre BONTE et Michel IZARD (éds),
Dictionnaire de l'ethnologie et de l'anthropologie, p. 599-600.

Paris: Presses Universitaires de France.

JAMOUS Raymond
1981. Honneur et baraka. Les structures sociales

traditionnelles dans le Rif. Paris: Maison des Sciences de

l'Homme; Cambridge: Cambridge University Press.

LEACH Edmund R.

1972. Les systèmes politiques des hautes terres de Birmanie.

Paris: Maspero (éd. anglaise, 1954).

MAUGER Thierry, POUILLON François
1995. «Un Etat contre les Bédouins, l'Arabie Séoudite: jalons

pour une thèse», in Riccardo BOCCO et Christian VELUD

(éds), Monde Arabe, Maghreb Marchrek 147 («Tribus,
tribalismes et Etats au Moyen-Orient»): 132-148.

PETERS Emrys L.

1990. «The Power of Shaykhs», in: The Bedouin of Cyrenaica:
Studies in Personal and Corporate Power, p. 112-137.

Cambridge: Cambridge University Press.

ROY Olivier
2004. «De la stabilité de l'Etat en Afghanistan». Annales,

Histoire, Sciences sociales 59(5-6): 1183-1202.

ROMEY Alain.
1983. Les Sa'id 'Atbâ de N'Goussa, histoire et Etat actuel de

leur nomadisme. Paris: L'Harmattan.

1992. «La chefferie en milieu saharien, son fonctionnement
et ses rapports avec le pouvoir central de 1830 à 1885».

Cahiers de la Méditerranée (Actes des colloques: Bourgeoisie
et notables dans le monde arabe, XLXe et XXe siècles, mai 1990

et mai 1991 à Grasse): 65-70.

SALHI Mohamed Brahim
2005. «Entre communauté et citoyenneté: le local en

contestation. Le cas de la Kabylie». Annuaire de l'Afrique du

Nord 2003 41: 11-36.

VATIN Jean-Claude

1983. L'Algérie politique, Histoire et société. Paris: Presse de

la Fondation nationale des sciences politiques.

WAGNER Gunther
1964. «L'organisation politique des Bantou du Kavirondo»,
in: Edward E. EVANS-PRITCHARD et Meyer FORTES (éds),
Systèmes politiques africains, p. 171-202. Paris: Presses

Universitaires de France (éd. anglaise, 1940).

AUTEUR

Yazid Ben Hounet est docteur en anthropologie sociale et ethnologie, chercheur post-doctorant à l'Institut d'anthropologie
sociale (Université de Berne) et membre affilié du Laboratoire d'anthropologie sociale, Paris. Il a effectué des recherches sur
la tribu et le nomadisme au Maghreb (Haut Sud-Ouest algérien) et a soutenu à l'EHESS (Paris), en novembre 2006, une thèse

intitulée: L'Algérie des tribus: le fait tribal dans le Haut Sud-Ouest algérien contemporain.

yazid_benhounet@yahoo.fr

DOSSIER | 79


	Shaykh et émir : rapports hiérachiques et rapports de pouvoir en milieu tribal

