Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 13 (2008)

Artikel: Shaykh et émir : rapports hiérachiques et rapports de pouvoir en milieu
tribal

Autor: Hounet, Yazid Ben

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007333

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007333
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mots clés: Tribu - Pouvoir - Hiérarchie - Shaykh - Emir - Algérie - Monde arabe

TSANTSA # 13 - 2008: 71-79

SHAYKH ET EMIR

RAPPORTS HIERARCHIQUES ET RAPPORTS DE POUVOIR EN MILIEU TRIBAL

ABSTRACT: SHAYKH AND EMIR. POWER RELATIONSHIPS AND HIERARCHICAL RELATIONSHIPS IN TRIBAL AREAS

The aim of this paper is to discuss the past and actual forms of «power» and «power relationshipsy of the shaykh in comparison
with those of the chief (emir). This study aims to contribute to a better understanding of «power relationships» by showing how
these differ from the hierarchical relationships described by Louis Dumont (1966). After having delimited the political attributes of
the shaykh, 1 will discuss the dynamics of power relationships from the following perspectives: a) How does one pass from a
hierarchical relationship to a «real» power relationship? In other words, how does the power of the chief (emir) succeed the
authority of the shaykh?; b) What are the dynamics of power relationships in tribal areas in the present day context? Or, more
specifically, who is able to constrain or to subordinate who in the so called «tribal areas» nowadays?

YAZID BEN HOUNET

Le sujet du role des tribus dans les Etats contemporains
(en particulier ceux du monde musulman) a resurgi avec
vigueur a la faveur des événements récents survenus au
lendemain du 11 septembre 2001 - notamment depuis
les guerres en Irak et en Afghanistan. Il est par ailleurs
réapparu en Algérie a la suite des révoltes d’avril 2001
(Ben Hounet 2004; Salhi 2005). Parmi les questions
suscitées par la redécouverte d'un phénoméne qualifié
invariablement de tribal, néotribal ou de retribalisation
(Friedman 2004), s’est posée bien entendu celle des for-
mes actuelles du pouvoir en milieu dit «tribal» et de
leurs interactions avec les différents types d'autorité
politique, en particulier étatiques (Dawod éd. 2004; Roy
2004). Autre problématique: celle consistant a savoir si
lesdites «tribus» peuvent étre considérées comme des
pouvoirs locaux. Il est certes évident que les liens tri-
baux sont parfois utilisés a des fins d'accession au pou-
voir - l'organisation tribale peut apparaitre par moment
comme un pouvoir local, lors de revendications collec-
tives par exemple. Mais il semble impropre de considé-
rer la tribu comme étant toujours un pouvoir local. La
remarque de Hosham Dawod a propos des tribus en Irak
peut trés bien sappliquer aux divers cas rencontrés dans
le monde musulman:

«[L]es tribus et les groupes locaux ne sont pas impliqués
dans leur totalité dans une quéte permanente du pouvoir
politique: les relations entre la majorité des membres des
tribus importantes ne se limitent en général qu'a la sphére
de la vie sociale la plus courante. En revanche, en ce qui
concerne les Cheikhs [shaykh'] et les maisons importantes,
les liens de filiation, de descendance et d’alliance prennent
une forme tout a fait différente. Leur capacité de mobilisa-
tion, la proximité qu'ils entretenaient hier avec le pouvoir
central et aujourd'hui avec larmée occupante peuvent faire
bénéficier le reste de la tribu de quelques avantages et aug-
menter ainsi les chances de tous les membres d'affirmer leurs
prétentions a recevoir quelque avantage et profit [...]. Ces
pratiques exigeront en retour une subordination de la part
des membres de la tribu et un sentiment d'avoir une dette
asymétrique envers les Cheikh [shaykh] et, a travers eux,
envers le pouvoir central et larmée.» (Dawod 2004: 247).

La tribu est donc plutét un systéme social potentielle-
ment mobilisable lors d'événements particuliers?. Elle peut,
par lintermédiaire des shaykh, agir comme une force locale.
Cette premiére précision n'élude en rien le probléme, autre-
ment plus épineux, de la nature du pouvoir en milieu tribal
et notamment du rdle des shaykh.

"Pour faciliter la lecture, nous garderons le terme shaykh au singulier comme au pluriel (pl. shdydkh). Ce terme arabe (dont nous donnerons une
définition plus détaillée plus bas) est le plus communément utilisé dans le monde musulman, en particulier dans les parties arabophones, pour
désigner les personnes détenant une autorité au sein de la tribu (le terme est aussi employé pour les leaders de confréries).

2En utilisant le terme tribu, je fais référence a une entité sociale qui combine de maniére spécifique deux valeurs: celle de I'ascendance (qui permet

DOSSIER | 71



DOSSIER

Lobjet de cet article est donc de discuter des formes pas-
sées et actuelles du «pouvoir» et des «rapports de pouvoir»
du shaykh au regard de ceux du chef (émir). Il faut pour cela
que je précise briévement la maniére dont la question du
pouvoir se pose en milieu tribal (1) et que je définisse mon
approche quant au concept de pouvoir (2).

Du pouvoir en milieu tribal

Une des difficultés que pose l'analyse du systéme politique
tribal est que celui-ci est bien souvent informel et opaque;
le pouvoir, sans étre nécessairement diffus, n'est pas tout
le temps détenu par une institution précise et reconnue
comme telle par les membres de la tribu®. Pour appréhender
le systéme politique dans ce contexte, il faut insister sur le
concept de «fonction politique» plutét que sur celui d'ins-
titution politique (Wagner 1964: 173). En d'autres termes, il
existe des tribus au sein desquelles il n'y a pas d'institution
politique (pas de chefferie par exemple) mais des personnes
et des institutions (tels les shaykh et les zawiyas*) exercant
entre autres des fonctions politiques, et ce en vertu d'une
autorité reconnue. Aborder l'analyse ainsi, c'est en partie
répondre a des questions souvent posées et qui illustrent
les difficultés a appréhender, plus encore a Uheure actuelle,
les phénoménes politiques en dehors des institutions politi-
ques: si tribuil y a, qui sont les chefs? Comment se caracté-
risent leur «pouvoirx»? Siles shaykh ont de lautorité, peut-on
dire qu'il s'agit de chefs tribaux? Ces questionnements nous
incitent a redéfinir les rapports et les distinctions existant
entre le shaykh et le chef et de voir en pratique les différen-
ces, ressemblances et passages entre ces deux figures.

Le terme shaykh peut étre rapproché des mots francais
«sainty ou «sage». Il désigne étymologiquement une per-
sonne dont l'dge parait avancé et dont les cheveux ont blanchi.
Depuis l'époque préislamique, lidée dautorité et de respecta-

bilité est attachée a ce terme qui est aussi utilisé pour désigner
tout «chef» de groupe humain (famille, tribu, corporation,
etc.) (Geoffroy 1998: 410). Comme le remarque Sophie Caratini
(1993: 101) a propos des Rgaybat [Reguibat] de 'Ouest saha-
rien, il existe schématiquement trois éléments constitutifs de
lautorité du shaykh: lappartenance généalogique, le prestige
du savoir, les réseaux d'alliance et de protection.

Dans les cas des tribus du Haut Sud-Ouest algérien ot jai
mené mes recherches, comme dans celui des Rgaybat, le statut
du shaykh est distinct de celui du chef pour plusieurs raisons,
méme s'il peut exister des similarités entre eux. Les notions
de représentativité et de médiation, entre autres, caracté-
risent le mieux la fonction politique du shaykh, alors que le
concept de chef suggere a la fois l'idée de commandement et
de supériorité®. En fait, dans le cas des tribus du Haut Sud-
Ouest, comme dans le cas des Rgaybét, le terme «shaykh» ren-
voie a une organisation politique horizontale alors que celle
de chef référe, en théorie, & une organisation verticale: le
chef étant au-dessus des personnes qu'il dirige. Les shaykh de
fractions et de tribus constituent pour reprendre Paul Dresch
(1989: 88-97) des «garants» de lordre tribal. Ils représentent
les fractions ou la tribu a légard des éléments extérieurs, des
autres tribus et notamment vis-a-vis de UEtat. Ils ont cette
fonction politique sans étre pour autant des hommes politi-
ques a proprement parler, et encore moins des chefs®.

Approche du concept «pouvoirs»

Cette analyse permet par ailleurs de définir les contours de
ce que nous appelons les «rapports de pouvoir» en montrant
en quoi ils différent des rapports hiérarchiques mis en exer-
gue par Louis Dumont (1966). Silon se référe au Dictionnaire
de l'ethnologie et de l'anthropologie, on peut lire que la disci-
pline accepte la définition commune du concept de pouvoir,
admise dans son extension la plus grande (c'est-a-dire qu‘il

26uite) de distinguer et de classer groupes et individus a partir de leur généalogie supposée) et celle de la solidarité (qui lie des personnes se prévalant
d'une origine commune). La tribu se présente alors comme un ensemble de parents en ligne unilinéaire (patrilinéaire ou matrilinéaire) qui peut agir
comme une personne collective mobilisable pour divers objectifs. Sur la tribu dans le monde arabe, voir Pierre Bonte, Edouard Conte, Constant
Hames et Abdel Wedoud Ould Cheikh (1991). Pour une analyse critique du concept «tribuy en ce qui concerne le terrain algérien, voir Yazid Ben
Hounet (2006); pour ce qui est du traitement de la question tribale durant la période coloniale, voir Yazid Ben Hounet (2008).

3 Par moment ou chez certaines tribus, le pouvoir peut étre détenu par une chefferie reconnue - on parle alors d'une institution politique. Mais, a
I'instar de ce que remarque Edmund R. Leach (1972) pour les Kachin et comme le rappelle Maurice Godelier (1977:122), il faut voir la chefferie non
comme un trait intrinséque a certaines tribus, mais dans une perspective dynamique comme résultant de conjonctures historiques.

“Une zawiya est un établissement religieux islamique lié a un saint personnage. Cet établissement a de multiples fonctions: accueil, enseignement,

lieu d'hospitalité...

5En arabe, plusieurs termes ont pour équivalent francais celui de chef. On retiendra les mots amir (émir) et ra'7s, le premier faisant plutot référence a
la notion de commandement et le second se rattachant a la notion de ryasa, que I'on peut traduire par pouvoir politique.

6 Edward E. Evans-Pritchard (1949: 59-60), en analysant la fonction et le statut des shaykh, avait déja remarqué leurs positions structurelles au sein

72 | TSANTSA # 13 - 2008



ne s'agit pas seulement du pouvoir politique): du point de vue
de l'anthropologue, individu est soumis a des pouvoirs pou-
vant émaner de multiples instances (Izard 1991: 599). Il me
parait toutefois nécessaire, dans le cadre de cette étude, de
suivre lapproche de Louis Dumont et de faire la distinction
entre pouvoir et hiérarchie. Clest la capacité de contrainte
qui définit réellement, de mon point de vue, le pouvoir. La
hiérarchie s'accompagne quant a elle d'une subordination
idéologique. C'est-a-dire que cette subordination n'est pas
dictée par la contrainte ou la possibilité de contrainte, mais
par la représentation communément partagée de la société
et de lordre social. Les shaykh disposent ainsi d'une autorité
et de fonctions politiques en raison de leur baraka. Ce terme,
que certains rapprochent du concept mélanésien mana (Der-
menghem 1954: 24-25; Jamous 1981: 202-205), est assez
souvent traduit par lexpression «bénédiction divine». Dans
VEncyclopédie de l'Islam, la baraka est définie comme une
«force bénéfique, d'origine divine, qui provoque la surabon-
dance dans le domaine physique, la prospérité et la félicité
dans lordre psychique» (Colin 1960: 1063). Raymond Jamous
attire lattention sur la valeur idéologique de la baraka. Pour
cet auteur, qui reprend la distinction entre hiérarchie et
pouvoir établie par Louis Dumont (1966), la dimension reli-
gieuse de la baraka définit des rapports hiérarchiques de
subordination spirituelle qu'il faut distinguer des rapports
de pouvoir (Jamous 1981: 5). Loin d'étre une force vague, un
fluide répandu de maniére diffuse sur les personnes et les
choses, la baraka est, au contraire, l'expression de l'idéologie
hiérarchique en milieu tribal, puisqu'elle est détenue ou cen-
sée étre détenue par un nombre restreint de personnes consi-
dérées comme statutairement plus prestigieuses: les shirfa
(dits descendants du prophéte), les saints, les personnes
appartenant a des lignages religieux et les shaykh.

TSANTSA £:13 - 2008

Une fois apportée cette précision, hélas trop fréquemment
éludée et bien souvent source derreur ou plus encore dethno-
centrisme dans lappréciation de la catégorie «pouvoiry, il
conviendra de voir quelle est la dynamique des rapports de pou-
voir en milieu tribal selon les deux perspectives suivantes:

a) Comment passe-t-on d'un rapport hiérarchique a un véri-
table rapport de pouvoir? En d’autres termes comment de
lautorité du shaykh peut-on aboutir au pouvoir de l'émir?

b) Quelle est la dynamique des rapports de pouvoir en milieu
tribal dans le contexte des évolutions actuelles? En d'autres
termes qui détient de nos jours la possibilité de contrainte
ou de subordination dans les zones dites tribales?

DU SHAYKH A L'EMIR: DES RAPPORTS HIERARCHIQUES
AUX RAPPORTS DE POUVOIR

Comment de lautorité du shaykh peut-on aboutir au pouvoir
de émir? J'essaierai de répondre a cette question en m'ap-
puyant principalement sur lanalyse de l'émergence de deux
chefs tribaux de I'Ouest algérien.

Les chefs tribaux: l'instabilité du pouvoir personnel

De maniére générale, les chefs tribaux, lorsquil y en a, s'ins-
crivent bien souvent en rapport a un contexte étatique, qu'il
s'agisse des dynasties arabes, de la Régence ottomane ou
méme du pouvoir colonial’. Il me semble par ailleurs que c'est
généralement le systéme makhzen (U'Etat délégue une partie
de son pouvoir a des chefs de tribus qui en retour gérent une
partie de son territoire) qui crée les chefs, ou du moins les

stite) de [ tribu. Si la théorie segmentaire élaborée par celui-ci, reprise ensuite par Ernest Gellner (1969), fut a juste titre critiquée, il n'en demeure pas moins
qu'Evans-Pritchard avait mis en exergue deux traits fondamentaux du statut du shaykh: son insertion dans un réseau de parenté et de relations sociales, dont
il est I'un des piliers, ainsi que la précarité de son autorité. Emrys Peters (1990), dans son analyse du «pouvoiry des shaykh, critique le point de vue
d'Evans-Pritchard et essaie de montrer que les shaykh peuvent avoir du «pouvoiry (je discuterai cette notion plus bas) en accumulant des richesses et en les
redistribuant. Il parle ainsi de leader et de follower (partisan). Il nous décrit en fait les logiques du clientélisme mais élude de poser la question de I'autorité
(Iégitimité notamment dans les cas de litiges) des shaykh et surtout de I'acception du «pouvoiry de la part des partisans. On est alors plus dans des rapports
de dépendance que des rapports hiérarchiques ou méme de pouvoir. Le shaykh dispose d'une autorité précaire, autorité qu'il lui faut préserver, qui n'est pas
confortée institutionnellement. Le shaykh est avant tout le représentant, le porte-parole d'un segment, d'une fraction ou d'une tribu. Le shaykh est aussi un
coordinateur tribal, celui auprés de qui on s'enquiert lorsque des problemes surgissent a l'intérieur de la tribu ou entre les tribus. Il a principalement une
fonction de conseiller, c'est-a-dire que I'on consulte son ou ses avis avant de commencer certaines actions, en particulier celles engageant le groupe en tant
que tel (segment, fraction ou tribu). Cela veut dire aussi qu'il ne dispose pas institutionnellement de pouvoir exécutif et coercitif, que les avis qu'il donne
peuvent ne pas étre pris en compte. Comme le remarquent R. al-cAlimi et B. Dupret (2000) a propos du Yémen, par exemple, la force exécutoire du jugement
tribal est d'ordre général. Elle ne reléve ni du shaykh ni d'une instance spécialisée chargée de I'exécution des jugements. En période de querre, ce sont aussi
souvent les shaykh qui désignent les chefs de guerre ou qui du moins cautionnent ou non les aspirations d'une personne au commandement. Mais les shaykh
ont d'autres fonctions qui garantissent 'unité politique de la tribu, notamment en ce qui concerne les mariages, les réglements des litiges, la dfya (le prix du
sang), les rituels participant de la cohésion tribale (midédwala, wa‘da...) (Ben Hounet 2006, 2007).

"Dans la région de I'actuel Sud-Est algérien (notamment le Souf), les chefferies furent a I'aube de la colonisation plus importante en comparaison du Sud-Ouest,
et ce pour diverses raisons (importance du commerce caravanier, proximité de la régence turque...). Sur ces points, voir notamment Alain Romey (1983, 1992).

DOSSIER | 73



DOSSIER

fait apparaitre vraiment en tant que tels, puisque c'est sur
eux que ce systéme prend appui. C'est pour cette raison que,
lors des changements de pouvoir central, les chefs tribaux per-
dent bien souvent leurs pouvoir et fonctions (Romey 1992). En
dehors du systéme makhzen, des chefs peuvent apparaitre en
milieu tribal sans que leur statut ne soit imposé ou suscité par
le pouvoir central, mais c'est souvent lors de moments circons-
tanciels, telles les guerres. Le cas de laccession d’Abd el Kader
au titre d'‘émir est un exemple assez révélateur du caractére
occasionnel de lapparition des chefs en milieu tribal.

Dans les premiers temps de la conquéte coloniale, lors-
que les tribus de I'Oranie prennent conscience de la néces-
sité d’'organiser la résistance, c’est le pére de l'émir Abd
el Kader, Mahiaddin, marabout retiré dans sa zawiya, qui
est sollicité par les shaykh des tribus pour coordonner la
guerre contre les Francais. Du fait de son grand age, il pro-
pose que ce soit son fils Abd el Kader qui dirige cette résis-
tance. Celui qui deviendra U'émir Abd el Kader est donc
désigné comme chef dans des circonstances bien précises
et intronisé devant des cavaliers bédouins le 22 novem-
bre 1832 dans la plaine de Kessibia, prés de Mascara. Son
ceuvre le fera apparaitre comme un émir, puis comme un
vrai chef d’Etat, du moins entre 1832 et 1839 (période
qui fait l'unanimité)?, et comme le pére de la nation algé-
rienne. Cependant, le pouvoir qui lui fut accordé pour
mener la résistance ne reposait au départ que sur lauto-
rité morale de son pére et l'agrément de certaines tribus
de I'Oranie, en particulier celle des Hasham, tribu presti-
gieuse a laquelle il appartenait.

On peut penser, étant donné le contexte de son intro-
nisation, que la volonté qu'avait I'émir Abd el Kader de
batir un Etat avec de vraies institutions, une adminis-
tration, une monnaie, etc., avait aussi pour cause lins-
tabilité du pouvoir qu’il détenait. A plusieurs reprises,
il dut contraindre et/ou razzier des tribus qui lavaient
soutenu lors de son investiture en tant que chef mais
qui par la suite remirent en cause le pouvoir qui lui fut
accordé’. Certaines tribus, telles celles de la confédération
des Awlad Sidi Shaykh, l'abandonnérent, affirmant par la
leur volonté d'autonomie vis-a-vis d'un pouvoir qu'elles

8 Je reprends ici la datation de Jean Claude Vatin (1983:137).

considéraient comme trop personnel. L'institution du chef
n'apparaissait donc pas comme allant de soi pour les tribus
de l'Oranie et du Haut Sud-Ouest.

Ayant a lesprit ce fait et la distinction shaykh / chef, on
comprend mieux les erreurs d'appréciation concernant l'or-
ganisation politique des tribus de l'Ouest algérien, erreurs
que firent entre autres les autorités francaises dans les pre-
miers temps de la conquéte coloniale. En effet, lors de la
conquéte de VAlgérie, les autorités francaises sappuyérent
sur des personnes détenant une grande autorité, personnes
qu'elles considéraient étre des chefs de tribus. Mais elles ne
saisissaient pas les rouages du systéme politique tribal et
confondaient shaykh et chef et, de fait, elles ne pouvaient
concevoir que les «chefs» désignés ne puissent agir réelle-
ment en tant que chefs. Elles n'envisageaient pas que leur
autorité, leur pouvoir et leur prétention au commandement
puissent étre remis en cause, en particulier par leurs pro-
pres tribus - comme ce fut le cas pour Si Hamza des Awlad
Sidi Shaykh Sharraga. Elles ne comprenaient notamment
pas le surgissement de leaders qui s'opposérent avec succés
a ceux qu'elles considéraient comme les chefs des tribus.

Dans le Haut Sud-Ouest, la résistance et la réussite des
actions menées par Sidi Abli ‘Amama le feront apparaitre
comme lun des chefs tribaux des Awlad Sidi Shaykh. Mais
c'est avant tout en tant que chef guerrier, du fait qu'il a
mené la résistance, qu'il apparait comme un chef légitime.
Aumoment ol il entre en guerre, il est pratiquement inconnu
des autorités francaises et reconnu comme appartenant a
une branche cadette des Awlad Sidi Shaykh (la tribu des
Awlad Sid Taj). Il n'appartient donc pas aux «branches sei-
gneuriales» des Awlad Sidi Shaykh, pour reprendre Uexpres-
sion utilisée a 'époque pour désigner les branches les plus
influentes de la confédération. On s'’étonna méme de son pou-
voir et du fait qu'il ait pu mener une résistance aussi forte.

Sidi AbG ‘Amama et 'émir Abd el Kader ont de nombreux
points communs. Ils appartiennent a des lignages marabouti-
ques (on parle aussi du marabout Sidi Abd “Amama), n'ont pas
a lorigine une fonction de chef (ou méme de figure morale)
au sein de la tribu ou de la confédération a laquelle ils appar-

% Sur ces points, voir Smail Aouli, Rédouane Redjala et Philippe Zoummeroff (1994).

9 La tribu des Awlad Sidi Shaykh était divisée a cette époque en deux groupes: les Sharraga, censés étre sous le commandement de Si Hamza, et les
Gharaba, censés &tre sous le commandement de Sidi Shayk Ban Tayab. Les autorités coloniales appuieront Si Hamza. On retrouve la méme difficulté
des autorités francaises a lire le systéme politique local, lors de la conquéte de I'Air ou lors de la conquéte de la Mauritanie. Voir Hélene Claudot-

Hawad (2001: 51-60) et Sophie Caratini (1993: 97-108).

74 | TSANTSA # 13 - 2008



tiennent et apparaissent avant tout comme des chefs dans
des circonstances bien précises, en particulier les guerres et
les insurrections, c'est-a-dire que leur légitimité politique au
commandement provient en grande partie de leur capacité
a mobiliser des troupes et a agir en bons stratéges. Lun et
lautre ont souffert des désaffections des tribus qu'ils avaient
pu rallier a eux (notamment du fait des victoires militaires
quils obtinrent) et qui contestérent par la suite leur pouvoir
qu'elles considéraient comme trop personnel. Cest donc avant
tout en tant que chefs de guerre qu'ils prouvérent leur capa-
cité au commandement. Toutefois, il ne faut pas oublier que
cette capacité a devenir chef repose aussi en grande partie sur
la solidarité tribale dont ils jouissaient, ainsi que sur lauto-
rité queux-mémes et plus encore leurs familles détenaient.
Ils émergent aussi & un moment ol les autorités politiques
préexistantes (régence ottomane dans le cas de l'émir Abd
el Kader, chef de la branche «seigneuriale» des Awlad Sidi
Shaykh) déclinent ou souffrent de discrédit.

Sile pouvoir du chef repose en grande partie sur sa capa-
cité a faire montre de force physique, a bien mener les guer-
res tribales, le shaykh a comme pouvoir la seule autorité qu'il
apuacquérir durant son existence. Lautorité des shaykh est a
mettre en lien avec lanotion de sainteté et traduit a mon avis
une situation (volontaire ou non) d'extériorisation du pou-
voir politique, c'est-a-dire que lautorité que détient le shaykh
ne s'explique que parce que les tribus, hormis dans des cir-
constances exceptionnelles, refusent que s'exerce en leur
sein un véritable pouvoir politique, autrement dit un pou-
voir politique distinct et donc centralisé, mais aussi un pou-
voir de contrainte et de domination®. Cette autorité de type
«religieux» peut néanmoins, de fait, se transformer en véri-
table pouvoir politique comme ce fut le cas pour les Awlad
Sidi Shaykh, ou pour la Sanfissiya'?. Mais cette autorité reli-
gieuse, contrairement au pouvoir politique sécularisé, n'est
acceptée que parce qu'elle se pose comme extérieure aux
enjeux tribaux et transcendant les clivages tribaux.

TSANTSA # 13 - 2008

DYNAMIQUE INTERNE DES RAPPORTS DE POUVOIR

Qui détient de nos jours la possibilité de contrainte dans
les zones dites tribales?

Il est clair, concernant UAfrique du Nord, mais cela est
sans doute le cas pour la majorité des pays musulmans, que
la colonisation a «désarmé les tribus pour les livrer telles
quelles aux administrations des Etats postcoloniaux»*. Que
reste-t-il alors des rapports de pouvoir en milieu tribal, que
reste-t-il du pouvoir des émirs et de lautorité et/ ou des pou-
voirs potentiels des shaykh? Hormis quelques émirats dans
le golfe arabique, émirats dont le caractére tribal s'est large-
ment modifié, il n'existe pratiquement plus d'émirs tribaux
de nos jours. Par endroit, le titre d'émir a pris une tout autre
connotation que celle qui lui était originellement assignée.
La ol persistent des formes d'organisations tribales, comme
dans certaines régions du Sud algérien ou ailleurs comme en
Mauritanie, au Yémen ou en Irak, subsistent encore des rap-
ports hiérarchiques: certaines personnes considérées comme
des shaykh et portant ce qualificatif détiennent une certaine
autorité, en particulier morale, et sont encore sollicitées pour
les mariages, dans les réglements de litiges et plus particu-
liérement dans les affaires de diya (prix du sang).

En raison des modifications d'ordre plus global, certaines
de ces personnes et d'autres membres de tribus se sont retrou-
vés dans une situation ou ils se sont vus détenir effective-
ment un certain pouvoir et non plus seulement une certaine
autorité. En se retrouvant par exemple les intermédiaires de
différentes sphéres de pouvoir (celles des structures d’Etat,
de groupes financiers, de larmée ou méme d’'ONG), des mem-
bres de tribus, et parmi eux des shaykh, ont pu disposer de
ce qui leur faisait, en grande partie, défaut: la possibilité de
contrainte ou du moins d'imposer la subordination. Cest
d'ailleurs ce que dit clairement Hosham Dawod (2004) quand
il articule le r6le actuel des shaykh non plus en raison de leur

"Mon hypothése est que, dans leur grande majorité, les tribus refusent qu'un pouvoir émerge en leur sein. Cela ne veut pas dire qu'elles refusent le
pouvoir qui se poserait comme extérieur aux enjeux internes a la tribu et aux rapports entre les segments et fractions la composant, qui se voudrait
transcendant. Parmi les quelques circonstances exceptionnelles, celui de I'émirat de I'Adrar mauritanien. Pierre Bonte (1982) montre comment des

conflits de succession ont pu donner naissance a un émirat tribal.

1bn Khald(in remarquait déja en son temps que les Arabes - dans le sens des bédouins - ne peuvent é&tre gouvernés que par quelques figures
religieuses, prophétes ou saints. Il remarquait par la qu'ils étaient hostiles au pouvoir séculier.

8 Je reprends cette phrase énoncée par Daniel Rivet lors d'un séminaire de recherche sur les rapports pouvoirs centraux, pouvoirs locaux autour de

la Méditerranée (septembre 2005, Istanbul).

" Le Groupe Islamiste Armé (qui a sévi en Algérie) utilise le terme émir pour désigner ses chefs. Relevons une anecdote explicitant ce glissement:
Pierre Bonte, spécialiste des tribus mauritaniennes, s'est vu demander de changer l'intitulé de son cycle de conférences prononcées au Centre
national de recherche en préhistoire, anthropologie et histoire d'Alger. Ce cycle portait sur les Emirats de I'Adrar mauritanien. Il lui fut
diplomatiquement suggéré de modifier I'intitulé et d'y ajouter «Emirats tribaux» ainsi que la période historique (le XVIII® siécle en I'occurrence).

DOSSIER | 75



DOSSIER

position structurelle au sein du systéme tribal, comme le fai-
sait en son temps Evans-Pritchard, mais en fonction de leur
rapport aux vrais lieux de pouvoirs actuels, en somme en
fonction de pouvoirs extérieurs aux tribus elles-mémes.

«[E]n ce qui concerne les Cheikhs [shaykh] et les maisons
importantes, les liens de filiation, de descendance et d‘alliance
prennent une forme tout a fait différente. Leur capacité de
mobilisation, la proximité quils entretenaient hier avec le
pouvoir central et aujourd'hui avec larmée occupante peuvent
faire bénéficier le reste de la tribu de quelques avantages et
augmenter ainsi les chances de tous les membres daffirmer
leurs prétentions a recevoir quelque avantage et profit [...].
Ces pratiques exigeront en retour une subordination de la part
des membres de la tribu et un sentiment davoir une dette asy-
métrique envers les Cheikh [shaykh] et, a travers eux, envers
le pouvoir central et larmée.» (Dawod 2004: 247)

Cette réalité n'est certes pas nouvelle. Dans l'histoire du
monde musulman, beaucoup de tribus ont vu émerger en leur
sein de véritables chefs dont le pouvoir reposait en grande
partie sur leur allégeance a des monarchies (comme celle du
Maroc) ou a la Régence Ottomane. Il existait, cependant et
de maniére plus générale, un rapport plus distendu entre
pouvoirs centraux et tribus, en particulier avec celles des
territoires en dissidence (siba en Afrique du Nord). La dispa-
rition des chefs tribaux et le discrédit des autorités tribales
sont liés au processus de mise sous dépendance des tribus
durant l'ére coloniale et postcoloniale. Des chefs de tribus
bédouines et parfois des shaykh ou musashaykh (grand
shaykh) se sont retrouvés en réalité de simples intermédiai-
res des autorités coloniales ou postcoloniales, cumulant par-
fois le titre de représentant tribal et délu des Assemblées
nationales, comme ce fut le cas en Jordanie (Bocco et Tell
1995; Bocco 1996). Certaines familles ont érigé des monar-
chies, allant méme a l'encontre des intéréts des tribus bédoui-
nes, comme ce fut le cas des Ibn Seoud en Arabie Saoudite
(Mauger et Pouillon 1995). Ce qui est nouveau dans le pro-
cessus actuel, c’est la dissolution progressive du rapport hié-
rarchique au profit soit de la simple disparition de systémes
tribaux, soit de rapports prenant un aspect relevant plus du
clientélisme. Il en résulte parfois des situations de dépen-
dance autrement plus problématiques. Ce faisant, les shaykh
s'extraient de leur statut et de leur réle usuels. Lautorité

5 Ordre religieux issu du saint Abd al Qadir Jilani.

qu'ils détenaient antérieurement, et qu'ils sont censés déte-
nir la ol des systémes tribaux persistent, provient justement
de leur capacité a apparaitre comme au dessus des enjeux de
pouvoir; en somme leur autorité provient de la sagesse qu'on
leur accorde, laquelle illustre l'importance des rapports hié-
rarchiques et peut étre analysée comme une volonté, en
milieu tribal, d'extériorisation du pouvoir politique.

Les shaykh et l'extériorisation du pouvoir politique

Jai évoqué précédemment le cas de Mahiaddin, pére de l'émir
Abd el Kader. C'était un marabout, un shaykh de zawiya, affi-
lié a la gadiriya®. Il vivait retiré dans sa zawiya de la guetna
(lieu dit situé prés de la ville de Mascara) et y enseignait le
coran et les préceptes de la gadiriya. Je crois que c'est en
vertu de son extériorité et de sa sagesse qu’il fut sollicité
pour coordonner la résistance a la colonisation. Lautorité
qu'il détenait reposait certes sur son savoir mais aussi sur le
fait qu'il apparaissait comme extérieur aux affaires les plus
quotidiennes intéressant les membres des tribus.

Si le shaykh appartient a un segment, une fraction ou
une tribu, on attend cependant de lui qu'il arrive a s'ex-
traire des enjeux particuliers pour apporter des solutions
convenables pour tous. On attend de lui qu'il soit shaykh,
c'est-a-dire sage et éventuellement saint. On peut méme
avancer que dans de nombreux cas Uobjectif supréme du
shaykh est d'atteindre la sainteté. De nombreux shaykh ren-
contrés lors de mes recherches dansle Sud algérien ont ainsi
mis en avant le fait quils étaient sortis des affaires politi-
ques, qu'ils étaient actuellement sans mandat et fonction
politique et que leur autorité était en grande partie due a
ces faits. Le cas de Shaykh Taibawi (Shaykh est son pré-
nom), l'un des principaux shaykh des Awladd Sid Ahmad
Majdab® et président de l'association de la zawiya de Sid
Ahmad Majdib, illustre bien ce principe.

Shaykh Taibawi

Shaykh Taibawi est né en 1926, dans une tente (khaima), au
lieu dit Rezma (sur la route qui va d’Asla a Ain Sefra). Il
appartient a lafraction des Awlad Sidi Muhammad de la tribu
des Awlad Sid Ahmad Majdib. Il apprend a lire et a écrire
larabe, en suivant les cours d'un taleb (enseignant religieux)

6 Les Awlad Sid Ahmad Majddb forment une tribu mrabtin, maraboutique, c'est-a-dire qu'elle possede un certain prestige d'essence religieuse. Dans
I'imaginaire collectif, elle bénéficie, par voie d'héritage, de la baraka de I'ancétre fondateur, un saint ayant vécu au XVI¢ siecle. Elle est localisée
traditionnellement du coté d'Asla (localité située a environ 70 km a I'est d'Ain Sefra, Sud oranais). La tribu des Awlad Sid Ahmad Majdiib compterait en

2004 environ 8000 personnes, selon mes estimations.

76 | TSANTSA i 13 - 2008



dans le douar de Belgoured. Entre 1926 et 1948, il nomadise
avec ses parents dans différentes régions du Tell et du Sahara
(Adrar et Timimoun). Il commence la priére a 13 ans et
devient berger pour son propre compte, avec son propre trou-
peau, en 1944. En 1951, il suit les enseignements dun taleb
qui linitie a la Taibiya®. En 1956, il s'engage dans la guerre
de libération nationale, il est alors infirmier. Il sera fait pri-
sonnier (2 Ain Sefra) de 1958 a 1960. En 1962, il retourne
dans sa tente (khaima), aux environs d’Asla. En 1968, il est
chef de kasma (section locale FLN) a Boussemghoun. En 1969,
a la suite du découpage administratif, il devient chef de
kasmaa Asla. En 1971, il est élu chef de 'Assemblée populaire
communale d'Asla (il sera élu a deux reprises et exercera cette
fonction de 1971 a 1979); il s'installe dans une maison a Asla
et garde sa tente dans les environs (il y vit de temps en
temps). De 1969 a 1973, il sera député a 'Assemblée populaire
de Wilaya (APW) de Saida. En 1973, il effectue son premier
pélerinage (il retournera a la Mecque en 1978, 1982 et 1985).
En 1980, il se met en semi-retraite et se consacre a l'élevage.
En 1982, il est a l'initiative de la rénovation de la zawiya de
Sid Ahmad Majddb. En 1992, il abandonne totalement sa
tente et crée lassociation de la madrasa (école) de Sid Ahmad
Majddb. Quelques années plus tard, lassociation changera de
nom pour devenir lassociation de la zawiya.

En observant son parcours, on remarque qu’il a, peu a
peu, assis son autorité et a pu saffirmer ces derniéres
années comme lun des shaykh principaux de la tribu des
Awlad Sid Ahmad Majddb. Son autorité s'est accrue au cours
de différentes étapes: son mandat en tant que membre de
U'APW, son mandat en tant que maire; son statut de prési-
dent de l'association de la zawiya de Sid Ahmad Majdab. Le
fait d'avoir été élu maire a deux reprises lui a permis de se
faire reconnaitre comme le représentant légitime de sa frac-
tion. Les élections ont joué comme des plébiscites lui per-
mettant de valider son statut d’homme important de la
fraction des Awlad Sidi Muhammad. Ayant donc établi sa
notoriété en se faisant élire a deux reprises, il ne s'est plus
présenté comme candidat a partir de 1979.

TSANTSA # 13 - 2008

Lorsque je lui ai demandé les raisons de son retrait, il
m'a répondu que le poste de maire était assez ingrat, et
qu'il jugeait préférable de laisser des personnes plus jeu-
nes administrer la commune. Si cette fonction était trop
pénible, c’est parce qu'il supposait a la fois de rendre des
comptes d l'ensemble de la commune et aux structures éta-
tiques supérieures (daira et wilaya: sous-préfecture et pré-
fecture), ainsi qu'au parti unique. Ayant fait l'expérience
de cette fonction, il s'était rendu compte du manque de
liberté qu'elle supposait. Le risque était, alalongue, d'étre
déconsidéré par la tribu, désavoué par les shaykh et de
perdre ainsi son autorité'®. En somme, si la fonction de
maire peut apporter de la notoriété, elle peut aussi s'avé-
rer dangereuse pour celui qui espére préserver sa place au
sein de la structure tribale.

CONCLUSION

Dans cet article, jai essayé d'éclairer les logiques du sys-
téme politique tribal en faisant la distinction entre rap-
ports hiérarchiques et rapports de pouvoir. C'est sans doute
la possibilité de contrainte qui définit les véritables rap-
ports de pouvoir. Les rapports hiérarchiques s'inscrivent,
quant a eux, dans une idéologie holiste de la société: l'auto-
rité des shaykh provenant de leur position structurelle au
sein du systéme tribal. La dynamique des rapports de pou-
voir dans le contexte des évolutions actuelles est régie, plus
quauparavant, par des entités et des facteurs extérieurs
aux tribus elles-mémes (Etat, armée, ONG...). Les émirs tri-
baux ont disparus et les shaykh, quand ils existent, tentent
de préserver leur autorité et leur légitimité en s'extrayant
des lieux actuels de pouvoir, tout en essayant d'influer
comme ils peuvent sur les décisions et évolutions qui tou-
cheront leur propre tribu. Dans le cas inverse s'instaurent
des relations clientélistes: les shaykh (et les familles impor-
tantes) devenant des patrons et le reste de la tribu des
clients. On aboutit alors a des rapports de dépendance
(essentiellement économique).

" Confrérie religieuse dont I'ancétre fondateur est Milay Tayab, shdrfa du Ouezzan, Fes.

'8 On retrouve la le theme du discrédit des structures de l'autorité traditionnelle par la manipulation de I'Etat ou d'autres autorités supérieures. Sur ces
points, voir Auguste Berque (1986 [1919]), qui donne un exemple pour I'Algérie au début de I'ere coloniale. Dans la littérature ethnographique classique, voir
Edward E. Evans-Pritchard (1949: 60, 61). Plus récemment concernant le terrain algérien, on retrouve un témoignage illustratif de la désillusion et de la
méfiance vis-a-vis du politique et d'une préférence pour les formes traditionnelles de I'autorité dans le quotidien algérien Liberté: «Il fut un temps ot
c'étaient kbar douar, c'est-a-dire les patriarches, pétris de sagesse qui étaient fermes dans leurs décisions et dans leurs arguments. C'étaient de vrais
notables et de vrais péres, généreux et respectables. Leurs arréts étaient acceptés par tout le monde. Mais avec le temps, tous ces vieux ont disparu,
happés par la mort ou engloutis par la modernité. Alors nos péres ont cru pouvoir les remplacer par d'autres. Des riches ayant leurs entrées dans les
administrations, dans les coulisses des cours de justice, dans les antichambres des services de sécurité, dans les cabinets des ministéres... Finalement, il
s'est avéré que ces gens-la, qui étaient beaucoup plus préoccupés par leurs propres intéréts que par ceux de leurs <arouchy [tribu], n‘avaient fait qu'utiliser
nos propres souffrances pour donner plus d'assise a leur fortune de parvenus...» (Liberté du 5 ao(it 2001, dossier sur la tribu).

DOSSIER | 77



DOSSIER

BIBLIOGRAPHIE

AQULI Smail, REDJALA Ramdane, ZOUMMEROFF Philippe
1994. Abd el-Kader. Paris: Fayard.

AL-<ALIMI Rashad et DUPRET Baudouin

2000. «Les procédures de justice tribale dans la
société yéménite». Chroniques yéménites 8
(http://cy.revues.org/document6.html, document
consulté en 2006).

BEN HOUNET Yazid

2004. «Quelques réflexions sur les événements récents de
Kabylie: a propos de la question tribale en Algérie». Awal,
cahiers d'études berbéres 29: 33-42.

2006. LAlgérie des tribus. Le fait tribal dans le Haut Sud-
Ouest algérien contemporain. Thése nouveau régime en vue
de l'obtention du doctorat en anthropologie. EHESS.

2007. «La tribu en pratique: le rituel de la muddwala
chez les Awlad Sid Ahmad Majdib». Alfa (revue de
U'Institut de recherche sur le Maghreb contemporain):
201-2009.

2008. «Des tribus en Algérie? A propos de la
déstructuration tribale durant la période coloniale». Cahiers
de la Méditerranée, a paraitre.

BERQUE Auguste

1986. Ecrits sur l'Algérie. Aix en Provence: Edisud (chapitre
1, 1%¢ publication 1919 sous le titre «Essai d'une
bibliographie critique des confréries musulmanes
algériennes». Bulletin de la société d'archéologie et de
géographie d'Oran 39: 135-174 et 193-233).

BOCCO Riccardo

1996. Etat et tribus bédouines en Jordanie, 1920-1990.
Les Huwaytat: territoire, changement économique,
identité politique. Thése de U'Institut d'Etudes
Politiques. Paris.

BOCCO Riccardo, TELL Tariq

1995. «Frontiéres, tribus et Etat(s) en Jordanie orientale a
l'époque du Mandat», in: Riccardo BOCCO et Christain
VELUD (éds), Monde Arabe, Maghreb Marchrek 147 («Tribus,
tribalismes et Etats au Moyen-Orient»): 26-47.

BONTE Pierre

1982. «Tribus, fractions et Etat: les conflits de succession
dans l'émirat de UAdrar». Cahiers détudes africaines XXII
(3-4): 489-516.

78 | TSANTSA # 13 - 2008

BONTE Pierre, CONTE Edouard, HAMES Constant, OULD
CHEIKH Abdel Wedoud

1991. Al ansab, la quéte des origines, Anthropologie historique de la
tribu arabe. Paris: Edition de la Maison des Sciences de 'Homme.

CARATINTI Sophie

1993. «Le cheikh comme premier point d'ancrage du pouvoir
politique sur lespace nomade: l'exemple des Rgaybat de
Mauritanie». Les cahiers d'URBAMA 8: 97-108.

CLAUDOT-HAWAD Héléne

2001. «Histoire d'une bévue coloniale. Le sultanat> de
UAir», in: Eperonner le monde. Nomadisme, cosmos et
politique chez les Touaregs, p. 51-60. Paris: Edisud.

COLIN G. S.

1960. «Barakay, in: B. LEWIS, Ch. PELLAT et J. SCHACHT
(éds), Encyclopédie de U'Islam. Tome 1, p. 1063. Leiden: Brill;
Paris: Maisonneuve & Larose.

DAWOD Hosham (éd.)
2004. Tribus et pouvoirs en terre d’Islam. Paris: A. Colin.

DAWOD Hosham
2004. «Tribus et pouvoirs en Irak», in: Hosham DAWOD (éd.),
Tribus et pouvoirs en terre d’Islam, p. 237-260. Paris: A. Colin.

DERMENGHEM Emile
1954. Le culte des saints dans lislam maghrébin. Paris: Gallimard.

DRESCH Paul
1989. Tribes, Government and History in Yemen. Oxford:
Clarendon Press.

DUMONT Louis
1966. Homo hierarchicus, le systéme des castes et ses
implications. Paris: Gallimard.

EVANS-PRITCHARD Edward E.
1949. The Sanusi of Cyrenaica. Oxford: Clarendon Press.

FRIEDMAN Jonathan

2004. «Choc des cultures et logiques du déclin
hégémonique», in: Hosham DAWOD (éd.), Tribus et pouvoirs
en terre d'Islam, p. 261-285. Paris: A. Colin.

GELLNER Ernest
1969. Saints of the Atlas. London: Weidenfeld and Nicolson.



GEOFFROY Eric

1998. «Shaykh», in: C.E. BOSWORTH, E. van DONZEL, W.P.
HEINRICHS et G. LECOMTE (éds), Encyclopédie de l'islam.
Tome IX (nouvelle édition), p. 410. Leiden: Brill; Paris:
Maisonneuve & Larose.

GODELIER Maurice

1977. «Le concept de tribu. Crise d'un concept ou crise
des fondements empiriques de l'anthropologie», in:
Horizon et trajet marxiste en anthropologie, p. 93-131.
Paris: Maspero.

IBN KHALDUN

1967-1968. Al-Mugaddima. Discours sur U'Histoire Universelle.
Beyrouth: Commission internationale pour la traduction
des chefs-d’ceuvre (traduction: Vincent Monteil).

IZARD Michel

1991. «Pouvoiry, in: Pierre BONTE et Michel IZARD (éds),
Dictionnaire de l'ethnologie et de l'anthropologie, p. 599-600.
Paris: Presses Universitaires de France.

JAMOUS Raymond

1981. Honneur et baraka. Les structures sociales
traditionnelles dans le Rif. Paris: Maison des Sciences de
UHomme; Cambridge: Cambridge University Press.

LEACH Edmund R.
1972. Les systémes politiques des hautes terres de Birmanie.
Paris: Maspero (éd. anglaise, 1954).

MAUGER Thierry, POUILLON Francois

1995. «Un Etat contre les Bédouins, I'Arabie Séoudite: jalons
pour une thése», in Riccardo BOCCO et Christian VELUD
(éds), Monde Arabe, Maghreb Marchrek 147 («Tribus,
tribalismes et Etats au Moyen-Orient»): 132-148.

AUTEUR

TSANTSA # 13 - 2008

PETERS Emrys L.

1990. «The Power of Shaykhs», in: The Bedouin of Cyrenaica:
Studies in Personal and Corporate Power, p. 112-137.
Cambridge: Cambridge University Press.

ROY Olivier
2004. «De la stabilité de UEtat en Afghanistan». Annales,
Histoire, Sciences sociales 59(5-6): 1183-1202.

ROMEY Alain.
1983. Les Sa'id ‘Atbd de N'Goussa, histoire et Etat actuel de
leur nomadisme. Paris: LHarmattan.

1992. «La chefferie en milieu saharien, son fonctionnement
et ses rapports avec le pouvoir central de 1830 a 1885».
Cahiers de la Méditerranée (Actes des colloques: Bourgeoisie
et notables dans le monde arabe, XIX¢ et XX siécles, mai 1990
et mai 1991 a Grasse): 65-70.

SALHI Mohamed Brahim

2005. «Entre communauté et citoyenneté: le local en
contestation. Le cas de la Kabylie». Annuaire de l’Afrique du
Nord 2003 41: 11-36.

VATIN Jean-Claude
1983. L’Algérie politique, Histoire et société. Paris: Presse de
la Fondation nationale des sciences politiques.

WAGNER Gunther

1964. «Lorganisation politique des Bantou du Kavirondo»,
in: Edward E. EVANS-PRITCHARD et Meyer FORTES (éds),
Systémes politiques africains, p. 171-202. Paris: Presses
Universitaires de France (éd. anglaise, 1940).

Yazid Ben Hounet est docteur en anthropologie sociale et ethnologie, chercheur post-doctorant a 'Institut d'anthropologie
sociale (Université de Berne) et membre affilié du Laboratoire d'anthropologie sociale, Paris. Il a effectué des recherches sur
la tribu et le nomadisme au Maghreb (Haut Sud-Ouest algérien) et a soutenu a 'EHESS (Paris), en novembre 2006, une thése
intitulée: L'Algérie des tribus: le fait tribal dans le Haut Sud-Ouest algérien contemporain.

yazid_benhounet@yahoo.fr

DOSSIER | 79



	Shaykh et émir : rapports hiérachiques et rapports de pouvoir en milieu tribal

