
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 13 (2008)

Artikel: L'instrumentalisation de la culture populaire : le cas de la danse du
Yangge en Chine

Autor: Graezer Bideau, Florence

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Mots-clés: Culture populaire • Yangge • Instrumentalisation • Pouvoir • Chine

L'INSTRUMENTALISATION
DE LA CULTURE POPULAIRE
LE CAS DE LA DANSE DU YANGGE EN CHINE

ABSTRACT: INSTRUMENTALISING POPULAR CULTURE: THE YANGGE DANCE AND THE CHINESE AUTHORITIES

This article analyses how Chinese authorities instrumentalise popular culture with the aim of constructing a policy for governing
national cultural practices. This instrumentalisation will be illustrated by the yangge dance, a popular traditional practice among
the Chinese masses that has attracted the interest of the ruling elites several times within twentieth century China, notably by

serving as a cornerstone for the construction of Maoist cultural policy. A historical and contextualised interpretation of the

yangge dance illustrated by case studies taken from fieldwork carried out in Beijing and Shaanxi will retrace the application of this

political project and the instrumentalisation of culture as an intentional strategy. The paper demonstrates how a secular ritual is

taken over and transformed into a tool of political propaganda, creating a national model of entertainment; it also shows, however,
how dancers are reappropriating some aspects of this practice with the emergence of a civil society.

FLORENCE GRAEZER BIDEAU

La notion de «culture populaire» est une notion aussi galvaudée

que problématique dans les études anthropologiques en
Occident comme ailleurs (Mukerji et Schudson 1991). En ce

qui concerne la Chine, notamment à propos de la dynastie des

Qing (1644-1911) et la période républicaine (1911-1949), elle a

fait l'objet à maintes reprises d'une réflexion historique (Johnson,

Nathan et Rawski 1985). Plus récemment, les études sur
la culture populaire se sont développées dans la perspective
des Cultural Studies associant les approches sinologique,
historique, politique et sociologique et peuvent être distinguées
en deux périodes. La première traite de la Chine maoïste de

1949 à 1979 (McDougall 1984), la seconde concerne la Chine

des Réformes de 1979 à nos jours (Link, Madsen et Pickowicz
1989 et 2002; Davis et al. 1995). Ces différentes recherches

interrogent l'utilisation de catégories culturelles dichotomiques

(des lettrés/des masses, élitiste/populaire, traditionnelle/

révolutionnaire, rituelle/ séculière) par le pouvoir dans

des contextes historiques particuliers. Elles montrent en quoi
la notion de culture populaire est un enjeu politique
fondamental pour la conservation de l'autorité et la préservation de

la légitimité du régime en place à travers l'application d'une

politique culturelle efficace auprès du peuple.

Cet article va précisément s'arrêter sur l'instrumentalisa-
tion de la culture populaire. J'illustrerai cette instrumentalisation

par la danse du yangge, pratique traditionnelle très

populaire auprès des masses chinoises qui a retenu à plusieurs
reprises l'intérêt des élites politiques au cours du XXe siècle,

notamment en servant de pierre angulaire à la construction
de la politique culturelle maoïste. Une lecture circonstanciée
de cette danse dans une perspective historique me permettra

de retracer l'application d'un projet politique et sa stratégie

d'instrumentalisation de la culture: détournement d'un
ancien rituel et sa transformation en un instrument de

propagande politique, modèle national de divertissement, mais
aussi réappropriation de certains aspects de la pratique par
les danseurs et danseuses eux/ elles-mêmes, créant ainsi une
sorte d'espace de résistance au sein de la société.

Enfin, les différents exemples tirés de mes études de

terrain effectuées en République populaire de Chine entre
1995 et 20001 mettront en lumière un processus dynamique

et pragmatique de catégorisation et de stigmatisation
des pratiques culturelles par le pouvoir, qui va à l'encon-

tre d'une définition fixe, déterminée et essentialisée de la
culture populaire. En effet, je montrerai que les catégories
dichotomiques régulièrement utilisées ne sont pas exclusives

et se construisent entre les objectifs du pouvoir
politique et les pratiques des actrices et acteurs sociaux qui
participent au projet de construction d'une nation. Elles

sont par conséquent constamment réinterprétées, refaçonnées

et régénérées par les groupes sociaux qui s'en servent

1 Cette recherche a été effectuée principalement dans la ville de Pékin et ses alentours ainsi que dans le centre de la Province du Shaanxi (districts de

Huangling et Yulin au sud de Yan'an).

52 | TSANTSA 8 13 • 2008:52-60



TSANTSA 813 2008

comme d'un outil spécifique pour imposer leur sens à la
culture populaire, sens qui diffère souvent d'une situation à

une autre. Les diverses instrumentalisations de la pratique
du yangge illustreront la complexité de ce processus: ainsi,
même si les élites chinoises imposent une définition de la
culture aux acteurs sociaux, ceux-ci peuvent en détourner

le sens et en imposer un nouveau aussi bien sur le plan
local que national.

INSTRUMENTALISATION DE LA DANSE DU YANGGE

Le yangge est une ancienne danse collective, liée au cycle

agraire annuel. Il est accompagné de chants et de divers
instruments de musique tels que le tambour, la cymbale
ou la suona (sorte de cornet en bois). Littéralement yangge
signifie «chant [populaire] [des planteurs] de riz». Il se

dansait originellement sur des échasses au lendemain des

récoltes dans les champs pour fêter la fin de cette période
de labeur intense, pour rendre hommage à la fertilité de

la nature et à la générosité des divinités, mais aussi pour
préparer la terre en vue des prochaines semences. La
première représentation d'un danseur de yangge retrouvée sur
une brique trouvée au sud de Yan'an date de la dynastie des

Song du Nord (Xe-XIIe siècles). Les pratiques relatives au

yangge participent en fait du théâtre régional et de la danse

populaire. Elles sont dès lors souvent jouées lors des fêtes
annuelles et cérémonies religieuses, notamment autour du

nouvel an pour annoncer la venue du printemps, même si

progressivement des pratiques et thèmes séculiers ont été

adoptés et représentés dans les villages et les villes.

C'est le cas de l'étude du yangge dans le district de

Ding dans la Province du Hebei dans les années 1930.

Ses auteurs, le Dr James Yen du Mouvement d'éducation
des masses et l'anthropologue américain Sidney Gamble,

découvrent au contact des paysans souvent analphabètes
une culture folklorique riche et diversifiée (Gamble 1970).
La découverte de ce véritable trésor national leur permet

de révéler l'intérêt de son instrumentalisation politique

à l'échelle nationale: «Ainsi, nous ne conseillons pas
d'abandonner le yangge - qu'il ne serait pas facile d'abandonner

- mais nous voulons prendre le yangge qui existe
déjà, corriger et améliorer quelques éléments insatisfaisants

[qui, dans les phrases du yangge, ont une mauvaise

influence] tout en préservant leurs aspects positifs. En

allant même plus loin, nous pouvons écrire un nouveau

yangge, en introduisant de nouvelles idées afin de

remplacer progressivement l'ancien yangge. De cette manière,
nous ne ferons pas perdre aux paysans, qui manquent

déjà d'activité, leur seul divertissement populaire, et nous

pourrons même en faire une forme adaptée d'éducation
sociale.» (Moy 1952: 117)

L'intérêt de cette danse collective est sans aucun doute sa

dimension pragmatique qui fait d'elle un élément incontournable

de la culture populaire. Le yangge a pris au cours des

siècles différentes formes: vieux ou traditionnel, dévotion-
nel, révolutionnaire ou nouveau. Pour étudier l'instrumen-
talisation par le pouvoir de cette danse, je me concentrerai

principalement sur la distinction entre le vieux et le
nouveau yangge parce qu'elle me permet de revenir sur les modalités

du détournement symbolique d'une ancienne activité
culturelle et sociale opérée par les élites politiques pour
mieux asseoir leur autorité sur la population chinoise.

Le rituel du vieux yangge dans la religion populaire
au début du XXe siècle

Le vieux yangge dansé par des paysans artistes amateurs est

une activité collective pratiquée à la période du nouvel an
dont les festivités se déroulent sur quinze jours et se terminent

par la fête des Lanternes (yuanxiaojie). Il consiste en

une succession de processions qui défilent dans les rues,
visitent les temples (yemiao), les maisons officielles des

mandarins (yamen), les demeures des gens importants ou

riches, des parents, des amis et voisins. Les troupes de

yangge y donnent des représentations de danses et de chants

en échange d'un peu d'argent dans une enveloppe rouge,
d'un fruit, d'un thé ou d'un repas. Elles présentent leurs

vœux et reçoivent la bénédiction de leurs hôtes. Une fois
l'ensemble de la communauté locale visitée, viennent ensuite
les processions «de visite entre les villages» (da caimen) qui
se déroulent à la porte principale d'accès de chaque localité
selon un certain protocole, témoignant et confirmant les

bonnes relations de voisinage dans les districts.

Ces processions sont généralement constituées d'une

grande variété de saynètes profanes ou sacrées, qui sont
appelées traditionnellement yangge: danse avec lanterne
de toute forme (objet ou animal), danses avec foulard et
éventail de papier, danses sur échasses, danses du lion,
danses du dragon, parodies de combats (arts martiaux) ou
de scènes conjugales souvent obscènes avec une femme

(dan) et un clown (chou), numéros mimant des histoires
avec des chevaux de bambou (zhuma), des bateaux-à-sec

(hanchuan), des palanquins (tuiche), des courses après un
âne (paolii), etc. A la tombée de la nuit, de nombreuses

lanternes en papier rouge sont accrochées par les résidents

aux portes d'entrée des maisons et des bureaux adminis-

DOSSIER | 53



DOSSIER

tratifs. Quelques jours plus tard, des danseurs2 portant
des lanternes, suivis par de nombreux enfants, se rendent
généralement jusque dans la cour de l'instance officielle
locale où se trouve une montagne de lanternes (dengshan),

symbolisant l'ensemble de la communauté. Au nom de tous
les résidents, une dernière danse est effectuée devant les

autorités locales présentes, les âmes des ancêtres et des

divinités concernées, afin de présenter leurs vœux les plus

respectueux pour le début de l'année à venir qu'ils espèrent
propice et prospère. La dimension religieuse et rituelle du

vieux yangge n'a été que récemment mise en avant par les

recherches aussi bien chinoises (Li et Yan 1987) qu'étrangères

(Holm 1994)3. Par exemple, l'une des principales fonction

du yangge est d'expulser l'ancien, le mal pour faire de la

place au nouveau, au bien. C'est pourquoi ce rituel est pratiqué

à des moments-clés au sein de la collectivité ou comme

apaisement après des moments de forte intensité4.

Les processions commencent souvent avec un grand

yangge constitué d'un long cortège d'une double rangée de

plusieurs dizaines de danseurs, guidé par le chef de la troupe
(huitou ou santou) qui tient d'une main un parapluie ouvert
et, de l'autre, une crécelle (huzheng) marquant les changements

musicaux ou chorégraphiques. Parmi les figures, danser

«côte à côte», «agiter la queue du dragon» (long baiwei),
effectuer une «simple ou double procession de rue» (guo-

jie/shuang guojie) ou dessiner un «cœur de chou simple ou
double» (Juan caixin / shuangjuan caixin), sont les plus populaires

(Holm 1991:163). Dans les espaces appropriés, les

danseurs forment un immense cercle au centre (taiyang quan)
à l'intérieur duquel se tient le santou qui interagit avec ses

hommes dansant et chantant. Des figures artistiques sont

présentées, comme «monter à cheval» (qima) ou «prier
bouddha» (baifo), puis viennent les petites pièces de théâtre

dansées, les divers numéros comiques et obscènes joués

par certains acteurs de la procession, dont les incontournables

«danseur au tambour» (gua guzï), «méchante sorcière»

(yaopo), «rat de bibliothèque» (shudaizi), «colporteur» (huo-

langr), «moine à grosse tête» (datou heshang) et «couple de

tziganes» (marihan manpo)5. La richesse du yangge vient de

sa grande diversité de contenu, mais aussi d'expression: à

chaque structure chorégraphique correspond un genre de

pas, twisté (niu) pour le défilé, sauté ou piqué (tiao) pour le

cercle, puis fort complexe (d'origine théâtrale) et habile (inspiré

des arts martiaux) pour les petites pièces à l'intérieur.

Le Mouvement du nouveau yangge:
récupération d'une pratique populaire par
les propagandistes de l'Armée de Libération

Il n'est dès lors pas surprenant que les deux genres majeurs
du vieux yangge, le grand cortège et les petites pièces
folkloriques, vont être rapidement le point de mire des cadres

culturels du Parti communiste chinois (PCC) chargés de

promouvoir la nouvelle démocratie et le socialisme selon la

ligne initiée par Mao Zedong dans les Interventions aux
causeries sur la littérature et l'art de Yenan en 1942 (McDougall
1980) et dans lesquelles il souscrit à une politique active en
matière de culture et d'art6. Les intérêts de ces deux formes

d'expression diffèrent en raison de leur nature. En effet,
le grand défilé de yangge, déjà fort animé et expressif en
soi, ne nécessite qu'un minimum de transformations pour
servir de propagande massive, efficace et attrayante pour
les Chinois ruraux ou urbains. Les petites pièces, créées et

2 Dans la pratique rituelle du vieux yangge, seuls les hommes dansaient: les personnages féminins étaient joués par des hommes déguisés en femmes

pour l'occasion. Il faudra attendre la mise en place des réformes dans les années 1980 pour que les femmes puissent enfin jouer leurs propres rôles

dans les histoires représentées par les associations de vieux yangge. La situation est différente pour le nouveau yangge: d'emblée les femmes
dansaient au même titre que les hommes puisque la nouvelle Chine de Mao prônait l'égalité des sexes. Aujourd'hui, dans les associations de quartier,
les femmes sont souvent majoritaires dans la pratique du yangge, les hommes se réservant les rôles de musiciens dans les orchestres

qui accompagnent ces danses quotidiennes.

3 Auparavant, l'interprétation dominante, issue du corpus orthodoxe marxiste, consistait à associer la forme ou la manière de danser aux gestes et

mouvements de l'activité agricole (théorie du reflet et présomption du travail manuel rythmé).

4 Par exemple, le rôle important du chef de la troupe, son autorité spirituelle et les valeurs symboliques accordées à son parapluie, auxquels les

paysans prêtent des vertus magiques, protectrices contre le mal «naturel» (épidémie) ou social (un mauvais magistrat) en sont des illustrations. Ces

divers éléments du vieux yangge ne sont pas sans rappeler l'analyse du carnaval en Valais effectuée par Suzanne Chappaz-Wirthner (1995).

5 La liste des numéros présentés n'est pas exhaustive. J'ai observé la plupart d'entre elles lors de mes enquêtes à Pékin et au Shaanxi entre 1995 et

2000. Pour de plus amples détails, voir Holm (1991:170)

6 L'idée principale est que les «travailleurs révolutionnaires de la littérature et de l'art» créent pour les masses (wei dazhong) et que leurs créations,
véritables instruments à la fois d'inspiration et d'éducation sociales et politiques, servent de médiation pour la lutte des classes entre les dirigeants
du Parti communiste chinois et la population. La culture de masse, révolutionnaire et séculière, est ainsi clairement opposée à la culture des élites,
traditionnelle et rituelle.

54 | TSANTSA # 13 • 2008



TSANTSA # 13 2008

jouées par les artistes eux-mêmes, racontent, quant à elles,
des histoires locales accessibles à tout le monde et fonctionnent

dès lors comme un excellent médium pour transmettre
de l'intérieur et à petite échelle des messages clairs et
idéologiques de réforme. C'est d'ailleurs principalement à partir
de ces petites fictions que les pièces de yangge (yanggeju)
vont être élaborées, officialisées, puis popularisées auprès
des paysans dès les années 1943 et 1944 (Huang 1994).

La première représentation d'un genre révolutionnaire
et expérimental - le nouveau yangge - a lieu à la fête du

Printemps 1943 à Yan'an devant Mao. Cette troupe d'artistes
propagandistes est rapidement appelée la Troupe du Président

Mao. Elle reçoit un certain nombre de critiques et de

suggestions de la part des spectateurs qu'elle intègre
aussitôt pour être davantage efficace auprès des masses. Par

exemple, l'homme au parapluie, souvent déguisé en vieille
femme, devient un ouvrier et un paysan tenant un marteau
et une faucille dans ses mains. Le grand défilé de yangge
s'intitule désormais la grande alliance {da lianhe), symbole
de la grande unité du peuple. Les caractères négatifs, ou
féodaux, tels les propriétaires fonciers, les soldats japonais,
les traîtres, les sorciers qui, estime-t-on, freinent le progrès

social et politique, sont remplacés par des personnages
positifs, tous représentatifs de la nouvelle société, tels que
les héros et soldats de l'Armée rouge, les pionniers en tout
genre, les opposants aux idées superstitieuses, les ouvriers
et paysans modèles, les étudiants studieux, etc.7 La contribution

majeure de cette équipe d'artistes et de cadres culturels

est sans aucun doute l'adaptation d'une ancienne pièce,
désormais baptisée «Frère [aîné] et sœur [cadette]
défrichent des terres» (Xiongmei kaifang) qui devient le modèle
du Mouvement du yangge dans la région (Holm 1991). D'un

thème immoral, l'histoire d'amour d'un couple de paysans
qui travaillent dans leurs champs et s'adonnent à des ébats

amoureux, la pièce devient morale et éducative: l'histoire
d'une relation familiale sans ambiguité entre un frère et
une sœur qui prône les valeurs du travail agricole en vue du

futur Mouvement de grande production (1943-1945).

La mise en application de ce modèle sur le terrain dans

les années 1940 et ses constantes adaptations en collaboration

avec les artistes locaux constituent en fait le Mouvement

du yangge. De nombreuses pièces de yangge vont être

créées pour servir de répertoire aux troupes locales ou
itinérantes. Selon la volonté de Mao édictée dans les Interventions,

elles s'inspirent de la culture locale tout en reflétant
le projet politique de la nouvelle société: glorifier la
production, condamner l'oppression des propriétaires fonciers,
promouvoir l'égalité des sexes, devenir travailleuse modèle,
lancer une campagne d'alphabétisation, fonder de nouvelles
associations paysannes, développer l'hygiène rurale, etc. Les

troupes culturelles diffusent le modèle du nouveau yangge,
stimulent la création, réforment les troupes du vieux yangge,
corrigent les éléments féodaux et inculquent les nouvelles
valeurs artistiques, enfin éduquent l'audience rurale à

travers ce nouvel outil très efficace. Toutefois dans la réalité, le

processus de transformation de la culture rurale et des

pratiques qui lui sont associées ne se fait que progressivement.
Plusieurs raisons expliquent cette lente dynamique malgré
l'activisme de quelques cadres culturels fort politisés: une
nécessaire flexibilité et adaptation aux régions hétérogènes,
la particularité des rapports de collaboration avec les artistes

locaux, l'accueil mitigé des paysans encouragés à prendre

part au Mouvement et la complexité des messages véhiculés

au sein d'une population souvent illettrée (Judd 1986).

Le nouveau yangge en 1949: symbole de la révolution
démocratique et activité collective obligatoire

Dès la fondation de la République populaire de Chine, les

principes des Interventions deviennent la ligne directrice
de la politique culturelle chinoise. Celle-ci nécessite une
réorganisation, voire une réforme totale du domaine culturel

(McDougall 1984) et se caractérise par l'imposition d'un
modèle de la culture orthodoxe associé à des pratiques
culturelles et sociales précises. Mao Zedong cherche à

instituer une culture politique chinoise qui intègre certaines
dimensions de la culture traditionnelle et de la culture
révolutionnaire afin de toucher l'ensemble de la population
et de l'éduquer selon les nouvelles normes et valeurs
socioculturelles8. Très rapidement, ce nouveau gouvernement va
instrumentaliser la culture populaire traditionnelle sur le

modèle expérimenté du Mouvement du yangge: l'idée est de

constituer un réseau de propagande pour instruire et guider
les masses populaires. Dans les années 1950 et 1960, les

troupes de yangge de la plupart des écoles, communes
populaires, usines, bureaux ou organismes officiels sont réorga-

7 Les pièces du vieux yangge sont désormais qualifiées de «yangge causeur de trouble» (saoqing yangge), contrairement aux nouvelles créations, qui
elles deviennent des «yangge de lutte» (douzheng yangge), voir Hung (1994:230-231).

8 Pour réorganiser la société chinoise dans son ensemble et donner à la culture chinoise sa particularité, ni occidentale, ni soviétique, Mao doit à cet
effet «détruire les quatre pratiques [idéologie, culture, coutumes et habitudes] anciennes [i.e. bourgeoises] et établir quatre nouvelles pratiques [i.e.

prolétariennes]» (collectif 1954).

DOSSIER | 55



DOSSIER

nisées pour satisfaire les exigences artistiques et culturelles

de la nouvelle politique. Leurs représentations sont
revisitées afin qu'elles soient conformes au modèle du

nouveau régime (Hung 2005). De nombreuses compilations
répertoriant les principales pièces révolutionnaires sont

publiées dès 1949 pour accompagner le développement de

ce Mouvement dans les villes et inviter des milliers de citadins

à participer aux immenses processions et vastes défilés

célébrant des victoires communistes ou journées nationales9.

La danse du nouveau yangge devient alors pour une

majorité des Chinois une activité collective obligatoire.
Dans les campagnes comme dans les villes, les troupes de

danseurs traditionnelles ne rompent pas pour autant
entièrement avec les pratiques relatives au vieux yangge.

C'est le cas notamment des anciennes associations

artistiques de Pékin qui dansaient le vieux yangge et qui ont été

progressivement réformées par des cadres culturels formés

à cet effet. La Vénérable association de yangge de la porte

rouge qui date d'environ 1750 a vécu ces transformations.
Jouissant d'une bonne réputation en raison de l'originalité
de ses représentations de yangge inspirées du roman Au bord

de l'eau et déjà inscrite au Département de la culture à Pékin,
elle est repérée par un chorégraphe officiel qui la prépare

pour la compétition nationale qui a lieu au club sportif d'un
des quatre districts de Pékin en 1957. Celle-ci fait partie des

nombreux concours qui sont organisés dans la Chine maoïste

pour réactiver les formes de la culture populaire par la
population d'artistes amateurs. Sortie parmi les premières, elle est

sélectionnée par les autorités culturelles et participe dès lors
à de nombreuses compétitions, ce qui entretient sa renommée

dans le milieu associatif populaire jusqu'à nos jours (Graezer

2004, 2005). A la suite de cette manifestation de 1957, une
Amicale des associations artistiques est créée et les groupes

artistiques (huahui) sont désormais désignés sous le terme
officiel d'organisations (zuzhi), témoignant du subtil processus

de récupération au niveau administratif et politique.

Le yangge dans la Chine des Réformes:
activité récréative, populaire et spontanée

Le yangge refait son apparition dans les rues des grandes
villes au milieu des années 1980 lorsque la Chine vit une
période d'ouvertures et de réformes (gaige kaifang) engagée

par le nouveau secrétaire du Parti, Deng Xiaoping, à la suite
du procès de la Bande des quatre qui mit fin à la société
cloisonnée et immobilisée de la Révolution culturelle. Dans ce

contexte de détente, les pratiques liées à la culture vivent

une renaissance remarquable, mais nécessitent aussi d'être

régulées aussi bien sur la forme que sur le fond (Wang 1995)

pour correspondre à une norme politique et nationale, appelée

«culture correcte», édifiée sur des valeurs traditionnelles

et aux couleurs de la Chine (Barmé 1999; Liu 2004). Malgré

une ouverture réelle, on reste cependant dans le projet
maoïste: la culture au service du politique.

La plupart des anciennes formes d'expression culturelle et
rituelle d'avant 1949 sont progressivement réhabilitées pour
construire la «civilisation spirituelle et matérielle» socialiste,

nouveau projet idéologique destiné à rassembler le peuple

chinois et le guider dans les contradictions de sa réalité

quotidienne (Tuohy 1991). La nation doit être éduquée aux
valeurs d'un libéralisme à la chinoise et les activités de masse

sont à nouveau pensées comme un outil efficace de diffusion

de l'esprit des réformes. La culture commerciale, relayée

par de nouveaux médias (télévision, jeux vidéos, karaoké,

industrie du cinéma et de la musique, multiplication des

journaux et magazines) qui complètent l'offre des moyens
de communication existants (radio, affiches publicitaires,
maison d'édition, institutions officielles telles que les écoles,

les unités artistiques ou les festivals) prend un grand essor

et son succès auprès d'un large public est immédiat. Dès les

années 1990, le pouvoir prescrit ainsi une orthodoxie culturelle,

savant équilibre d'éléments de la culture politique, de

la culture traditionnelle et de la culture commerciale, édifiée

autour de pratiques «saines» ou «spirituelles et morales». De

même, il proscrit une hétéropraxis culturelle, constituée des

pratiques stigmatisées et désignées de «malsaines» ou
«vulgaires et immorales» parce qu'elles ne correspondent pas aux
normes et valeurs constitutives de la «civilisation spirituelle
et matérielle» (sexe, jeux d'argent, corruption) ou qu'elles
la mettent en danger (désobéissance, critique, résistance
à l'hégémonie du Parti). Les autorités prennent ainsi non
seulement conscience de l'importance des activités «saines»

relatives à la culture traditionnelle pour l'édification d'un

patrimoine chinois, mais aussi de leur potentiel d'adaptation
au contexte actuel pour la construction d'un discours sur la
culture nationale (Hobsbawm et Ranger 2006).

C'est le cas du yangge qui est le fait d'associations
spontanées de quartier ou de réseaux informels d'amis, de

résidents, de voisins ou natifs d'un même lieu. Leurs membres,
hommes et femmes autour de la quarantaine et cinquantaine,

sans distinction de classes sociales, se retrouvent en
début de soirée pour danser ensemble. Ils se réunissent

quotidiennement pour se divertir, exercer leur corps et

9 Notons que ce procédé dans son ensemble est largement inspiré des expériences communistes russes.

56 | TSANTSA # 13 • 2008



TSANTSA # 13 •2008

socialiser avec leurs contemporains (Graezer 1999). Ces

activités régulières sont aussi parfois stimulées par un
engagement de représentation que les chefs de ces associations

auraient pris auprès d'un propriétaire pour l'ouverture
de son magasin ou d'un hôte qui désire égayer une soirée.

Elles peuvent être aussi encouragées par leur participation
à des festivités traditionnelles locales, leur inscription à

une compétition deyangge ou à un festival folklorique pour
représenter leur quartier (Graezer 2003, 2004).

La ritualisation d'activités officielles ou informelles autorise

ses occupants à investir un lieu et légitime les activités

qu'ils y pratiquent (Certeau 1990: 173). Ici, la pratique
ritualisée du yangge transforme momentanément un lieu
public en un espace non-officiel (minjian kongjian) autorisé

et reconnu comme tel par l'Etat puisque ce processus fait
partie de son projet politique10. Il constitue en effet à sa

manière une vitrine culturelle dont le rôle est de renforcer
la culture nationale à l'image de la «civilisation spirituelle»
socialiste que les autorités cherchent à promouvoir dans

l'ensemble du pays. La ritualisation des activités de loisir
constitue ainsi une pratique liminale à la fois quant à

l'espace (entre le public et le privé) et quant aux changements
qu'elle pourrait inciter dans la société (avant/après). Elle

structure et rythme la vie sociale et culturelle d'un quartier

en proposant, parfois en imposant, des normes et des

valeurs qui gouvernent le quotidien (distinctions entre le

travail et les loisirs, l'espace public et l'espace privé, les

costumes sombres et colorés, les résidents et les étrangers, les

danseurs et les badauds, les jeunes et les vieux, les hommes

et les femmes) et cadrent avec les critères idéologiques
orthodoxes ou qui détournent le sens imposé (Dirks 1994).

NOUVEAU SOUFFLE SUR LA PRATIQUE DU YANGGE

Comme je l'ai étudié à travers diverses enquêtes de terrain
menées au sein de communautés de danseurs et de danseuses

de différents quartiers, villages, villes au centre du Shaanxi

et à Pékin, l'intérêt de ces danses est leur nouvel usage et la
place qu'elles occupent dans la vie quotidienne. En effet, les

danseurs et les danseuses s'inscrivent dans la tradition du

yangge révolutionnaire, dont ils reprennent la chorégraphie
et les thèmes musicaux, mais qu'ils effectuent dans un
contexte entièrement différent, celui d'une Chine qui découvre

la société de consommation et une certaine liberté d'ex¬

pression. En adoptant le nouveau yangge, ils créent ainsi un

yangge contemporain qui est un subtil mélange de culture
traditionnelle et de culture maoïste. En outre, lorsque ces

associations se rendent à des pèlerinages, tel que celui de

Miaofeng shan au nord-ouest de Pékin, pour y effectuer des

représentations devant les divinités locales et bénéficier de

leurs bontés (Graezer 2003) ou qu'elles participent aux
processions des festivités du nouvel an observées dans le district
de Huangling au Shaanxi, elles reproduisent tout en les

réinventant des pratiques anciennes liées au vieux yangge (Graezer

2005). Le recours à des éléments anciens du passé ou de

la Chine classique relève d'une démarche identitaire plus
globale au sein de la société chinoise. Elle s'inscrit dans le cadre

d'une perte des valeurs culturelles et doctrinales auxquelles
les individus doivent faire face dans leur réalité quotidienne.
Pour parer à ce flou idéologique, et malgré une lecture
maoïste de l'histoire qui a stigmatisé le passé en raison de

son identification à la période féodale du pays, les individus
manient volontiers, et souvent sans aucune distance critique,

les références d'un temps ancien pour donner sens à une
situation présente. C'est le cas du yangge et d'autres activités
corporelles comme le taijiquan ou le qigong, mais aussi
d'affiches publicitaires présentant d'importants personnages
historiques comme des empereurs ou des généraux d'armée

dans le but de vanter les mérites de toutes sortes de produits
de consommation (alcool fort, télévision, voiture).

Ici, les catégories culturelles dichotomiques (des

lettrés/des masses, traditionnelle/révolutionnaire, rituelle/
séculière, socialiste/capitaliste) opérées par les élites
dirigeantes ne peuvent être analysées comme des entités fixes
et déterminées. Certes, ces élites imposent avec une certaine
violence symbolique leur conception des expressions culturelles

au peuple dans son ensemble et exercent leur pouvoir

par une redéfinition continuelle des activités culturelles
et sociales construites sur des distinctions, notamment les

oppositions entre le vieux et le nouveau, le négatif et le positif

ou le mal et le bien, productrices de sens et reprises par
les Chinois. Mais il n'en demeure pas moins qu'on assiste ici à

une dynamique constructive jouant sur des déplacements de

frontières, qui est opérée par l'ensemble des acteurs sociaux

pour donner sens à leurs pratiques sociales et culturelles dans

des contextes précis. Il n'est en effet pas rare que les

associations détournent symboliquement ces pratiques considérées

comme modèles à un moment précis pour leur redonner

sens dans un autre contexte. Par exemple à Chengfu, au

10 L'occupation de lieux publics dépend en fait du sens que ses utilisateurs lui donnent. Dans le cas du yangge, l'espace est approprié pour une
activité de loisirs, apparemment considérée comme apolitique par l'Etat parce que l'intérêt est davantage concentré sur les bienfaits du corps que
sur le discours explicite, ce qui permet à ses usagers de l'utiliser et implique une certaine tolérance de la part des autorités (Brownell 1995:286).

DOSSIER | 57



DOSSIER

nord-ouest de Pékin, l'association de quartier refuse de se

laisser contrôler par le cadre culturel du comité de quartier
local. Elle fonctionne de manière indépendante des activités
proposées par la Maison de la culture du district et s'impose
dans le quartier comme une institution sociale et culturelle
qui définit des normes et valeurs de sociabilité que l'ensemble

des résidents respecte et adopte alors que l'autorité locale

a de la peine à se faire estimer (Graezer 1999). La pratique
du yangge correspondrait ainsi à un espace de résistance au

pouvoir étatique de la part de la société civile dans un cadre

d'action relativement réduit - il faut bien l'admettre.

En revanche, dans le district de Huangling, les troupes
de yangge menées par les associations de quartier ne
s'opposent pas aux directives des cadres culturels locaux qui les

financent presque entièrement (déplacements, costumes et
autres dépenses). Elles s'accommodent fort bien des demandes

et des collaborations avec les divers bureaux administratifs

de la région qui les contactent régulièrement pour
agrémenter leurs manifestations (Journée de l'environnement
ou du Troisième âge, Ouverture de la succursale de la Banque

nationale, d'une fabrique ou d'un magasin d'Etat, Cinquantième

anniversaire de la fondation du PCC). Contrairement

au groupe de yangge de Chengfu, les danseurs et les danseuses

de Huangling représentent des associations culturelles
modèles qui ne remettent pas en question les fondements et
valeurs idéologiques de l'Etat. Anciens cadres du Parti pour
leur majorité, ils sont encore entièrement acquis à la cause

communiste et ne voient pas dans leur instrumentalisation
une forme aliénante. Ils se divertissent, dansent et chantent

«pour servir le peuple» (wef renminfuwu) comme c'était
le cas dans la Chine maoïste.

La position diamétralement opposée de ces deux types
d'associations de yangge (forme de résistance et instrumentalisation)

contribue paradoxalement à la construction de

la «civilisation spirituelle socialiste». Elle correspond à des

«arts de faire», sorte de «bricolages» entre les normes et les

valeurs véhiculées par la culture officielle que les danseurs

et danseuses acceptent et celles qu'ils instituent à travers
leurs propres pratiques et auxquelles ils s'identifient (Certeau
1990; Chen 1995). Lorsque des changements apportés par les

activités populaires s'inscrivent dans la politique culturelle
du régime ou la confirment, les autorités ne s'y opposent pas,
bien au contraire. C'est le cas par exemple de la lente transformation

des activités de loisir et de la renaissance de pratiques
traditionnelles autour du nouvel an dans les districts et le

chef-lieu de Huangling ou de la revitalisation du festival
folklorique de Miaofeng shan dans la banlieue pékinoise que j'ai
étudiées entre 1998 et 2000. Le Parti est conscient du poten¬

tiel de changement que contient ce type d'activité dans la vie

quotidienne. Sa tolérance envers ce type d'associations n'est

pas désintéressée. Il autorise leur existence et le développement

de leurs activités tant qu'elles s'inscrivent dans sa

politique culturelle axée sur les pratiques récréatives «saines» et
conformes aux valeurs qu'il soutient (tradition, patriotisme
et commercialisation). En réalité, les autorités s'accommodent

davantage qu'elles ne s'opposent à ces multiples
organisations sociales dans le but de garder un certain contrôle sur
elles et de les utiliser si la situation sociale l'exige.

Ainsi dans ce contexte, les autorités en charge de la
culture se servent de ces positions contradictoires sur la
pratique du yangge pour étayer les différentes facettes de leur
vitrine culturelle nationale qu'elles désirent riche et ouverte
à la diversité. Elles cherchent à répertorier les «trésors
patrimoniaux» et à redécouvrir divers aspects des traditions populaires

chinoises qu'elles s'évertuent à préserver au mieux pour
enrichir la liste du patrimoine culturel national. C'est le cas

de la représentation de vieux yangge auquel j'ai pu assister à

Beicun (village du nord). Pratiquée à de très rares occasions

par de vieux danseurs qui chantent, comme le veut la
coutume, des histoires cocasses, la danse du vieux yangge a été

organisée par la cheffe de la Maison de la culture du district
Huangling dont dépend Beicun pour deux hôtes de marque, le

secrétaire général du Bureau des us et coutumes du Shaanxi

et le photographe de l'Edition des annales provinciales, venus

photographier et attester de la vitalité de cette pratique séculaire

dans cette région de Chine. Mais c'est bien évidemment
aussi le cas du yangge contemporain, quotidiennement dansé

dans les rues, sur les places publiques ou parking déserts

par des associations de résidents de quartier, qui est désormais

présenté comme une pratique culturelle «saine» pour
la société chinoise, dont les différentes modalités sont
fortement encouragées pour lutter contre les activités
considérées comme malsaines (diverses formes de qigong, dont la
Falungong, les jeux d'argent, la pornographie, l'internet) qui
font l'objet d'une lutte ferme et sans rémission de la part des

autorités (Barmé 1999; Chen 2001; Palmer 2005).

En conclusion, les différents exemples présentés dans cet
article illustrent bien les liens entre le processus de

catégorisation de la culture et l'exercice du pouvoir dans la Chine

du XXe siècle. Ils montrent comment une pratique rituelle
séculaire a été l'objet d'une instrumentalisation ferme par
les autorités officielles qui l'ont progressivement transformée

- voire dénaturée - jusqu'à ce qu'elle devienne un symbole

révolutionnaire national, identification efficace pour
appliquer une politique culturelle sur l'ensemble du pays. Ces

diverses illustrations autour de ce long processus d'adapta-

58|TSANTSAit 13 • 2008



TSANTSA # 13 2008

tion du yangge présentent aussi bien les stigmatisations de

certains de ses aspects imposées par le pouvoir que les

réinterprétations ou détournements opérés par les danseurs et
les danseuses qui la pratiquent désormais comme une activité

récréative durant leur temps libre. D'un côté, les acteurs
sociaux reprennent dans leurs discours et pratiques les

catégories et stigmatisations imposées par le pouvoir et les

réinterprètent à leur façon pour donner un sens à leur réalité

quotidienne. De l'autre, les élites demeurent attentives au

détournement symbolique opéré par certains groupes sociaux
dont l'efficacité leur permet d'affiner le processus de catégorisation

et d'améliorer l'application d'une politique culturelle à

l'échelle nationale. Ces différentes situations permettent de

réfléchir de manière critique et comparative sur les notions
de culture populaire et d'instrumentalisation des pratiques
anciennes et actuelles qui y sont liées. Elles mettent au jour la

dynamique des catégories culturelles qui se construisent par
un échange constant entre les élites et les acteurs sociaux.

BIBLIOGRAPHIE

BARMÉ Geremie R.

1999. In the Red: On Contemporary Chinese Culture. New York:

Columbia University Press.

BROWNELL Susan

1995. Training the Body for China: Sports in the Moral Order of
the People's Republic. Chicago, IL: University of Chicago Press.

CERTEAU Michel de

1990 (1980). L'invention du quotidien. 1. Arts de faire. Paris:

Gallimard (Folio Essais).

CHAPPAZ-WIRTHNER Suzanne

1995. Le Turc, le Fol et le Dragon, figures du carnaval

haut-valaisan. Paris/Neuchâtel: Editions de la Maison des

sciences de l'homme/ Edition de l'Institut d'ethnologie,
Université de Neuchâtel.

CHEN Nancy N.

1995. «Urban Spaces and Experience of Qigong», in: Deborah

S. DAVIS et al. (eds.), Urban Spaces in Contemporary China.

The Potential for Autonomy and Community in Post-Mao China,

p. 347-361. Cambridge: Cambridge University Press.

2001. «Health, Wealth, and the Good Life», in: Nancy N. CHEN

et al. (eds.), China Urban: Ethnographies of Contemporary

Culture, p. 165-182. Durham: Duke University Press.

COLLECTIF

1954. Folk Art ofNew China. Peking: The Foreign

Languages Press.

DAVIS Deborah S. et al. (eds.)
1995. Urban Spaces in Contemporary China. The Potential for
Autonomy and Community in Post-Mao China. Cambridge:

Cambridge University Press.

DIRKS Nicholas B

1994 (1992). «Ritual and Resistance: Subversion as a Social

Fact» in: Nicholas B. DIRKS, Geoff ELEY and Sherry B. 0RTNER

(eds.), Culture/Power/History: A Reader in Contemporary Social

Theory, p. 483-503. Princeton: Princeton University Press.

GAMBLE Sidney D.

1970. Chinese Village Plays from Ting Hsien Region (Yang ke

Hsuan): A Collection of Forty-eight Chinese Rural Plays as

Staged by Villagers from Ting Hsien in Northern China.

Amsterdam: Philo Press.

GRAEZER Florence

1999. «Le <yangge> en Chine contemporaine. Pratique
populaire quotidienne et vie associative de quartier».
Perspectives chinoises 53: 31-43.

2003. «Le festival de Miaofeng shan: culture populaire et

politique culturelle». Etudes chinoises XXII: 283-295.

2004. «Breathing New Life into Beijing Culture New

<Traditional> Public Spaces and the Chaoyang Neighbourhood

Yangge Associations», in: Stephan FEUCHTWANG (ed.),
Making Place: State Projects, Globalisation and Local Responses

in China, p. 61-78. London: University College London Press.

2005. La danse du yangge en Chine contemporaine. Enjeux

politiques et pratiques sociales. Thèse de doctorat en histoire
et civilisation, EHESS, Paris.

H0BSBAWM Eric, RANGER Terence (dir.)
2006 (1983). L'invention de la tradition. Paris: Editions
Amsterdam.

H0LM David L.

1991. Art and Ideology in Revolutionary China. Oxford:

Clarendon Press.

DOSSIER | 59



DOSSIER

1994. «The Labyrinth of Lanterns: Taoism and Popular
Religion in Northwest China», in: Minjian xinyang yu
zhongguo wenhua guoji yantao huilun wenji [Proceedings

of International Conference on Popular Beliefs and Chinese

Culture], p. 797-822. Taipei: Center for Chinese Studies.

HUNG Chang-Tai

1994. War and Popular Culture. Resistance in Modern China,

1937-1945. Berkeley: University of California Press.

2005. «The Dance of Revolution: Yangge in Beijing in the

Early 1950s». The China Quarterly 181: 82-99.

JOHNSON David, NATHAN Andrew J., RAWSKI Evelyn S. (eds.)
1985. Popular Culture in Late Imperial China. Berkeley:

University of California Press.

JUDD Ellen R.

1986. «Cultural Redefinition in Yan'an China». Ethnos

1-2: 29-51.

LI Kaifang, YAN Guanglan
1987. «Minsu, jisi yu minjian wudao [Moeurs folkloriques,
offrandes de sacrifices et danses populaires]». Wudao yishu
18: 138-149 et 169.

LINK Perry, MADSEN Richard, PICKOWICZ Paul G. (eds.)
1989. Unofficial China: Popular Culture and Thought in the

People's Republic. Boulder: Westview Press.

2002. Popular China: Unofficial Culture in a Globalizing

Society. Lanham: Rowman & Littlefield Publishers.

LIU Kang

2004. Globalization and Cultural Trends in China. Honolulu:

University of Hawai'i Press.

MCD0UGALL Bonnie S.

1980. Mao Zedong's Talks at the Yan'an Conference on

Literature and Art: A Translation of the 1943 Text with

Commentary. Ann Arbor: Center for Chinese Studies,

University of Michigan.

MCD0UGALL Bonnie S. (ed.)
1984. Popular Chinese Literature and Performing Arts in the

People's Republic of China, 1949-1979. Berkeley: University of
California Press.

M0Y Clarence

1952. «Communist China's Use of the Yang-ko». Papers on

China from Seminars at Harvard University 6: 112-148.

MUKERJI Chandra, SCHUDS0N Michael (eds.)
1991. Rethinking Popular Culture: Contemporary Perspectives
in Cultural Studies. Berkeley: University of California Press.

PALMER David A.

2005. La fièvre du qigong. Guérison, religion et politique en

Chine, 1949-1989. Paris: Editions de TEHESS.

TU0HYSue

1991. «Cultural Metaphors and Reasoning: Folklore

Scholarship and Ideology in Contemporary China». Asian

Folklore Studies 50: 189-220.

WANG Shaoguang
1995. «The Politics of Private Time: Changing Leisure
Patterns in Urban China» in: Deborah S. DAVIS et al. (eds.),
Urban Spaces in Contemporary China. The Potential for
Autonomy and Community in Post-Mao China, p. 149-172.

Cambridge: Cambridge University Press.

AUTEURE

Florence Graezer Bideau est maître assistante en anthropologie à l'Université de Lausanne. Elle a séjourné plusieurs années

en RPC où elle a mené diverses études portant sur le processus de fabrication d'une tradition culturelle (à travers une danse

populaire, le yangge), sur la résurgence du phénomène religieux (différents pèlerinages) et sur les usages symboliques et

pratiques sociales des lieux historiques et révolutionnaires. Ses recherches vont faire l'objet d'une publication: Culture populaire
et politique culturelle dans la Chine du XXe siècle. La danse du yangge. Paris: La Découverte (à paraître).

Institut d'anthropologie et de sociologie • Anthropole • Université de Lausanne 1015 Lausanne
Florence.GraezerBideau@unil.ch

60 | TSANTSA # 13 2008


	L'instrumentalisation de la culture populaire : le cas de la danse du Yangge en Chine

