
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 13 (2008)

Artikel: Rapports de pouvoir : introduction à une perspective anthropologique =
Machtverhältnisse : Einführung in eine anthropologische Perspektive

Autor: Rey, Séverine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007328

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

RAPPORTS DE POUVOIR
INTRODUCTION À UNE PERSPECTIVE ANTHROPOLOGIQUE

SÉVERINE REY

Qu'entend-on par «rapports de pouvoir»? Comment se

déploient-ils? Peut-on s'y opposer ou les contourner?
Quelle place ont-ils au sein même de la réflexion et de la
démarche anthropologique? Ce dossier thématique
propose d'aborder de telles interrogations - c'est donc bien
aux relations de pouvoir et à certaines de leurs dimensions,

et non au pouvoir lui-même, qu'il est consacré: nous
avons voulu nous concentrer sur un système de rapports,
un «mode d'action» (Foucault 1994b: 236)1, plutôt que sur
l'exercice du pouvoir par une personne ou une institution

qui gouverne. Avant de laisser la place aux contributions

présentant des cas variés d'analyse des rapports de

pouvoir, quelques précisions sont nécessaires, tant sur la
perspective adoptée que, plus globalement, sur le cadre

dans lequel insérer une telle réflexion.

UNE PERSPECTIVE LARGE ET DYNAMIQUE

Concevoir les rapports de pouvoir non pas comme un
système de domination mécanique mais dans leur dynamique
et leur déploiement sans cesse renouvelé fait référence à

l'approche définie par Michel Foucault. Le philosophe-historien
est ici incontournable et a profondément marqué les

analyses de la question, malgré les critiques qui lui sont adressées

(p.ex. Lukes 2005). Avec lui, notamment dans le premier
volume de son Histoire de la sexualité (1976, voir aussi

1994a et b), la définition du pouvoir se désinstitutionna-
lise, s'élargit voire semble se diluer: il ne s'agit pas de

comprendre, par pouvoir, un «ensemble d'institutions et
d'appareils qui garantissent la sujétion des citoyens dans un
Etat donné», ni «un système général de domination exercée

par un élément ou groupe sur un autre, et dont les

effets, par dérivations successives, traverseraient le corps
social entier» (1976: 121).

«Par pouvoir, il me semble qu'il faut comprendre d'abord
la multiplicité des rapports de force qui sont immanents
au domaine où ils s'exercent, et sont constitutifs de leur
organisation; le jeu qui par voie de luttes et d'affrontements

incessants les transforme, les renforce, les inverse;
les appuis que ces rapports de force trouvent les uns dans
les autres, de manière à former chaîne ou système, ou, au

contraire, les décalages, les contradictions qui les isolent
les uns des autres; les stratégies enfin dans lesquelles ils
prennent effet, et dont le dessin général ou la cristallisation

institutionnelle prennent corps dans les appareils
étatiques, dans la formulation de la loi, dans les hégémonies

sociales.» (1976: 121-122)

Cette approche met donc l'accent sur une omniprésence
du pouvoir et une multiplicité de ses formes, liée aux
rapports de force et à l'instabilité des états de pouvoir. Abordés

ainsi, les rapports de pouvoir prennent une coloration

1 Les références bibliographiques se trouvent à la fin de l'introduction en allemand (p. 32-33).

18 | TSANTSA # 13 • 2008:18-24



TSANTSA tt 13 •2008

résolument non binaire. De plus, Foucault les conceptualise

comme étant toujours réversibles et comprenant en
leur sein la résistance, définie comme «l'autre terme, dans
les relations de pouvoir [...] l'irréductible vis-à-vis» (1976:

127): «c'est parce qu'il y a possibilité de résistance et résistance

réelle que le pouvoir de celui qui domine essaie de

se maintenir, avec d'autant plus de force, d'autant plus de

ruse que la résistance est plus grande. De sorte que c'est

plutôt la lutte perpétuelle et multiforme que j'essaie de

faire apparaître que la domination morne et stable d'un

appareil uniformisant.» (1994a: 407)

Une telle définition des rapports de pouvoir frappe par
son non-déterminisme (à l'opposé de Bourdieu, par exemple).

C'est du reste une des critiques qui est faite à Foucault:
à partir d'une telle conception, il est difficile d'expliquer
des asymétries persistantes et des distributions inégales
du pouvoir. Il est également resté à un niveau explicitant
la production des normes et les modalités de contrôle, au

détriment, lui reproche Michel de Certeau (1990: xxxix-xl),
d'analyses montrant comment la société ne se réduit pas à

ces mécanismes et quelles sont les «manières de faire» qui
leur sont opposées par les consommateurs, les utilisateurs,
etc. Ainsi les «arts de faire» traités par de Certeau (1990),
mais aussi la résistance quotidienne, l'«arme du faible»
(Scott 1985), sont autant de réponses à Foucault ou de

compléments à une analyse des rapports de pouvoir. On pourrait
également citer la notion de controlling processes que Laura
Nader (1997)2 utilise pour souligner les mécanismes par
lesquels individus et groupes sont influencés pour qu'ils
participent à leur propre domination mais également ceux par
lesquels ils peuvent y résister voire la bouleverser.

Chacun-e à sa manière, ces chercheuses et chercheurs

- et il faudrait en citer bien d'autres - ont favorisé une
approche renouvelée des rapports de pouvoir, où se

côtoient désinstitutionalisation, ruse, jeux d'influence
et contrôle. Cette conception large de la question est
précisément au cœur des contributions réunies dans ce

dossier. En se basant sur une grande variété de cas, tels

que sexualité, gestion des ressources naturelles,
manipulation mentale, rencontres informelles, représentation

de l'Autre, etc., les auteur-e-s de ces articles soulignent
les dynamiques qui se constituent autour des rapports
de pouvoir (résistance, instrumentalisation, décentralisation...).

Ils et elles démontrent d'une part que ces

rapports sont disséminés sous des formes et des intensités
diverses et, d'autre part, qu'ils sont entourés d'aléatoire:
on ne peut pas prédire mécaniquement quels en seront
les développements ou l'issue. Bien que n'étant pas analysé

pour lui-même, l'Etat transparaît dans la plupart
des articles, lesquels soulignent néanmoins les relations
entre groupes ou individus et différentes formes d'autorité

ou de rapports de force.

C'est tout d'abord sur une réflexion concernant le champ
de la sexualité que s'ouvre le dossier: Véronique Mottier
analyse différents débats, scientifiques et féministes, qui
ont abordé ce domaine sous l'angle des rapports de pouvoir
et démontre que la sexualité est au centre des normes et
discours relatifs au genre et à la race3. La sexualité pose la
question de l'intime et de l'intervention (ou non) de l'Etat:
conçue comme naturelle, elle passe pour être une relation
purement individuelle dans laquelle les politiques étatiques

n'auraient pas à intervenir - on se rappelle le slogan
féministe soulignant que «le privé est politique». Sur un
autre registre pourtant, celui de l'adhésion personnelle
à des mouvements religieux (églises reconnues ou
«sectes»), l'Etat, du moins en France, semble plus prompt à

agir. C'est ce que montre Arnaud Esquerre dans son étude

sur la lutte contre les «sectes» par le biais de la condamnation

d'un rapport de pouvoir qui s'exerce sous la forme
d'une «manipulation mentale». Son analyse souligne la
multiplicité des pôles d'où proviennent des rapports de

force et la variabilité de leur intensité.

Un autre cas permet de réfléchir à la manière dont intervient

l'Etat, celui de la pratique d'une danse populaire en
Chine, leyangge. Florence Graezer Bideau étudie, à travers
cet exemple, l'instrumentalisation d'une forme de «culture
populaire» par les élites politiques chinoises durant tout
le XXe siècle. L'histoire du yangge ne s'arrête cependant
pas à son instrumentalisation: la pratique contemporaine
de la danse offre aussi un espace de résistance au pouvoir

2 Pour ce concept, Nader s'inspire notamment des travaux de Sidney Mintz (voir Sweetness and Power: The Place of Sugar in Modem History.
New York: Viking, 1985).

3 Par «race», il faut comprendre une construction sociale et non une réalité biologique. Il en va exactement de même pour le «sexe»: si la notion de

«genre» a permis de mettre l'accent sur sa composition sociale et culturelle, elle donne à tort à penser qu'elle repose sur un fondement biologique.
Le mécanisme de naturalisation des différences liée à une hiérarchisation a été déconstruit en ce qui concerne la race (ce qui implique souvent une
certaine réticence à l'emploi de ce mot, utilisé généralement entre guillemets), mais ce n'est pas encore le cas pour le sexe. Dans cette optique, je ne

mets aucun des deux termes entre guillemets.

DOSSIER 119



DOSSIER

étatique. Sur un registre mêlant interventions d'«en haut»
ou d'«ailleurs» (cette fois-ci, des agences internationales
et des ONG) et réalité des pratiques locales, Sabina Beeler

Stücklin analyse des politiques de développement au

Mali, qui proposent de redistribuer le pouvoir aux chefs

traditionnels puisqu'ils ont une connaissance concrète du

terrain. Or ces structures ne permettent pas forcément de

résoudre les problèmes locaux, le contexte ayant changé

et, avec lui, les relations de pouvoir et leur dynamique.
Un autre cas de réflexion sur le pouvoir local (par rapport
au pouvoir central et étatique) est présenté par Yazid Ben

Hounet, qui s'arrête sur le rôle des tribus dans les Etats

contemporains du monde musulman et plus particulièrement

leur mobilisation par l'intermédiaire de la figure du

shaykh (qu'on pourrait rapprocher de celle du «saint» ou

du «sage»). Il interroge ce faisant la manière d'aborder les

phénomènes politiques en dehors des institutions politiques,

que ce soit dans un contexte passé ou actuel.

A partir de ses recherches menées auprès des Mapuche
vivant en Argentine, Sabine Kradolfer place au centre de

sa réflexion la question de la résistance voire du détournement

des modèles imposés par l'extérieur. Si les différentes

mesures prises par l'Etat envers les populations autochtones

ont eu et ont encore aujourd'hui une influence sur
l'organisation des communautés et les relations de pouvoir
qui les caractérisent, un certain éparpillement du pouvoir
entre plusieurs figures permet aux Mapuche de résister à

l'hégémonie étatique: ils prétextent une différence culturelle

justifiant d'autres modes de fonctionnement.

L'article de Valerio Simoni aborde, lui, les rapports de

pouvoir à un tout autre niveau: celui, à Cuba, des rencontres

informelles entre touristes étrangers et Cubains/jine-
teros («cavaliers de touristes», un terme utilisé pour
stigmatiser ces rencontres en les décrivant comme le fait de

racoler et / ou duper les touristes et de se prostituer),
interactions qui échappent au contrôle des autorités. Par

l'observation des modalités de ces rencontres et des débats

qu'elles suscitent entre protagonistes, l'auteur nous invite
à penser en termes de vecteurs de pouvoir différenciés qui
sont activés selon les situations plutôt qu'en ceux d'une

asymétrie entre acteurs (domination versus résistance).

Enfin, le dernier texte du dossier, celui de Carena Brenner,

aborde la question des rapports de pouvoir à l'intérieur
même de la discipline anthropologique. Elle revient sur la

«crise de la représentation» qui l'a traversée et présente
ce que propose une anthropologie «à l'envers» (reverse

anthropology) à travers le film de Manthia Diawara, Rouch

in Reverse. Le film plaide contre les méta-récits eurocen-
trés non pas en inversant les pôles de la binarité, mais en

s'attachant à démontrer qu'il n'est plus possible d'adopter
une perspective centrale car elle serait hégémonique.

CULTURE POPULAIRE, GENRE, POSTCOLONIALISME...

S'interroger sur les rapports de pouvoir offre la possibilité

de réfléchir aux sciences humaines elles-mêmes, une
dimension du déploiement du pouvoir étant en effet son
lien avec le savoir (on retrouve ici Foucault). A l'origine
de ce dossier se trouve une envie, celle de réfléchir à ce

que Sherry Ortner qualifie de «power shift» (2006: 3),
autrement dit le développement en anthropologie, et plus
globalement dans les sciences sociales, de recherches sur
différentes formes d'inégalité (genre, ethnicité, colonialisme,

race...) et leurs conséquences en termes
méthodologiques et épistémologiques. Assez peu d'auteur-e-s
réuni-e-s dans ce dossier mentionnent ce contexte et les

débats théoriques qu'il a suscités (et ce n'était d'ailleurs

pas une consigne que de le faire): il n'est pas aisé de savoir
s'ils les considèrent comme allant de soi, s'ils les ignorent
ou si l'on se trouve face à une difficulté à intégrer les

réflexions de courants se situant en dehors de sa propre
discipline4. Quoi qu'il en soit, un rapide survol de ces

discussions nous a paru nécessaire afin de préciser, dans la
suite de cette introduction, le cadre plus large dans lequel
s'insèrent les réflexions sur les rapports de pouvoir.

Un tournant s'est opéré dans les sciences humaines
d'une part avec l'émergence de mouvements sociaux (fémi-
nismes, droits civiques, droits sexuels, etc.) et en marge
de processus comme la décolonisation et, d'autre part, à

la suite de la constitution de différents courants
interdisciplinaires, comme les cultural studies, les études
postcoloniales, les études genre, etc. Ces différents cadres de

réflexion et de production scientifique ont alors mis
l'accent sur les cultures populaires, les dominé-e-s dans le
cadre de la colonisation ou des rapports sociaux de sexe,
les résistances des dominé-e-s à l'ordre dominant, les

cultures minoritaires, bref les oublié-e-s et sans-voix de

la science, et ont rendu légitimes ces différents objets de

recherche. Une partie de ces courants interdisciplinaires

4 Sans parler de la question de l'accès à la littérature: les traductions en français de travaux s'inscrivant dans les cultural studies ou dans les études

postcoloniales commencent à peine à être publiées, ces champs de recherche ayant été largement ignorés voire marginalisés dans le contexte francophone.

20 | TSANTSA tt 13 • 2008



TSANTSA # 13 •2008

s'inscrit dans un contexte anglo-saxon des sciences sociales

- cela ne veut pour autant pas dire qu'il faut les suivre
aveuglément ou, à l'inverse, les négliger. Par ailleurs
certains se sont enlisés dans une perspective postmoderne
outrancière: je ne prendrai pas en compte cette partie-ci
de leurs travaux. Il me semble en effet plus intéressant
de mettre de côté ces travers pour axer la réflexion sur
quelques acquis de ces courants: émergence de nouveaux
objets d'étude, mise en évidence et critique de certains
biais qui ont imprégné le discours scientifique (eurocentrisme,

androcentrisme, etc.), inscrivant ainsi les rapports
de pouvoir au cœur de la démarche de connaissance. Sans

qu'il soit ici possible d'entrer dans le détail de ces changements,

rappelons-en quelques éléments importants.

Au moment de leur émergence dès la fin années 1950 et
dans la première phase de leur développement, les cultural

studies vont ébaucher une analyse des diverses formes
de «cultures populaires» et des modalités de résistance
et de réappropriation qu'elles déploient: leur démarrage
est à situer avec la publication des ouvrages de Richard

Hoggart (1957), de Raymond Williams (1958 et 1961) et
de Edward P. Thompson (1963) - l'autre personnage
incontournable des cultural studies, Stuart Hall, intervient un
peu plus tard, il incarnera le développement du Centerfor
Contemporary Cultural Studies à Birmingham. Avec

Hoggart, s'ouvre tout un domaine d'études relatives à

l'influence de la culture «de masse» sur la classe ouvrière
et, surtout, à la réception des contenus qu'en font ses

membres. Williams et Thompson critiquent l'approche
marxiste selon laquelle la culture est le simple reflet de

l'infrastructure économique: ils montrent comment les

luttes sociales ont construit l'histoire (c'est Yhistory from
below, l'histoire «par le bas», de Thompson) et comment
la résistance joue un rôle capital dans l'interaction entre
culture et économie. Pour les théoriciens des cultural
studies, il n'est pas possible d'aborder la «culture» (une
notion qu'ils empruntent en partie à l'anthropologie pour
se dégager de l'appréhension plus étroite de «culture
littéraire» ou «grande culture» qu'avait le terme en études
littéraires ou en sociologie) sans souligner les rapports de

pouvoir qui la traversent et les stratégies déployées par
les individus et groupes sociaux en matière d'adaptation
ou de changement social. Les cultural studies se sont données

alors comme objectif, rappelle Stuart Hall (2007: 62)
de «démasquer ce qu'elles considéraient comme les

présupposés implicites de la tradition humaniste elle-même.

Il leur fallait essayer de mettre au jour les présupposés
idéologiques qui en sous-tendaient la pratique, d'exposer

leur programme éducatif (c'est-à-dire la part tacite de

leur projet) et d'élaborer une critique idéologique de la
manière dont les beaux-arts et les humanités se présentaient,

à savoir comme les éléments d'un savoir désintéressé».

Plus encore, la «vocation des cultural studies est de

permettre de comprendre ce qui se passe, et particulièrement

de proposer des outils de pensée, des stratégies de

survie et des moyens de résistance à tous ceux qui sont
aujourd'hui - en termes économiques, politiques et culturels

- exclus de ce que l'on peut appeler l'accès à la culture
nationale de la communauté nationale» (Hall 2007: 69).
C'est en effet une caractéristique des cultural studies (du
moins dans leur version britannique, avant le «tournant
linguistique» qu'elles ont opéré dans les années 1980) que
d'associer étroitement engagement politique et réflexions
scientifiques: non seulement elles ont comme parti pris
initial de mobiliser des outils et techniques de la critique
littéraire pour les déplacer vers des objets jusque là tenus

pour illégitimes par le monde universitaire, mais encore
elles cherchent à politiser la production du savoir académique

dans le système universitaire. Les études menées,
insiste Hall, ont des conséquences politiques, les
chercheuses et chercheurs sont invité-e-s à s'engager et à

«s'attaquer à certains problèmes réels de ce <dirty outside
world>, ce monde impur et sale» (Hall 2007: 65). Des objets
tenus pour illégitimes sont dès lors étudiés: culture populaire,

«sous-cultures» au sein du monde ouvrier, jeunes,
mais aussi communautés immigrées, télévision, sexualités...

(des objets issus de ce «monde impur et sale»): «la

question centrale [des cultural studies] est alors de

comprendre en quoi la culture d'un groupe, et d'abord celle
des classes populaires, fonctionne comme contestation de

l'ordre social ou à l'inverse comme mode d'adhésion aux
rapports de pouvoir» (Mattelard et Neveu 2003: 4). Par

conséquent, les cultural studies ont ouvert la porte à toutes

sortes de courants, tout en revendiquant une position
dite marginale puisque c'est à partir d'une position
particulière qu'il s'agit de parler (et non d'un point de vue
faussement général, universalisant ou «mondain»).

De leur côté, les études postcoloniales explorent notamment

l'impact du pouvoir colonial sur les cultures des

colonisateurs et des colonisés dans le passé et sur la reproduction

des représentations et des pratiques coloniales dans

le présent. Sur ce dernier point, on pense bien entendu à

Edward Said qui, dans Orientalism (1978), un des ouvrages

reconnus comme étant initiateur des études
postcoloniales, analyse les rapports de pouvoir entre sociétés

et montre que le colonialisme va bien au-delà d'un
impérialisme économique pour représenter un projet culturel
de contrôle. Démontrant que l'Occident a développé un

DOSSIER | 21



DOSSIER

certain discours colonial sur l'Orient («orientalisme») à

différents niveaux (littérature, philosophie, peinture,
administration, théorie de la politique, etc.), il souligne
l'eurocentrisme des représentations de l'Autre, lesquelles
ne sont que des projections ou des inventions, sans lien
avec la réalité: le rapport de domination a ce pouvoir
particulier de créer des représentations et de les contrôler,
voire de les manipuler.

Un autre théoricien de ce courant d'études, Homi Bha-

bha, met en évidence l'objectif de la critique postcoloniale

comme étant de témoigner «des forces inégales de

représentation culturelle impliquées dans la lutte pour
l'autorité politique et sociale au sein de l'ordre mondial
moderne. Les perspectives postcoloniales [...] interviennent

dans ces discours idéologiques de la modernité qui
s'efforcent de donner une <normalité> hégémonique au

développement inégal et aux histoires différentielles
souvent désavantagées des nations, des races, des communautés,

des peuples» (Bhabha 2007: 267). Pour Bhabha, la

critique postcoloniale se situe dans une perspective
postmoderne dans la mesure où il s'agit de résister «à la
tentative de formes holistiques d'explication sociale» (2007:

270) et à la réduction de l'hétérogénéité à des binarités.
Il s'agit notamment de remettre en cause les distinctions
colonisateur/colonisé pour examiner leurs similarités5 et
de souligner plus généralement les situations de limina-
lité et d'hybridité: tous les espaces «interstitiels» (2007:

30) que peuvent aussi être la race, le genre, la génération,
etc., conçus comme positions du sujet (et non comme des

catégories conceptuelles).

Un autre pan de ces études est d'analyser en profondeur

les stratégies de résistance et plus généralement les

actions de ceux qui n'ont pas eu voix au chapitre dans
le passé. C'est tout particulièrement ce qu'a développé le

courant des subaltern studies dans le domaine de

l'histoire, qui vont se centrer sur les «non-élites» (subalternes)6

comme agents de changement politique et social.
Pour Ranajit Guha (1988), il s'agit bel et bien de reconnaître

la capacité d'agir (agency) libre et souveraine du peuple

et l'importance historique réelle qu'il peut ainsi avoir:
le peuple a une autonomie d'action, il n'est pas un agent
passif d'une mécanique historique universelle. Les actes
de mobilisation populaires sont par excellence le domaine

politique autonome des subalternes et ils témoignent de

leur «conscience rebelle». Ce qui définit les subalternes est

une relation de subordination dans laquelle les élites les

tiennent: si les subalternistes mettent d'abord en avant
le rapport de pouvoir qui constitue de part et d'autres les

catégories, leurs travaux ont cependant eu tendance à

traiter ces dernières pour elles-mêmes, déviant du rapport
à la substance et mettant en centre de la perspective une
vision dichotomique de la société divisée entre dominants
et dominés. En parallèle à leur intérêt pour les subalternes,

les études s'inscrivant dans ce courant de recherches

ont élaboré une importante critique du discours historique

centré sur l'Occident moderne et mis en question
l'universalité des canons des écrits historiques ou anthropologiques

et des savoirs produits par le colonialisme et le
néocolonialisme (voir par exemple Chakrabarty 2000).

Dans les années 1960-70, différents mouvements
sociaux se sont formés, liés aux droits civiques, aux fémi-
nismes, aux droits sexuels. Les militant- e • s pour les droits
civiques vont en particulier, aux Etats-Unis, critiquer la
sous-évaluation des rôles que les différentes minorités
(noirs, latinos, asiatiques et amérindiens) ont joué dans

l'histoire étasunienne, ignorés en raison de biais euro-
centriques. Du côté des mouvements féministes, c'est le

biais androcentrique qui va être mis en évidence, c'est-à-

dire une manière biaisée de voir et d'analyser, construite
à partir d'une perspective masculine mettant en évidence

principalement - voire même exclusivement - les rôles
des hommes et leurs expériences, et considérant les femmes

comme objets plutôt que sujets, comme «agies» plutôt
qu'actrices. Dans un article au titre évocateur, «Femmes

et théories de la société: remarques sur les effets théoriques

de la colère des opprimées» (paru en 1981), Colette
Guillaumin souligne que notions, idées, concepts et théories

sont «la face mentale des rapports concrets», plutôt
que leur «reflet»: les appréhensions conceptuelles doivent
être considérées comme des relations sociales (1992: 223,

souligné parl'auteure). Ainsi l'absence d'analyse des

catégories de sexe et plus particulièrement des femmes est

un des effets de la domination masculine et des rapports
sociaux de sexe qu'elle implique, autrement dit sa

conséquence au niveau intellectuel. On ne peut dès lors pas
se contenter d'affiner ou de diversifier les connaissances,
mais il est bien nécessaire de proposer un réel «boulever-

5 Cette position le fait d'ailleurs critiquer Said qui a recours à des systèmes d'oppositions binaires telles que Orient/Occident, colonisé/colonisateur, etc.

6 Le terme subalterne renvoie à toute personne ou groupe d'un rang ou statut inférieur, quels que soient sa race, sa classe, son genre, son orientation
sexuelle, son origine ethnique ou sa religion. Il est emprunté à Antonio Gramsci (marxiste italien, 1881-1937), lequel a également inspiré les cultural
studies: elles ont repris sa notion d'hégémonie qui problématise la fonction politique des cultures.

22 | TSANTSA # 13 • 2008



TSANTSA tt 13 • 2008

sement des perspectives» (Guillaumin 1992: 223): il s'agit
de subvertir ce qui était désigné comme la «question»
féminine, optique selon laquelle seul-e-s les dominé-e-s
posent problème, en la replaçant au centre des intérêts
et en en montrant les liens avec les autres domaines. Les

études genre se sont progressivement développées; elles

s'attachent à analyser les différences entre les sexes et
les inégalités qui leur sont liées, à déconstruire le «sexe»
et le «genre», ou encore à démontrer l'instrumentalisa-
tion d'une différence biologique en un système d'oppression,

mettant au cœur de leur questionnement les

rapports de pouvoir qui construisent les catégories «homme»

et «femme», «masculin» et «féminin». Christine Delphy
parle du genre comme un «système de division hiérarchique

de l'humanité en deux moitiés inégales» (2001: 52),
alors que Joan Scott le définit comme «un champ premier
au sein duquel, ou par le moyen duquel le pouvoir est
articulé» (1988:143). Un des points forts des études genre ou
des études féministes a été de démontrer comment les

rapports de pouvoir entre sexes ont été naturalisés: sexe et

reproduction étaient conçus comme «naturels» et utilisés
à la fois comme un support à une division (naturalisée) du

travail entre hommes et femmes et comme explication des

inégalités et de la domination masculine (voir par exemple
Guillaumin 1992; Yanagisako et Delaney 1995).

Mais les rapports de pouvoir ne se résument pas à ceux
opposant les sexes, on les retrouve aussi dans la
conceptualisation même de l'oppression des femmes: le Black

feminism (voir par exemple bell hooks 2000), comme
d'autres féminismes postcoloniaux, a en effet démontré

que ce qu'il qualifie de «féminisme hégémonique»
(occidental, blanc) a théorisé la domination masculine comme
la force première du patriarcat, sans prendre en compte
la dimension racialisée des rapports sociaux de sexe - en
d'autres termes, les féminismes occidentaux présentent
l'expérience des femmes blanches et de la classe moyenne
comme la situation universelle d'oppression des femmes.
Or pour le Black feminism, ce sont les oppressions raciales,

de classes et d'origine ethnique qui ont marginalisé
les femmes des sociétés postcoloniales. Il s'agit dès lors
de souligner les «oppressions simultanées» (plutôt que
les oppressions multiples), sans les hiérarchiser a priori:
définir la domination de genre sans jamais l'isoler des

autres rapports de pouvoir, à commencer par le racisme

ou le rapport de classe (Dorlin 2008: 20-21). La fausse

universalité du féminisme est aussi relevée par Chandra

Talpade Mohanty (1998) dans son analyse d'écrits publiés
par des chercheuses occidentales: elle montre qu'elles ont
essentialisé «la femme du tiers monde» et en ont fait une

catégorie homogène et monolithique, pensée comme un
groupe cohérent et déjà constitué, qui oblitère les hiérarchies

structurelles de race, de classe, d'âge, de générations

ou de castes. Mohanty dénonce aussi une vision
simplifiée et très binaire du pouvoir, comme si les «femmes
du tiers monde» étaient un groupe opprimé de manière
uniforme et leurs homologues masculins un groupe
uniformément dominant. Si cette position critique le
féminisme «blanc», son intérêt va bien au-delà: elle concerne
les rapports de connaissance en général et peut être étendue

à d'autres catégories.

DÉCENTREMENT, MARGE ET RENVERSEMENT DE

PERSPECTIVE

Au terme de ce survol retraçant quelques développements
relatifs au complexe «savoir/pouvoir» présent au cœur
même des sciences sociales, j'aimerais pour conclure m'ar-
rêter sur certains de leurs prolongements. Une première
piste de réflexion concerne les pôles constitués par les

rapports de pouvoir: présenter le point de vue de groupes,

définis rapidement comme des «minorités», ne com-

porte-t-il pas le risque de continuer à les spécifier eux,
et eux seuls (voire à les essentialiser), laissant aux
puissants/hommes/blancs/ etc. le privilège de l'universalité
et de la non-particularisation? C'est précisément ce que
relève Mohanty (1998) quand elle analyse la construction
de «la femme du tiers-monde»: elle voit là une stratégie de

dominant, qui consiste à homogénéiser le groupe dominé
et se garder pour soi le privilège de la diversité, de la
liberté de pensée et de l'individualisme émancipatoire.

On se souvient de l'appel de Laura Nader (1999) au

studying up: constatant que les recherches (aux Etats-
Unis, mais le constat est bien sûr valable plus largement)

s'étaient surtout concentrées sur les pauvres, les

groupes ethniques et les désavantagés, très peu sur la
classe moyenne et encore moins sur les classes
supérieures, elle s'interrogeait sur la relation de pouvoir au

cœur de la démarche anthropologique et sur ses

conséquences sur les théories développées dans la discipline:
«What if, in reinventing anthropology, anthropologists
were to study the colonizers rather the colonized, the
culture of power rather than the culture of the powerless,

the culture of affluence rather than the culture of
poverty? [...] Studying <up> as well as <down> would lead

us to ask many <common sense> questions in reverse.
Instead of asking why some people are poor, we would ask

why other people are so affluent?» (1999: 289) Adopter

DOSSIER I 23



DOSSIER

une telle démarche, qui ne se cantonne pas à étudier
les «sans» («vers le bas») mais aussi les «avec» («vers le

haut»), n'est pour elle pas seulement adéquat, scientifiquement

parlant, mais il en va de la pertinence démocratique

du travail scientifique («We cannot, as responsible
scientists, educate <managers> without at the same time
educating those <being managed» [1999: 294]).

Il ne s'agit pas, avec de telles études, de symétriser
des rapports fondamentalement asymétriques, mais bien
de s'interroger sur le fonctionnement des rapports de

pouvoir et sur les privilèges qu'en retirent ceux pour qui
ils sont favorables (doux euphémisme pour ne pas utiliser

le terme «dominant»). Ces derniers sont-ils (ou elles)
conscient-e-s de leurs privilèges et élaborent-ils-elles des

stratégies pour obtenir le maximum à partir de leur position

de départ privilégiée? Ou au contraire ne réalisent-
ils-elles pas que leur situation est favorable, ce qui équivaut

à nier le rapport de pouvoir dans lequel ils • elles sont
inséré-e-s (mais aussi à éviter de le changer)?

Un autre élément amené par ces différents types d'études

est qu'elles ne prônent pas d'ajouter des connaissances

mais de renverser la perspective voire d'en changer:
c'est ce que revendiquait Colette Guillaumin: «L'expression

<périphérie>, consacrée aujourd'hui dans les analyses

de l'impérialisme, ne manifeste-t-elle pas le même

biais? Singulier effet de l'aveuglement des dominants
à leur propre pratique, à leur propre place, à leur propre

société. Ce qui est dominé et exploité est-il <margi-
nal>, <périphérique> dans une société?» (1992: 227) De

son côté, bell hooks insiste sur le fait qu'une théorie
féministe qui parle pour tout le monde est nécessaire

et qu'elle implique un changement de paradigme: «This

theory, like the analysis offered in Feminist Theory: From

Margin to Center, will always challenge, shake us up,
provoke, shift our paradigms, change the way we think,
turn us around. That's what revolution does.» (2000: xiv-

xv) Pour elle, il s'agit bien de passer «de la marge au
centre», pour reprendre le titre de son livre; de même, dans

le cadre des subaltern studies, il s'agit de «provincialiser»
l'Occident, pour reprendre le titre de Dipesh Chakrabarty
(2000). Il en va de même pour la théorie queer: elle se

situe dans ce type d'approche qui cherche à politiser
ses objets de recherche (corps, sexualité) mais aussi le

savoir lui-même. On retrouve ici aussi cette volonté de

reconsidérer la manière d'aborder les thématiques à traiter

et la manière de le faire: la théorie queer a impliqué
«un retournement de problématique spectaculaire avec

toute une série d'études sur la construction du couple

homosexualité/hétérosexualité où l'hétérosexualité est
décrite comme produisant l'homosexualité, notamment
en lui assignant un rôle de terme marqué et à stigmatiser,

de manière à s'imposer par contraste comme nature
ou réalité objective» (Bourcier 2006: 132). Dans cette
optique, il s'agit de théoriser la sexualité à partir des

minorités gay et lesbiennes, de situer la réflexion à partir

de sa position excentrée ou subalterne.

On le voit, chacun-e à sa manière propose un
changement de perspective et d'examiner les situations d'un

point de vue décentré. Or le décentrement est au
fondement de la méthode anthropologique: cette proximité,
en termes de démarche, avec certains principes mis en

œuvre dans les courants d'études rapidement présentés ici
devrait permettre aux anthropologues, plus encore qu'elle
ne l'a fait jusqu'à présent, de questionner les rapports de

pouvoir plutôt que de les prolonger sans les conceptualiser.

Si assez peu d'articles de ce dossier font référence
à ces débats et à leurs acquis, en revanche tou-te-s les

auteur-e-s questionnent les déploiements du pouvoir
entendu dans un sens large, la plupart à partir de recherches

de terrain: les cas traités offrent matière à réflexion
sur différentes dimensions, que ce soit sur les rapports de

force ou la résistance qui leur est opposée, sur la
négociation entre individus et leur manière de jouer avec (ou
de se jouer, de déjouer) les rapports de pouvoir, ou encore

sur les dénonciations ou combats pour faire reconnaître
l'existence de tels rapports.

24 | TSANTSA « 13 • 2008



TSANTSA # 13 • 2008: 25-33

MACHTVERHÄLTNISSE
EINFÜHRUNG IN EINE ANTHROPOLOGISCHE PERSPEKTIVE

SÉVERINE REY

Was versteht man unter «Machtverhältnissen»? Wie breiten

sie sich aus? Kann man sich ihnen widersetzen oder
können sie umgangen werden? Welchen Raum nehmen sie

in den anthropologischen Reflexionen und Vorgehen ein?
Dieses Themenheft ist diesen und ähnlichen Fragen gewidmet.

Es beschäftigt sich mit Machtbeziehungen und deren
Dimensionen - und nicht mit Macht «an sich». Anstatt die

Ausübung von Macht durch herrschende Personen oder

Institutionen ins Zentrum zu stellen, interessiert hier
vielmehr ein System von Machtverhältnissen als «Form

handelnder Einwirkung» (Foucault 2005: 285). Bevor wir
uns jedoch den Beiträgen widmen, welche verschiedenste
Analysen von Machtverhältnissen liefern, sind einige
Präzisierungen notwendig. Diese betreffen sowohl die hier
eingenommene Perspektive, als auch, grundsätzlicher,
den Rahmen, in dem diese Überlegungen stattfinden.

EINE UMFASSENDE UND DYNAMISCHE PERSPEKTIVE

Machtbeziehungen nicht als ein mechanisches Dominanzsystem,

sondern vielmehr in ihrer sich stets erneuernden

Dynamik und Entfaltung zu verstehen, verweist auf den

Ansatz Michel Foucaults. Der Philosoph und Historiker hat
die Auseinandersetzung mit Fragen der Macht so nachhaltig

geprägt, dass er hier, trotz aller Kritik an seinen Arbeiten

(siehe z.B. Lukes 2005), einfach erwähnt werden muss.
Mit Foucault, insbesondere mit seinem ersten Band der
Reihe Sexualität und Wahrheit (1983, siehe auch 2003, 2005),

deinstitutionalisiert sich das Verständnis von Macht: Es

weitet sich aus und scheint sich gar aufzulösen: Macht
kann dabei nicht «als Gesamtheit der Institutionen und
Apparate, die die bürgerliche Ordnung in einem gegebenen
Staat garantieren», verstanden werden, auch nicht als

«allgemeines Herrschaftssystem, das von einem Element oder
einer Gruppe auf eine andere ausgeübt wird und dessen

Wirkung durch aufeinanderfolgende Ableitungen den gesamten

Sozialkörper durchdringt» (1983: 93). «Unter Macht,
scheint mir, ist zunächst zu verstehen: die Vielfältigkeit
von Kraftverhältnissen, die ein Gebiet bevölkern und
organisieren; das Spiel, das in unaufhörlichen Kämpfen und

Auseinandersetzungen diese Kraftverhältnisse verwandelt,

verstärkt, verkehrt; die Stützen, die diese
Kraftverhältnisse aneinander finden, indem sie sich zu Systemen
verketten - oder die Verschiebungen und Widersprüche,
die sie gegeneinander isolieren; und schliesslich die
Strategien, in denen sie zur Wirkung gelangen und deren grosse
Linien und institutionelle Kristallisierungen sich in den

Staatsapparaten, in der Gesetzgebung und in den
gesellschaftlichen Hegemonien verkörpern» (1983: 93).

Ein solcher Ansatz unterstreicht die Omnipräsenz von
Macht und die Vielzahl ihrer Formen, die an Kraftverhältnisse

und die Instabilität von Machtpositionen gebunden
sind. Zunächst einmal stellen Machtverhältnisse gemäss
dieser Auffassung keine binären Ordnungen dar. Ferner

konzeptualisiert Foucault sie als stets reversibel,
Widerstände sind in ihrem Wesen inbegriffen: «Sie sind in den

DOSSIER | 25



DOSSIER

Machtbeziehungen die andere Seite, das nicht wegzudenkende

Gegenüber» (1983: 96). «Gerade weil Widerstand

möglich ist und auch wirklich ausgeübt wird, versucht der

jeweils Mächtige seine Macht umso heftiger und listiger
zu verteidigen, je stärker der Widerstand dagegen ausfällt.
Ich wollte also eher den Kampf in seinen vielfältigen
Formen deutlich machen als die öde, stabile Herrschaft eines

gleichmacherischen Apparats» (2003: 525).

Eine derartige Definition von Machtverhältnissen sticht
durch ihren Nicht-Determinismus hervor (im Gegensatz
beispielsweise zu der von Bourdieu). Dies ist gerade eine der

Kritiken an Foucaults Verständnis von Macht: von einem
solchen Konzept ausgehend sei es schwierig, beharrliche
Asymmetrien und ungleiche Machtverteilungen zu erklären.

Ausserdem bliebe Foucault, so etwa die Kritik von
Michel de Certeau (1990: xxxix), an einem Punkt stehen,
der zwar die Produktion von Normen und Kontrollmechanismen

erklärt. Er habe jedoch Analysen vernachlässigt,

die zeigen, wie sich die Gesellschaft nicht auf diese

Mechanismen reduziert und auf welche Art sich
Konsumenten, Nutzer etc. ihnen widersetzten. Daher sind die
«Arts de faire» von de Certeau (1990), aber auch der alltägliche

Widerstand, die «Weapons of the Weak» (Scott 1985),
sowohl Antworten auf Foucault als auch Ergänzungen zu
einer Analyse von Machtverhältnissen. An dieser Stelle
kann ebenso der Begriff der controlling processes zitiert
werden. Laura Nader (1997)1 nutzt diesen, um sowohl die
Mechanismen zu beschreiben, die Individuen und Gruppen

dazu bringen, sich an ihrer eigenen Beherrschung zu

beteiligen als auch jene, mit denen sie sich widersetzen
und Machtverhältnisse gar umkehren können.

Die genannten Forscherinnen und Forscher haben je
auf ihre eigene Art - und man müsste noch viele andere

zitieren - einen neuartigen Ansatz zur Beschreibung von
Machtverhältnissen verfolgt, bei dem De-Institutionali-
sierung, List, Beeinflussungskunst und Kontrolle nah
beieinander liegen. Gerade solch eine umfassende Konzeption
liegt im Zentrum der Beiträge des vorliegenden Dossiers.
Die Autorinnen und Autoren behandeln ganz unterschied¬

liche Aspekte - wie etwa Sexualität, Ressourcenmanagement,

mentale Manipulation, informelle Treffen,
Repräsentation des Anderen usw - und unterstreichen dabei
die vielfältigen Dynamiken, die um Machtverhältnisse
herum entstehen (Widerstand, Instrumentalisierung,
Dezentralisierung usw.). Sie zeigen einerseits, dass sich
diese Verhältnisse in unterschiedlicher Form und Intensität

verbreiten. Andererseits, dass sie von Zufällen abhängig

sind: man kann nicht mechanisch vorhersagen, wie
sie sich entwickeln oder wie sie ausgehen werden. Obwohl
der Staat in der Mehrheit der Artikel in Erscheinung tritt,
wird er nicht zum eigentlichen Gegenstand der Analysen
gemacht. Die Artikel unterstreichen hingegen die
Beziehungen zwischen Gruppen oder Individuen sowie
unterschiedliche Autoritätsformen oder Kraftverhältnisse.

Der Band beginnt mit Überlegungen zur Sexualität:
Véronique Mottier analysiert diverse wissenschaftliche
und feministische Debatten, die diese Thematik unter
dem Gesichtspunkt von Machtverhältnissen erörtern und
zeigt auf, dass Sexualität im Zentrum von Normen und
Diskursen rund um Gender und Rasse2 steht. Sexualität
wirft Fragen der Intimität und des (Nicht)-Eingreifens
des Staates auf: als natürlich wahrgenommen, gilt sie als

rein individuelle Angelegenheit, in welche die staatliche
Politik nicht zu intervenieren hat - man erinnere sich

an den feministischen Slogan «das Private ist politisch».
In einem anderen Zusammenhang, nämlich dem Beitritt
einer Person zu einer religiösen Bewegungen (einer
anerkannten Kirche oder einer «Sekte»), scheint der Staat,
zumindest in Frankreich, dagegen schneller willig
einzugreifen. Und zwar, wie Arnaud Esquerre in seiner Studie

über den Kampf gegen «Sekten» zeigt, auf Grund der

Verurteilung von Machtbeziehungen, die über «geistige
Manipulation» ausgeübt werden. Seine Analyse
unterstreicht, dass Machtverhältnisse aus einer Vielzahl von
Polen entspringen und dass deren Stärke variiert.

Ein weiterer Artikel erlaubt, über die Art staatlicher

Intervention zu reflektieren. Er behandelt die
Ausübung eines volkstümlichen Tanzes in China, den yangge.

1 Bei diesem Konzept lässt sich Nader insbesondere von den Arbeiten Sidney Mintz' inspirieren (siehe Sweetness and Power: The Place of Sugar in
Modern History. New York: Viking, 1985).

2 Der Begriff «Rasse» bezeichnet eine soziale Konstruktion und keine biologische Realität. Dasselbe gilt für den Begriff des «Geschlechts»: Während

der Begriff «Gender» deutlich auf soziale und kulturelle Komponenten verweist, scheint «Geschlecht» fälschlicherweise auf einem biologischen
Fundament zu ruhen. Der Mechanismus, der hinter der Naturalisierung hierarchisierender Differenzen steht, wurde in Bezug auf Rasse hinlänglich
dekonstruiert (was sich in einem generell zögerlichen Gebrauch des Begriffs äussert, der, wenn überhaupt, meist nur in Anführungszeichen gesetzt
verwendet wird). In Bezug auf Geschlecht ist diese Dekonstruktion weniger weit fortgeschritten. In dem vorliegenden Text werden beide Begriffe
ohne Anführungszeichen verwendet.

26 | TSANTSA # 13 • 2008



TSANTSA tt 13 • 2008

Florence Graezer Bideau untersucht anhand dieses

Beispiels, wie eine «volkstümliche Kulturform» seitens
chinesischer politischer Eliten während des 20. Jahrhunderts

zum Gegenstand der Instrumentalisierung wird.
Die Geschichte des yangge lässt sich allerdings nicht auf
seine Instrumentalisierung reduzieren: die zeitgenössische

Praxis des Tanzes stellt gleichzeitig einen Ort des

Widerstandes gegen die staatliche Macht dar. Sabina Beeler

Stücklin analysiert ein Terrain, in dem sich Interventionen

von «oben» und von «aussen» mischen (dieses Mal

geht es um internationale Institutionen sowie um NGO's).

Die Autorin diskutiert Forderungen der Entwicklungspolitik

in Mali, gemäss derer traditionellen Oberhäuptern,
aufgrund ihrer besonderen Kenntnis der lokalen Verhältnisse,

Macht zurückerstattet werden soll. Da sich vor
verändertem Hintergrund jedoch auch die Machtverhältnisse
und ihre Dynamiken ändern, tragen diese traditionellen
Strukturen nicht unbedingt zur Lösung lokaler Probleme

bei. Weitere Überlegungen zu lokaler Macht (im Vergleich
zu zentraler oder staatlicher Macht) präsentiert Yazid Ben

Hounet: Er beschäftigt sich mit der Rolle von Stämmen in
modernen muslimischen Staaten und insbesondere deren

Mobilisierung mit Hilfe der Figur des shaykh (die man mit
den Figuren des «Heiligen» oder des «Weisen» vergleichen
könnte). Der Autor widmet sich dieser Frage, indem er sich
mit politischen Phänomenen ausserhalb politischer
Institutionen auseinandersetzt, sowohl in einem historischen
als auch aktuellen Kontext.

Ausgehend von Untersuchungen über die in Argentinien

lebenden Mapuche stellt Sabine Kradolfer Fragen
betreffs des Widerstandes gegen und sogar der Umkehrung

von Modellen, die von aussen aufgedrängt wurden,
ins Zentrum ihrer Überlegungen. Obwohl die vom Staat
initiierten Massnahmen die soziale Organisation der auto-
chthonen Bevölkerung und deren interne Machtverhältnisse

nachhaltig beeinflusst haben, ermöglicht eine
Aufteilung der Macht auf verschiedene Figuren den Mapuche,
sich der staatlichen Hegemonie zu widersetzen: Mit dem

Verweis auf kulturelle Differenz reklamieren sie andere
Lebensformen und Funktionsweisen für sich.

Der Artikel von Valerio Simoni setzt sich mit
Machtverhältnissen auf einer ganz anderen Ebene auseinander:
mit den in Kuba stattfindenden informellen Treffen
zwischen ausländischen Touristen und Kubanern /jineteros
(«Touristen-Kavaliere», ein Begriff der die Treffen als eine

Mischung von Touristennepp und Anbiederung beschreibt
und damit deutlich negativ konnotiert), die jenseits der

Kontrolle des Staates stattfinden. Der Autor untersucht

die Modalitäten dieser Begegnungen sowie die
Verhandlungsformen zwischen den Protagonisten und schlägt vor,
in Bildern differenzierter Machtvektoren zu denken, welche

je nach Situation aktiviert werden, statt die
Asymmetrie der Akteure ins Zentrum zu setzen (Dominanz versus

Widerstand).

Der letzte Text des Dossiers von Carena Brenner nimmt
die Frage nach Machtverhältnissen im Innern der
anthropologischen Disziplin auf. Sie thematisiert die
«Repräsentationskrise» der Disziplin und illustriert anhand des

Filmes von Manthia Diawara, Rouch in Reverse, die Forderung

nach einer Reverse Anthropology. Die filmische Kritik
an den eurozentrischen Metaerzählungen fordert dabei
nicht einfach eine Inversion der binären Pole, sondern
verweist auf die generelle Unmöglichkeit einer zentralen
Perspektive, da diese in jedem Fall hegemoniale
Machverhältnisse reproduzieren würde.

POPULÄRKULTUR, GENDER, POSTKOLONIALISMUS...

Werden Machtverhältnisse untersucht, so bietet es sich

an, die Humanwissenschaften selbst zu überdenken, denn
schliesslich liegt doch eine Dimension der Machtentfaltung

gerade in der Verbindung zum Wissen (hier findet
man wieder Foucault). Eine Motivation bei der Entstehung
des Dossiers war es, über eine Entwicklung zu reflektieren,

die Sherry Ortner als «power shift» (2006: 3)bezeich-
net: das wachsende Interesse in der Sozialanthropologie
und in anderen Sozialwissenschaften, sich mit verschiedenen

Formen von Ungleichheit (Gender, Ethnizität, Kolo-

nialisierung, Rasse usw.) und den damit verbundenen
methodologischen und epistemologischen Konsequenzen
zu beschäftigen. Relativ wenige Autorinnen und Autoren
dieses Bandes erwähnen diesen Kontext oder die dadurch
ausgelösten theoretischen Debatten explizit: offen ist, ob

sie diese Entwicklung als selbstverständlich betrachten
oder ob sich darin die Schwierigkeit ausdrückt, Denkströmungen

von ausserhalb der eigenen Disziplin zu integrieren.

Wie dem auch sei, uns scheint es notwendig, einen
kurzen Überblick über diese Debatten zu geben, um den

grösseren Rahmen, in dem sich die Überlegungen zu
Machtverhältnissen einschreiben, abzustecken.

Das Aufkommen sozialer Bewegungen (Feminismus,
Bürgerrechtsbewegung, sexuelle Rechte usw.) sowie die Folgen

der De-Kolonialisierung und ähnlicher Prozesse haben
in den Humanwissenschaften zu einer Wende geführt,
ebenso wie die Entwicklung unterschiedlicher interdiszi-

D0SSIER | 27



DOSSIER

plinären Strömungen, aus denen die Cultural Studies, die
Postcolonial Studies, die Gender Studies etc. entstanden.
Diese verschiedenen wissenschaftlichen Ansätze legten
den Akzent auf Populärkulturen, auf die durch Koloni-
alisierung oder die Sozialbeziehungen der Geschlechter

Dominierten, auf Formen des Widerstands der Unterdrückten

gegen die dominante Ordnung, auf Minderheitenkulturen,

kurzum auf die Vergessenen und Stimmlosen in
der Wissenschaft, die gerade dadurch eine wissenschaftliche

Legitimität erhielten. Ein Teil dieser interdisziplinären

Strömungen ist im angelsächsischen
sozialwissenschaftlichen Kontext eingebunden und gehört schon
beinahe zum mainstream. Andere sind in eine extreme
postmoderne Sichtweise abgeschweift. Diese Arbeiten
werde ich im folgenden Überblick nicht mit einbeziehen.
Es scheint mir interessanter zu sein, die internen
Differenzen beiseite zu lassen und die Überlegungen auf die

Errungenschaften dieser Strömungen auszurichten: das

Aufkommen neuer Forschungsgegenstände, die Offenlegung

und Kritik an Verzerrungen im wissenschaftlichen
Diskurs (Eurozentrismus, Androzentrismus usw.) und der

Anspruch, Machtverhältnisse ins Zentrum des Erkenntnisprozesses

zu stellen. Wenngleich es hier nicht möglich ist,
im Detail auf diesen Wandel einzugehen, soll in aller Kürze

an einige wichtige Elemente erinnert werden.

Mit dem Aufkommen der Cultural Studies gegen Ende

der 1950er Jahre und in ihrer ersten Entwicklungsphase
entsteht eine Reihe von Analysen, die sich mit verschiedenen

Arten von Populärkulturen sowie den darin
entstehenden Formen des Widerstandes und der Neu-Aneignung
beschäftigen: es beginnt mit der Veröffentlichung der

Arbeiten von Richard Hoggart (1957), Raymond Williams
(1958, 1961) und Edward P. Thompson (1963). Eine andere

tragende Persönlichkeit der Cultural Studies, Stuart Hall,
der die Entwicklung des Centers for Contemporary Cultural

Studies in Birmingham verkörpert, tritt erst ein wenig
später in Erscheinung. Hoggart eröffnet eine Reihe von
Studien zum Einfluss der «Massen»-Kultur auf die
Arbeiterklasse, vor allem zur inhaltlichen Rezeption durch ihre
Mitglieder. Williams und Thompson kritisieren den
marxistischen Ansatz, nach dem Kultur ein einfaches
Spiegelbild der ökonomischen Verhältnisse ist: sie zeigen, wie
die sozialen Kämpfe die Geschichte geformt haben (es ist
history from below, Geschichte «von unten», von Thompson)

und wie der Widerstand eine entscheidende Rolle im
Zusammenspiel von Kultur und Wirtschaft einnimmt. Für

die Theoretiker der Cultural Studies ist es unmöglich sich
mit «Kultur» auseinanderzusetzen (ein Begriff der aus
der Anthropologie übernommen wird und sich dabei der

engeren Konnotation der «literarischen» oder «hohen»
Kultur entledigt, wie ihn die Literaturwissenschaft oder
die Soziologie nutzten), ohne dabei die Machtverhältnisse
anzusprechen, die sie durchdringen, und die von Individuen

und sozialen Gruppen aufgewendeten Strategien der

Anpassung oder des sozialen Wandeins mit einzubezie-
hen. Die Cultural Studies machten sich zum Ziel, so erinnert

Stuart Hall (1990: 15), «to undertake the task of
unmasking what it considered to be the unstated
presuppositions of the humanist tradition itself. It had to try to
bring to light the ideological assumptions underpinning
the practice, to expose the educational program (which
was the unnamed part of its project), and to try to conduct

an ideological critique of the way the humanities and the
arts presented themselves as parts of disinterested
knowledge». Mehr noch, «[t]he vocation of cultural studies has

been to enable people to understand what is going on,
and especially to provide ways of thinking, strategies for
survival, and resources for resistance to all those who are

now - in economic, political, and cultural terms - excluded

from anything that could be called access to the national

culture of the national community» (Hall 1990: 22).
Es ist in der Tat ein Charakteristikum der Cultural Studies

(zumindest in ihrer britischen Variante, vor dem von
ihr bewirkten «linguistic turn» der 1980er Jahre),
politisches Engagement und wissenschaftliche Überlegungen
aufs Engste zu verbinden: Sie verfolgten von Anfang an

nicht nur das Anliegen, Werkzeuge und Techniken der

Literaturkritik auf ihre Untersuchungsfelder zu übertragen,

die bis dahin in der universitären Landschaft als

unrechtmässig galten. Sie versuchten darüber hinaus, die
akademische Wissensproduktion im universitären System

zu politisieren. Untersuchungen und Studien, so betont
Hall, haben politische Konsequenzen. Forscherinnen und
Forscher sind daher aufgefordert sich einzusetzen und
«to engage with some real problem out there in the dirty
world» (Hall 1990: 17). In der Folge wurden bis anhin
als illegitim betrachtete Forschungsfelder untersucht:
Populärkultur, die «Subkultur» der Arbeiterschaft, der

Jugend, der Migrantengemeinschaften aber auch Fernsehen,

Sexualität usw. (alles Gegenstände dieser «unreinen
und schmutzigen Welt»): «die zentrale Frage [der Cultural

Studies] war es also, zu verstehen, wie die Kultur einer
Gruppe, und vorrangig die der populären Klassen, als Protest

gegen die soziale Ordnung wirkt oder umgekehrt als

Form der Beteiligung an Machtverhältnissen» (Mantelard
und Neveu 2003: 4, eigene Übersetzung). Somit haben
die Cultural Studies allen möglichen Strömungen die Türe

geöffnet, stets verbunden mit der Forderung, eine
sogenannt marginale Position einzunehmen: Schliesslich geht

28 TSANTSA tt 13 • 2008



TSANTSA 8 13 • 2008

es darum, von einer ganz bestimmten, partikularen Position

aus zu sprechen (und nicht einen trügerisch
allgemeinen, universalistischen oder der realen Welt enthobenen

Standpunkt einzunehmen).

Die Postcolonial Studies untersuchten ihrerseits
insbesondere den Einfluss der Kolonialmacht auf die Kultur
der Kolonisten und Kolonisierten in der Vergangenheit
sowie die Reproduktion der kolonialen Repräsentationen
und Praktiken in der Gegenwart. Hinsichtlich des letzten

Punktes denkt man unweigerlich an Edward Said, der

in Orientalism (1978), das als Initialwerk der postkolonialen

Studien verstanden wird, die Machtverhältnisse
zwischen Gesellschaften analysiert und zeigt, dass der
Kolonialismus weit mehr ist als ökonomischer Imperialismus

- er stellt zugleich ein Projekt kultureller Kontrolle
dar. Indem er den Kolonialdiskurs des Okzidents gegenüber

dem Orient («Orientalismus») auf unterschiedlichen
Ebenen (Literatur, Philosophie, Malerei, Verwaltung,
Politiktheorie, etc.) aufzeigt, unterstreicht er die eurozen-
trische Sicht bei der Repräsentation des Anderen. Diese

sind nichts als Projektionen und Interventionen ohne

Bezug zur Realität: die Dominanzverhältnisse in dieser

spezifischen Macht schaffen und kontrollieren die
Repräsentationen, manipulieren sie sogar.

Ein weiterer Theoretiker derselben Ausrichtung, Homi
Bhabha, fasst das Ziel der postkolonialen Kritik folgen-
dermassen zusammen: «Postcolonial criticism bears
witness to the unequal and uneven forces of cultural
representation involved in the contest for political and social

authority within the modern world order. Postcolonial
perspectives [...] intervene in those ideological
discourses of modernity that attempt to give a hegemonic
<normality> to the uneven development and the
differential, often disadvantaged, histories of nations, races,
communities, peoples» (Bhabha 1994: 171). Für Bhabha
ordnet sich die postkoloniale Kritik insofern in eine
postmodernen Perspektive ein, als sie sich der Reduktion

von Heterogenität auf einfache Dichotomien widersetzt:

«The postcolonial perspective resists the attempt
at holistic forms of social explanation» (1994:173). Dabei

geht insbesondere darum, die Unterscheidung zwischen
Kolonisten und Kolonisierten zu hinterfragen, um ihre
Gemeinsamkeiten3 zu untersuchen und generell Situa¬

tionen hervorzuheben, die sich durch Liminalität und
Hybridität auszeichnen: es geht darum, all die «in-bet-
ween> spaces», ebenso wie auch Rasse, Gender,
Generation, etc., als Subjektpositionen (und nicht nur als

begriffliche Kategorien) zu begreifen.

Ein weiterer Verdienst dieser Forschungsansätze ist es,

Strategien des Widerstandes oder, allgemeiner, das Handeln

derer, die in der Vergangenheit unbeachtet geblieben
waren, von Grund auf zu untersuchen. Dieses Anliegen
hat vornehmlich zur Entwicklung der Subaltern Studies im
Gebiet der Geschichte beigetragen, die sich auf die «NichtEliten»

(subaltern)4 als politische und soziale Agenten des

Wandels konzentrieren. Für Ranajit Guha (1988) heisst das

nichts weniger als die Fähigkeit der Menschen zum freien
und souveränen Handeln (agency) und die reale
historische Bedeutung, die diese haben kann, anzuerkennen.
Das Volk hat Handlungsautonomie, es ist kein passiver
Agent einer universellen, historischen Maschinerie.
Mobilisierungen seitens der Bevölkerung sind das Gebiet der

politischen Autonomie der Subalternen schlechthin und
sie äussern dadurch ihr «rebellisches Bewusstsein». Die

Subalternen lassen sich durch das Verhältnis der
Unterordnung, in dem Eliten sie halten, definieren: obgleich die
Subaltern Studies vor allem die Machtverhältnisse hervorheben,

welche die Kategorien beiderseits kennzeichnen,
tendierten die Arbeiten dazu, die Kategorien als solche

zu behandeln. Indem sie nicht die Beziehungen selbst ins
Zentrum stellen, bleibt die dichotome Vision einer
Gesellschaft, die zwischen Dominanten und Dominierten geteilt
ist, erhalten. Parallel zu ihrem Interesse für die
Subalternen formulierten Vertreter und Vertreterinnen dieser

Forschungsrichtung eine bedeutende Kritik am Eurozentrismus

des modernen historischen Diskurs. Dadurch stellten

sie nicht zuletzt die Universalität des Kanons
historischer bzw. anthropologischer Schriften und des Wissens,
das durch Kolonialismus und Neokolonialismus produziert
wird, in Frage (siehe z.B. Chakrabarty 2000).

In den Jahren 1960-1970 formierten sich verschiedene

soziale Bewegungen, verknüpft mit den
Bürgerrechten, dem Feminismus oder sexuellen Rechten.
Bürgerrechtsbewegungen kritisierten in den USA vor allem
die Geringschätzung der Rolle verschiedener Minoritäten

(Schwarze, Latinos, Asiaten und Indianer) in der

3 Diese Position kritisiert nebenbei den Standpunkt Saids, der auf binäre Oppositionssysteme wie Orient/Okzident, Kolonisten/Kolonisierten etc. rekurriert.

4 Der Begriff subaltern verweist auf den geringwertigen Rang oder Status einer Person oder Gruppe auf Grund von Rasse, Klasse, Geschlechts, sexueller

Orientierung, ethnischer Herkunft oder Religion. Er geht auf Antonio Gramsci (italienischer Marxist, 1881-1937) zurück, der die Cultural Studies ebenso
stark beeinflusst hat: diese haben seinen Begriff der Hegemonie aufgegriffen, der die politische Funktion von Kulturen problematisiert.

DOSSIER | 29



DOSSIER

Geschichte der USA, welche sie auf eurozentrische
Verzerrungen zurückführten. Feministische Bewegungen
hoben ihrerseits die Voreingenommenheit der androzen-
trischen Sichtweise hervor. Damit kritisierten sie die
verzerrte Art der Wahrnehmung und Analyse, die sich

aus einer männlichen Perspektive ergibt, welche
prinzipiell - wenn nicht gar exklusiv - die Rolle der Männer
und ihrer Erfahrungen hervorhebt und Frauen eher als

Objekte statt als Subjekte betrachtet, eher als «Erduldende»

statt als «Handelnde».

In einem Artikel mit dem vielsagenden Titel «Frauen
und Gesellschaftstheorie: Anmerkungen zur Wut der

Unterdrückten und deren theoretische Wirkungen»
(erschienen 1981, eigene Übersetzung), betont Colette
Guillaumin, dass Begriffe, Ideen, Konzepte und Theorien

«das geistige Antlitz konkreter Verhältnisse» seien,
weit eher als deren «Spiegelungen»: konzeptionelle
Auffassungen müssten als soziale Verhältnisse begriffen
werden (1992: 223, Hervorhebung der Autorin). Daher

ist das Fehlen einer Analyse der «Geschlechter» und vor
allem der Frauen auf die männliche Herrschaft
zurückzuführen. Die darin eingebetteten sozialen
Beziehungen der Geschlechter können als die Konsequenz
dieser Herrschaft auf intellektuellem Niveau verstanden

werden. Man kann sich demzufolge nicht damit
zufrieden geben, die Erkenntnisse zu verfeinern oder
sie zu diversifizieren, vielmehr braucht es einen
wirklichen «Umbruch der Perspektiven» (Guillaumin 1992:

223): es geht darum, das, was als «Frauenfrage»
definiert wurde, das heisst jene Optik, nach der nur die
Beherrschten Probleme machen, zu subvertieren und die

Frage nach den Machtbeziehungen selbst in den Mittelpunkt

des Interesses zu rücken und Verknüpfungen zu
anderen Bereichen aufzuzeigen. Auch die Gender Studies

haben sich schrittweise entwickelt: sie analysieren
Unterschiede zwischen den Geschlechtern sowie damit
verbundene Ungleichheiten, dekonstruieren die
Kategorien «Geschlecht» und «Gender» oder zeigen auf, wie
biologische Unterschiede in einem Herrschaftssystem
instrumentalisiert werden. All dies tun sie, indem sie die

Machtverhältnisse, die zur Konstruktion der Kategorien
«Frau» und «Mann», «männlich» und «weiblich» führen,

selbst in den Mittelpunkt ihrer Betrachtungen stellen.

Christine Delphy spricht von Gender als einem
«hierarchischen Gliederungssystem der Menschheit in zwei

ungleiche Teile» (2001: 52, eigene Übersetzung), während

Joan Scott es als «primary way of signifying
relationships of power» definiert (1986: 1067). Ein wichtiges
Anliegen der Gender- sowie der feministischen Studien

war es aufzuzeigen, wie Machtverhältnisse zwischen
den Geschlechtern naturalisiert werden: Geschlecht und
Reproduktion galten als «natürlich» und dienten einerseits

als Stütze der (als natürlich erklärten) Arbeitsteilung

zwischen Frauen und Männern, andererseits als

Erklärung für Ungleichheit und männliche Herrschaft
(siehe beispielsweise Guillaumin 1992; Yanagisako und

Delaney 1995).

Machtverhältnisse zeigen sich nicht nur dort, wo
die Geschlechter gegenübergestellt werden; man findet

sie in der Konzeptualisierung der Frauenunterdrückung

selbst: der Black Feminism (siehe beispielsweise
bell hooks 2000) zeigte, ebenso wie andere postkoloniale
Feminismen auch, dass der so bezeichnete «hegemoniale
Feminismus» (westlich, weiss) die männliche Herrschaft
als erste Patriarchatgewalt theoretisierte ohne dabei
die Dimension «Rasse» in den sozialen Beziehungen der

Geschlechter mitzubedenken. In anderen Worten heisst
das, dass westliche Feminismen die Erfahrungen weisser

Frauen der Mittelklasse als universelle Lage
weiblicher Unterdrückung darstellten. Für den Black Feminism

sind es hingegen die Unterdrückungen aufgrund
der Rasse, der Klasse sowie der ethnischen Herkunft,
welche die Frauen der postkolonialen Gesellschaften

marginalisiert haben. Es gilt daher zu berücksichtigen,
dass es sich um «simultane Unterdrückungen» handelt
(eher als um «multiple Unterdrückungen»), ohne diese

a priori zu hierarchisieren: es geht darum die Dimension

«Gender» zu definieren, ohne sie dabei von anderen

Machtverhältnissen, wie etwa Rassismus oder
Klassenverhältnissen, zu isolieren (Dorlin 2008: 20f.). Die

Illusion eines universellen Feminismus wurde auch von
Chanda Talpade Mohanty (1998) in ihrer Analyse von
Publikationen westlicher Forscherinnen deutlich. Sie

konnte dabei zeigen, dass die Autorinnen «die Frauen
der Dritten Welt» essentialisieren. Indem sie diese

Frauen als eine homogene und monolithische Kategorie
darstellen, die als eine kohärente und bereits konstituierte

Gruppe gedacht werden kann, werden strukturelle
Hierarchien aufgrund von Rasse, Klasse, Alter, Generation

oder Kaste verharmlost. Mohanty verurteilt eine
ebenso simplifizierte wie binäre Sichtweise von Macht,
in der die «Frauen der Dritten Welt» als eine uniform
unterdrückte Gruppe und homolog dazu die Männer als

eine uniform dominierende Gruppe erscheinen. Wenngleich

diese Position den «weissen» Feminismus kritisiert,

geht ihr Anliegen weit darüber hinaus: sie bezieht
sich auf Wissensbeziehungen im Allgemeinen und kann
auch auf andere Kategorien übertragen werden.

30 | TSANTSA # 13 • 2008



TSANTSA # 13 • 2008

DE-ZENTRIERUNG, RÄNDER UND PERSPEKTIVENWENDE

Ziel dieses Überblicks ist es, einige Entwicklungen des

«Macht-Wissens-Komplexes», der sich im Zentrum der
sozialwissenschaftlichen Diskussion befindet, nachvollziehbar zu
machen. Um abzuschliessen, möchte ich auf einige seiner

Weiterführungen eingehen. Eine erste Überlegung betrifft
die Pole, die durch Machtverhältnisse konstituiert werden:

Trägt die Präsentation des Standpunktes einer Gruppe, die
vorschnell als Minderheit definiert wird, nicht das Risiko
in sich, diese Gruppe (bis hin zur Essentialisierung) auf
diese Position festzulegen? Und überlässt man damit nicht
erneut den Mächtigen/Männern/Weissen etc. das Privileg
der Universalität und Nicht-Partikularität? Das ist genau
was Mohanty (1998) enthüllt, wenn sie die Konstruktionen
«der Frau aus der Dritten Welt» analysiert: sie sieht darin
eine Dominanzstrategie, die darin besteht, die dominierte
Gruppe zu homogenisieren und für sich selbst das Privileg
der Diversität, der Gedankenfreiheit und des emanzipato-
rischen Individualismus zu sichern. Wir erinnern uns an
den Aufruf Laura Naders (1999) des studying up. Vor dem

Hintergrund, dass sich Forschungsinteressen (in den USA,

was sicher auch für weitere Länder gilt) vor allem auf Arme,
ethnische Gruppen und Benachteiligte konzentrieren, sehr

wenig jedoch auf die Mittelschicht und noch weniger auf
die Oberschicht eingehen, hinterfragt Nader die
Machtbeziehungen in der anthropologischen Herangehensweise und
die Konsequenzen für die Theorieentwicklung in der Disziplin:

«What if, in reinventing anthropology, anthropologists
were to study the colonizers rather the colonized, the
culture of power rather than the culture of the powerless, the
culture of affluence rather than the culture of poverty? [...]
Studying <up> as well as <down> would lead us to ask many
<common sense> questions in reverse. Instead of asking why
some people are poor, we would ask why other people are so

affluent?» (1999: 289). Eine derartige Herangehensweise zu
wählen, die sich nicht darauf beschränkt diejenigen «ohne»

(«nach unten») sondern auch jene «mit» («nach oben») zu
untersuchen, ist für sie nicht nur wissenschaftlich gesehen

adäquat, sondern dient auch der demokratischen Sache

in der Wissenschaft («We cannot, as responsible scientists,
educate <managers> without at the same time educating
those <being managed» [1999: 294]).

Es geht im Rahmen solcher Studien nicht darum,
grundsätzlich asymmetrische Verhältnisse symmetrisch zu
gestalten. Vielmehr geht es darum, das Funktionieren von
Machtverhältnissen zu hinterfragen sowie die Privilegien
jener, welche durch die Verhältnisse bevorteiligt werden

(ein sanfter Euphemismus, um nicht das Wort «dominant»

zu benutzen). Sind sich die letzteren ihrer Privilegien
bewusst und erarbeiten sie Strategien um das Maximum
aus ihrer privilegierten Startposition herauszuholen? Oder

bemerken sie im Gegenteil ihre Vorteile gar nicht, was einer
Leugnung der aktuellen Machtverhältnisse gleichkommt
(aber gleichzeitig auch verhindert sie zu verändern)?

Diese Forschungen zeichnen sich durch ein weiteres
Element aus: sie propagieren nicht Wissen zu vermehren,
sondern verlangen die Perspektive umzukehren, sie gar zu
verändern. Dies fordert Colette Guillaumin: «Ist der Ausdruck
<Peripherie>, der heute in den Analysen zum Imperialismus
verwendet wird, nicht selbst Teil einer Voreingenommenheit?

Sonderbares Resultat einer Blindheit der Herrschenden

gegenüber ihrer eigenen Praxis, ihrer eigenen Stellung, ihrer
eigenen Gesellschaft. Ist derjenige, der beherrscht und
ausgebeutet wird, in einer Gesellschaft <marginal> oder
peripher)?» (1992: 227, eigene Übersetzung). Bell hooks ihrerseits
besteht auf der Notwendigkeit einer feministischen Theorie,
die für alle spricht und die einen Paradigmenwechsel ein-
schliesst: «This theory, like the analysis offered in Feminist

Theory: From Margin to Center, will always challenge, shake us

up, provoke, shift our paradigms, change the way we think,
turn us around. That's what revolution does» (2000: xiv-xv).
Für sie geht es durchaus darum «vom Rand ins Zentrum»
zu treten (um mit den Worten ihres Buches zu sprechen);
gleichzeitig gilt es im Rahmen der Subaltern Studies den Okzident

zu «provinzialisieren», um den Titel von Dipesh Chakra-

barty (2000) zu bedienen. Das gleiche gilt für die Queer-The-

orie: sie verortet sich in einem Ansatz, der versucht, seine

Forschungsgegenstände (Körper, Sexualität), aber auch das

Wissen selbst zu politisieren. Man findet hier auch erneut
das Bestreben zu überdenken, wie an zu untersuchende Themen

herangegangen wird und wie diese bearbeitet werden:
die Queer-Theorie hat eine «spektakuläre Problemwende mit
einer ganzen Reihe von Studien zum Begriffspaar
Homosexualität/ Heterosexualität [eingeleitet], in denen Hete-
rosexualität als Produzent von Homosexualität beschrieben
wurde, wobei sie ihr eine markierende Rolle zuweist und in
der Art stigmatisiert, da sie sich im Gegensatz als natürlich

oder als objektive Realität profiliert» (Bourcier 2006:

132, eigene Übersetzung). Unter diesem Gesichtspunkt geht
es darum, Sexualität ausgehend von lesbischen oder
homosexuellen Minderheiten zu theoretisieren und die

Überlegungen vor dem Hintergrund einer eigenen randständigen
und subalternen Position zu verorten.

Man sieht, dass jede Herangehensweise einen
Perspektivenwandel vorschlägt und die Situationen von einem
dezentrierten Standpunkt her untersucht. Die Dezentrie-

D0SSIER | 31



DOSSIER

rung ist das Fundament der anthropologischen Methode:
durch diese Nähe in der Herangehensweise und anhand

gewisser Prinzipien, die seitens der verschiedenen hier in
aller Kürze präsentierten Forschungsströmungen in Bewegung

gesetzt wurden, sollte es den Anthropologen gelingen,
mehr noch als bisher, Machtverhältnisse zu hinterfragen
statt sie ohne nähere konzeptuelle Auseinandersetzung zu
reproduzieren. Wenn auch nur wenige Artikel des Dossiers

sich direkt auf diese Debatten und ihre Errungenschaften
beziehen, so untersuchen doch alle Autorinnen und Autoren

die Entfaltung von Macht in einem weiten Sinne, die

meisten ausgehend von Feldforschungen: die präsentierten
Fälle eröffnen Möglichkeiten, über ganz unterschiedliche
Aspekte zu reflektieren: über Machtverhältnisse sowie den

Widerstand, der sich ihnen entgegen stellt, über

Aushandlungsprozesse zwischen Individuen und ihre Art mit den

Machtverhältnissen zuspielen (sie zu überlisten, sich ihnen
zu entziehen usw.) sowie über die Anklage und den Kampf,
die Existenz solcher Verhältnisse publik zu machen.

Übersetzung: Kerstin Dümmler

BIBLIOGRAPHIE

BHABHA Homi K.

1994. The Location of Culture. London/New York: Routledge.

2007 (1994). Les lieux de la culture. Une théorie postcoloniale.
Paris: Editions Payot & Rivages.

BOURCIER Marie-Hélène

2006 (2001). Queer Zones. Politiques des identités sexuelles et
des savoirs. Paris: Amsterdam (nvle éd.).

CERTEAU Michel de

1990 (1980). L'invention du quotidien. 1. Arts défaire. Paris:

Gallimard.

CHAKRABARTY Dipesh
2000. Provincializing Europe: Postcolonial Thought and

Historical Difference. Princeton: Princeton University Press.

DELPHY Christine
2001. L'ennemi principal. 2: Penser le genre. Paris: Editions

Syllepse.

DORLIN Eisa (Ed.)

2008. Black Feminism. Anthologie du féminisme africain-
américain, 1975-2000. Paris: L'Harmattan.

FOUCAULT Michel
1976. Histoire de la sexualité. 1-La volonté de savoir. Paris:

Gallimard.

1983 (1976). Sexualität und Wahrheit. 1-Der Wille zum Wissen.

Frankfurt: Suhrkamp.

1994a (1977). «Pouvoir et savoir», in: Dits et écrits

1954-1988. Vol. III: 1976-1979, p. 399-414. Paris: Gallimard.

1994b (1982). «Le sujet et le pouvoir», in: Dits et écrits

1954-1988. Vol. IV: 1980-1988, p. 222-243. Paris: Gallimard.

2003 (1994). «Wissen und Macht», in: Dits et écrits. Schriften
in vier Bänden. Schriften 3 1976-1979, S. 515-534. Frankfurt:
Suhrkamp.

2005 (1994). «Das Subjekt und die Macht», in: Dits et écrits.

Schriften in vier Bänden. Schriften 4 1980-1988, S. 269-294.

Frankfurt: Suhrkamp.

GUHA Ranajit
1988 (1982). «On Some Aspects of the Historiography of
Colonial India» et «The Prose of Counter-Insurgency», in:
Ranajit GUHA, Gayatri Chakravorty SPIVAK (Eds), Selected

Subaltern Studies, p. 37-44 et p. 45-86. New York/Oxford:
Oxford University Press.

GUILLAUMIN Colette

1992. Sexe, race et pratique du pouvoir: l'idée de nature.
Paris: côté-femmes.

HALL Stuart
1990. «The Emergence of Cultural Studies and the Crisis of

Humanities». October 53: 11-23.

2007 (1990). «L'émergence des cultural studies et la crise
des humanités», in: Stuart HALL, Identités et cultures.

Politiques des cultural studies, p. 57-70. Paris: Amsterdam.

HOGGART Richard

1957. The Uses ofLiteracy. Aspects of Working-Class Life
with Special References to Publications and Entertainments.

London: Chatto & Windus.

32 TSANTSA ft 13 • 2008



TSANTSA # 13 •2008

HOOKS bell
2000 (1984). Feminist Theory: From Margin to Center. Boston:

South End Press (2nd ed.).

LUKES Steven

2005. Power: A Radical View. Basingstoke: Palgrave

Macmillan (2nd ed.).

MATTELART Armand, NEVEU Erik
2003. Introduction aux Cultural Studies. Paris: La Découverte.

M0HANTY Chandra Talpade
1998 (1988). «Under Western Eyes: Feminist Scholarship
and Colonial Discourses», in: Anne MCCLINTOCK, Aamir
MUFTI, Ella SHOHAT (Eds), Dangerous Liaisons: Gender,

Nation, and Postcolonial Perspectives, p. 255-277.

Minneapolis, London: University of Minnesota Press.

NADER Laura
1997. «Controlling Processes: Tracing the Dynamic
Components of Power». Current Anthropology 38(5): 711-737.

1999 (1974). «Up the Anthropologist - Perspectives Gained

from Studying Up», in: Dell HYMES (Ed.), Reinventing

Anthropology, p. 284-311. Ann Arbor: The University of

Michigan Press (Reed.).

0RTNER Sherry B.

2006. Anthropology and Social Theory. Culture, Power, and the

Acting Subject. Durham/London: Duke University Press.

SAID Edward W.

1978. Orientalism. London/Henley: Routledge and Kegan Paul.

SCOTT James C.

1985. Weapons of the Weak: Everyday Forms of Resistance.

New Haven: Yale University Press.

SCOTT Joan

1986. «Gender: A Useful Category of Historical Analysis».
The American Historical Review 91(5): 1053-1075.

1988 (1986). «Genre: une catégorie utile d'analyse

historique». Les Cahiers du GRIF 37-38: 125-153.

THOMPSON Edward P.

1963. The Making of the English Working Class. New York:

Vintage Books.

WILLIAMS Raymond
1958. Culture and Society. 1780-1950. London: Chatto & Windus.

1961. The Long Revolution. London: Chatto & Windus.

YANAGISAK0 Sylvia, DELANEY Carol (Eds)

1995. Naturalizing Power. Essays in Feminist Cultural Analysis.
New York/London: Routledge.

DOSSIER I 33


	Rapports de pouvoir : introduction à une perspective anthropologique = Machtverhältnisse : Einführung in eine anthropologische Perspektive

