Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft
Band: 10 (2005)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CANTCA 10 90RC
TSANTSA 10.2005

Auserr Laurent, avec la collaboration de Ravi GoraLay
Nar e de Dominique WorLschise. 2004. Les Feur de
I Déesse. Rituels vilageais du Keralo (Inde dl Sud).
Lausanne: Payot (Anthropologie — Teraing 04). ISBN
2-601-03339-8. 495 p. (Version anglaise: Keral, of
Gods and Men. ISBN 2-88457-020-9).

Exemples sonores:

Keralc: e chant des Pullwan / Pullovan Songs (1 (D
AIMP LXXII1VDE-1147) et Inde: percussions rituells
du Keralo / Indio: Rituol Percussion of Keral, Vol T:
Kshetram Vadyom / Vol. 2: Tayombaka (2 CDs AIMP
LIVLV/VDE971972).

Raymond Ammann
Ethnologisches Seminar, Universitat Basel

Les Feux de la Déesse, un ouvra-
ge de prés de cinq cents pages,
accompagne et approfondit une
exposition du méme titre présentée
au Musée d’ethnographie de Gene-
ve (15 mars - 31 décembre 2005).
Le livre a recu I'appui du Départe-
ment des affaires culturelles de la
Ville de Geneéve et du Musée d’eth-
nographie, ainsi que de la Société
des amis de ce musée et des Ate-
liers d'ethnomusicologie, qui sont
dirigés par l'auteur. Dans son in-
troduction, celui-ci explique que
I’actuelle exposition fait écho a une
autre manifestation organisée en
1997, intitulée «Théatres d’Orient»,
qui présentait une troupe du Kera-
la jouant le Pavakathakali — des
extraits des légendes de la déesse
Kathakali — dans une version pour
marionnettes. Stimulé par cette en-
treprise, le musée avait alors com-
mandé pour ses collections une
deuxieme série complete des ma-
rionnettes fabriquées en Inde par
Ravi Gopalan Nair. Pour docu-
menter cette fabrication et pour
conduire des recherches sur le sujet
des rituels dans cette région du
sud de I'Inde, I'auteur s’est rendu

194

plusieurs fois dans le Kerala entre
1998 et 2002. Cet ouvrage repré-
sente donc le fruit de ses recher-
ches.

Mettant I’accent sur sa position
d’observateur objectif et neutre (p.
17), Laurent Aubert présente un
travail tres détaillé de documen-
tation qui deviendra stirement un
ouvrage de référence sur les rituels
de Kerala. L'auteur divise son livre
en quatre parties. La premiere par-
tie («Situation du Kerala») présen-
te les données de base nécessaires a
une bonne contextualisation des
résultats présentés. Le chercheur
y explique entre autres 1’organi-
sation sociale et le systéme des
castes, 'art du rituel et introduit
finalement le personnage de la
déesse ainsi que ses différentes
formes d’apparition, sujet principal
I'ouvrage.

La deuxiéme partie du livre,
«La Geste de Bhadrakali», présen-
te I'apparition de la déesse sous
forme de Bhadrakali, la «vertueu-
se», la «radieuse», la «propice». Le
passage consacré a «La colere de la
déesse» montre par exemple
comment celle-ci peut férocement
combattre son adversaire, le dé-
mon Darika — un combat mytholo-
gique entre le bon et le mal d’ot1 la
déesse sort triomphante. Cette lutte
est mise en scéne par un rituel
théatral et dansé, nommé mutiyet-
tu, dont la représentation est limi-
tée géographiquement au district
d’Ernakulam situé au centre du
Kerala. Dans ce rituel, les acteurs,
les danseurs et les musiciens ap-
partiennent a la méme famille. Le
grand maitre et expert de ce rituel,
Pazhur Damodhara Marar (1930-
2000) avec lequel l'auteur a pu
s’entretenir, précise que l'art de sa
réalisation n’est transmis qu’ora-
lement au fil des générations, c’est
pourquoi il s'inquiéte de la situa-
tion actuelle: plut6t attirés par les
professions commerciales, les jeu-
nes semblent en effet se désinté-
resser du rituel. Le maitre a donc

REZENSIONEN

commencé a noter ses connais-
sances et a instruire des personnes
non apparentées a la famille.

Dans ses descriptions, I'auteur
cherche a montrer a la fois la pé-
rennité et les modifications dont
font I'objet ces rituels. II note par
exemple qu’il «n’a pas été dans
mon intention d’accorder une va-
leur absolue a 1'efficacité présu-
mée de ces rituels, mais plutot de
témoigner de leur durabilité dans
I’'ambiance contemporaine, tout en
constatant que cette persistance
n’empéche pas diverses formes
d’adoption et de réinterprétation»
(p. 374). Une approche similaire
est menée par les spécialistes lo-
caux sur le rituel Teyyam qui se
déroule dans le nord du Kerala.

La troisieme partie du livre,
«Présence réelle», présente les dif-
férents participants du rituel congu
comme un art total incluant méme
la réalisation de diagrammes dessi-
nés sur le sol a I'aide de poudre
colorée et montrant la déesse dans
des formes assez abstraites et géo-
métriques. Ces rituels mettent
aussi en scéne la possession des
«acteurs» par les dieux et déesses
mythologiques et peuvent ainsi
étre le lieu de sacrifices sanglants,
durant lesquels le possédé se
blesse lui-méme avec un sabre.
L’auteur discute ce phénomene de
transe et conclut: «Si, quel que soit
son statut social, le veliccappatu [la
personne qui a le don d’étre possé-
dée par un dieu ou une déesse]
demeure un “technicien du sacri-
fice” irremplagable, c’est bien que
sa fonction correspond a une facul-
té inhérente a la nature humaine:
une faculté médiumnique qui dé-
passe certes notre entendement,
mais dont la négation conduit a
une impasse» (p.190).

Dans la quatrieme partie de cet
ouvrage, «L'offrande musicale»,
l'auteur, ethnomusicologue, analy-
se la musique des rituels, certains
chants ainsi que le role des instru-
ments de musique. Les descrip-



tions sont agrémentées de petites
anecdotes plaisantes a la lecture.
Toutefois, la encore se pose la ques-
tion de la transmission d’un art
dont la jeune génération semble
peu se soucier (p. 308; 326). L'au-
teur présente enfin une liste de
chants rituels pour les cultes des
dieux-serpents qu’il a pu recueillir
entre 1999 et 2003: des dieux-
serpents dont la position est parti-
culiere puisqu’ils constituent les
ames des ancétres et les dieux de
I'ordre assimilés a des forces cos-
miques (p. 367).

Pour se faire une idée plus
concrete de ces rituels, les lecteurs
se voient offrir de nombreux cro-
quis et de belles photographies de
Jonathan Watts et de Ravi Gopalan
Nair. Le livre n’est pas un cata-
logue d’exposition pour grand
public. Il s’adresse plutdt a des
spécialistes du sujet (anthropolo-
gues, ethnomusicologues et india-
nistes) qui pourraient souhaiter
une discussion plus approfondie
sur la question de la pérennité et
des transformations des rituels ou
sur les pages consacrées aux trans-
criptions et a la musique rituelle.

De facture presque encyclopé-
dique, 'ouvrage livre contient
plusieurs annexes. Dans I'annexe I,
le philologue et indianiste Domi-
nique Wohlschlag explique le
calendrier traditionnel du Kerala
a partir duquel s’oriente les dates
des rituels. Dans les annexes II et
III, Ravi Gopalan Nair et Gopal
Venu racontent comme ils sont
devenus des fabricants de marion-
nettes. L’annexe IV présente non
seulement la liste des instruments
de musique avec une petite des-
cription de chaque instrument,
mais encore une introduction au
systeme vernaculaire de la typolo-
gie du Kerala. La bibliographie et
la discographie qui occupent vingt-
trois pages confirment le travail
rigoureux de l'auteur. Enfin, un
glossaire des termes vernaculaires
simplifie la lecture.

Dans sa conclusion, Laurent
Aubert explique que cette recher-
che «empruntait plus a la phéno-
ménologie qu’au structuralisme».
Cette phénoménologie engage plus
a la description du rituel qu’a son
analyse, et a I’homme (p. 377)
plutét qu’a I'anthropologie. Cette
approche de «visiteur» (p. 17) a la
rencontre de l'art et des rituels
d’une autre culture marque la mé-
thode de l'auteur, qui écrit lui-
méme «pour autant qu’on puisse
parler a cet égard d'une méthode»
(p. 377). Mais c’est justement cette
démarche qui rend le livre sympa-
thique.

COMPTES RENDUS

Ecu Wemer und Uwe Keess (Hg.). 2004. Beitcige zur
Fihnologie der Kindheit. Erziehungswissenschaftiche
und kulturvergleichende Aspekte. Minster: LIT Verlog
(Studien zur Ethnopsychologie und Ethnopsychoana-
Iyse; 5). 18N 3-6258-7247-5. 175 .

Saskia Walentowitz

Institut fiir Sozialanthropologie, Univer-
sitdt Bern

On peut se réjouir de cette pu-
blication éditée par W. Egli et U.
Krebs, car I'ethnologie de I'enfance
reste embryonnaire malgré ses
nombreux intéréts scientifiques.
L’anthropologue frangais Pierre
Erny, pionnier dans ce domaine,
rappelle dans son introduction au
livre que la discipline s’y était
pourtant intéressée dés sa fonda-
tion et plus particulierement dans
les années 1930, avec le courant
Culture and Personality américain.

Il ne releve peut-étre pas du
hasard que M. Mead soit a la fois
aux origines d’une anthropologie
féministe et d'une anthropologie
qui se consacre depuis une tren-
taine d’années a la petite enfance,
notamment en France. Le peu
d’attention que les anthropologues
daignent offrir aux enfants renvoie
sans doute aux raisons pour les-
quelles les femmes ont été long-
temps absentes des ethnographies.
Traditionnellement relégués au
«domaine privé» des meres, les pe-
tits d’hommes ne semblent guere
étre des sujets autonomes et ont
double peine a sortir de leur invisi-
bilité.

Les dix contributions de cet ou-
vrage collectif démontrent avec
bonheur que cette branche naissan-
te de I'anthropologie est loin de se
consacrer a un «petit sujet», pour
reprendre le titre d"un article paru
dans un numéro spécial «Enfan-
ce» du Journal des Africanistes
(1981). La majorité des textes du

livre est orientée vers des questions .

195



relatives a «l’éducation des en-
fants», entendue tantoét dans un
sens général de socialisation, tantot
dans un sens plus restreint de for-
mation. U. Krebs introduit, dans
son article «Eduqués sans éduca-
tion?», une distinction conceptuelle
utile entre «éducation implicite»
et «éducation intentionnelle» afin
de saisir la spécificité des systemes
éducatifs dits traditionnels. Cette
distinction permet de mieux com-
prendre "apparent paradoxe de
ces derniers: réussir 1’éducation
des enfants en ayant peu recours a
des modes d’éducation formels.
L'étude de I'éthologue W. Schie-
fenhovel, portant sur I’acquisition
des savoirs ethnobotaniques par
les Eipo de Mélanésie, souligne
I'efficacité de ce processus éducatif,
en l'absence d’écriture et d’insti-
tutions spécialisées. Il démontre
que le savoir eipo relatif a la flore
n’a rien a envier aux acquis de la
botanique occidentale et affirme
'universalité d’une cognition taxi-
nomique qu’il place naturellement
a la base des sciences modernes.

Les enfants se révelent extréme-
ment réceptifs a condition que la
transmission du savoir s’inscrive
dans un contexte émotionnel et in-
tellectuel propice. Le fonction-
nement spécifique de 1’'éducation
implicite rejoint sur ce plan les
connaissances récentes des sciences
neurobiologiques et cognitives.
Dans cette perspective multidis-
ciplinaire, I'on mesure alors toute
la pertinence d’une anthropologie
de I'éducation pour nos propres
systémes éducatifs, qui ignorent
largement ces processus.

J. Forster appelle a une coopé-
ration renforcée entre ethnologie
et sciences de 1"éducation, afin
d’adapter les savoirs transmissibles
a lI'école a un environnement qui
change en raison de la mondialisa-
tion, et de favoriser une communi-
cation interculturelle indispensable
a une société multiculturelle. Mais

196

est-ce si évident que le réle d'un
systeme éducatif soit celui d’ac-
compagner le changement et favo-
riser l'altérité? Se pose également
la question de la coexistence, a I'in-
térieur du modele scolaire occiden-
tal, de différentes fagons de penser
et d’apprendre le monde. L’étude
de G. Alex nous offre une réponse
a travers I'exemple des enfants du
Tamil Nadu, confrontés a deux sys-
temes de valeurs radicalement op-
posés: celui des castes vécu au
quotidien et l'idéologie égalitaire
promue dans I'enceinte des écoles.
D’un c6té, les enfants expérimen-
tent la possibilité valorisée de
contacts entre membres de castes
différentes. De 1’autre coHté, ces
contacts multiplient les occasions
de discrimination. En dépit de
l'idéologie égalitaire, le fait d’avoir
ou non regu une instruction «mo-
derne» s’établit plutét comme un
critere de différenciation sociale
qui s’ajoute sans paradoxe a la hié-
rarchie statutaire ancienne.

E. Renner nous présente quel-
ques réflexions tirées d’expériences
réalisées dans une école autochto-
ne navajo. Motivée par la trans-
mission d"une «culture ancestrale»
dans le cadre formaté d’une insti-
tution scolaire, I’histoire de I’éta-
blissement confirme le fait que
I'école ne peut étre le garant d'une
société en dehors de celle-ci. L'éco-
le navajo s’inscrit dans une volon-
té de continuité, celle du Tamil
Nadu dans la rupture d’avec la
«tradition». Pourtant, les deux
exemples mettent 1’accent sur le
role plutdt conservateur de I"école
au service de la reproduction de
la société et de ses valeurs.

Dans son analyse des énigmes
arithmétiques et de leurs variations
en Afrique, G. Kubrick montre
quant a lui les liens insoupgonnés
entre relations mathématiques et
relations sociales. Il confirme d'une
facon originale qu’un savoir peut
en cacher un autre et que les effets

REZENSIONEN

implicites de la transmission des
connaissances sont aussi impor-
tants que les contenus explicites
d’un enseignement.

L’ensemble des contributions
montre qu’il n'y a pas de société
sans éducation et réciproquement.
L’éducation reste évidemment in-
dissociable des processus de socia-
lisation des enfants dont il est
question dans les articles restants.
En nous révélant que le fosterage
représente le modele dominant de
parentalité chez les Baatombu du
Bénin, E. Alber met a mal notre
conviction qui veut qu'un enfant
soit élevé par ses géniteurs. Ce fait
extréme est complexe a analyser,
d’autant plus que, dans cette socié-
té, les formes de parentalité socia-
le changent au cours de I'histoire,
sans que l'institution elle-méme
soit remise en question.

W. Egli attire notre attention
sur I'impact peu étudié des droits
d’héritage sur la destinée des
enfants. En partant de I'exemple
sunuwar du Népal, il rappelle que
les «enfants» ne forment pas une
catégorie homogene, mais que le
sexe et 'ordre des naissances déter-
minent différemment leurs pers-
pectives de vie. Les enfants ne sont
pas de simples objets de la re-
production sociale, mais partici-
pent activement a celle-ci. De ce
fait, les anthropologues ne de-
vraient plus ignorer leurs points
de vue. C’est ce que montre égale-
ment la contribution de B. Baudler.
En comparant les analyses que font
les ethnologues des rites d’initia-
tion, il dénonce un adult bias qui
tend a dissimuler, entre autres, les
rapports de pouvoir entre les géné-
rations.

Les trois derniers articles confir-
ment qu’on ne peut faire I"écono-
mie des représentations que se font
les sociétés étudiées des «enfants»
et des manieres de les élever. Or,
on constate a ce niveau un certain
flou conceptuel dii sans doute a la



diversité — positive en soi, mais
pas toujours explicite — des ap-
proches qui se situent tant6t du
coté de I'ethnologie, tantot du coté
des sciences de I'éducation ou de la
psychologie cognitive. Mais cette
diversité contribue également a la
richesse des perspectives ethno-
graphiques et théoriques ouvertes
par ce livre dont la cohérence est
malheureusement desservie par
son découpage quelque peu démo-
dé: une premiere partie a visée
comparative, puis une seconde
partie présentant des études ethno-
logiques classées par aire géogra-
phique.

Ceci n’enléve rien au fait que
I'ouvrage représente un pas tres
appréciable vers une anthropologie
de I'enfance qui n’est pas un sim-
ple courant de recherche de plus.
En posant la question de 1'unité et
de la diversité des sociétés humai-
nes a travers le fagonnage social
et culturel des étres qui les compo-
sent, I'anthropologie de 1’enfance
porte en elle le projet et par consé-
quent la complexité de I’anthropo-
logie en son entier.

Mowsum Alessandro. 2004. Guerres ef migrations.
Réseaux sociaux et stratégies économiques des
Hazaras o Mghanistan. Neuchitel: Editions de 'Inst
fut d'gthnologie (15BN 2-88279-017-1), Paris:
Editions de lo Maison des sciences de 'homme (ISBN
2-7351-1030-3). 364 .

Version anglaise: 2005. War and Migration: Social
Networks and Economic Strategies of the Hozaras
of Afgfhaniston. New York / London: Rouledge (aduc
fion: Pafrick Comiller). ISBN 0-415-94969-6. 328 p.

Diane Gilliard

Journaliste libre, Geneve

Le plus grand cadeau est celui de la
confiance

La migration n’est pas réduc-
tible a un déracinement; elle peut
étre un mode de vie. Ensuite, la
guerre et I'exil n’empéchent pas le
maintien de relations de confiance
entre les individus et les groupes,
malgré les distances et les fron-
tieres — a condition de pouvoir
compter sur la solidarité de pa-
rents, de voisins, de membres du
méme groupe ethnique ou reli-
gieux.

C’est ce que démontre Alessan-
dro Monsutti dans son ouvrage
passionnant, Guerres et migrations.
Réseaux sociaux et stratégies écono-
miques des Hazaras d’Afghanistan, a
partir de 1’étude des stratégies
migratoires et des modes de coopé-
ration spécifiques développées par
la minorité opprimée et margi-
nalisée des Hazaras, des chiites
vivant dans une région défavorisée
au centre du pays.

La circulation continue de gens,
d’argent, de marchandises, d'infor-
mations est un phénomene tres
ancien, constitutif de 'histoire
humaine. Or, dans I'acception cou-
rante, et méme savante, influen-
cée par la vision des organisations
internationales, le phénomene des

COMPTES RENDUS

migrations est vu uniquement sous
I'angle de la perte, du malheur. Ce
que résume la «métaphore bota-
nique» du déracinement, qui, au
passage, a une «incidence méta-
physique», puisqu’elle naturalise
les liens entre les gens et les terri-
toires.

A partir des études de terrain
qu’il a menées depuis 1993, Ales-
sandro Monsutti privilégie, au
contraire, une vision des phéno-
menes migratoires «bidirectionnels
ou circulaires». Contre les théories
qui considérent, a partir d'un pré-
supposé sédentariste, les migra-
tions comme une anomalie — ce
qui conforte les discours xénopho-
bes —, il oppose un changement de
paradigme et propose de s’inté-
resser aux frontieres et a leurs
transgressions.

Une stratégie planifiée

Les Hazaras ne voient pas leurs
déplacements, allers et retours
entre I'Iran, le Pakistan et I’ Afgha-
nistan comme un malheur. Depuis
le XVIII® siecle vers I'Iran et le XIXe
vers le Pakistan, les Hazaras fuient
les conflits et les guerres qui rava-
gent leur région, mais font aussi
des va-et-vient constants entre leur
région d’origine et leurs lieux de
séjour temporaires. L'invasion so-
viétique de 1978, les luttes qui ont
abouti a la victoire des talibans
puis a leur chute ont encore renfor-
cé une tendance qui, aux dires de
I'auteur, n’est pas pres de cesser.

«Pour les Hazaras, migrer n’est
pas une simple réponse a la guerre
et a la violence, c’est une véritable
stratégie planifiée au niveau de la
famille, qui permet de créer des
revenus sous la forme des trans-
ferts de fonds, mais aussi au
niveau plus large du groupe de
solidarité, qui fournit un réseau
d’information et d’entraide le long
duquel la migration est facilitée.»
(p. 67) Outre la famille, le lignage
constitue aussi une des sources

197

TSANTSA 10.2005



possibles de confiance et de soli-
darité, ainsi que le village et le voi-
sinage: certains paturages sont
propriété commune et le voisin
assure la culture des champs dans
I'attente du retour du propriétaire.
Les conflits, parfois violents, susci-
tés par la diversité des affiliations
politiques au sein de chaque ligna-
ge n’empéchent pas la persistan-
ce de forts liens de solidarité. Ainsi,
les groupes de solidarité s’établis-
sent a partir du chevauchement
des relations de parenté, de voisi-
nage, d’obédience religieuse, du
niveau d’instruction, etc.

Quetta, «capitale» des Hazaras

Entre Quetta, au Pakistan, I'Iran
et I’Afghanistan, les Hazaras
forment en quelque sorte une com-
munauté transnationale. Ales-
sandro Monsutti a suivi les gens,
reconstitué la circulation des biens
et les itinéraires de vie de ses inter-
locuteurs. Ils sont tous originaires
du Hazarajat, district de Jaghori,
un territoire montagneux au climat
rude, dont la population est consti-
tuée principalement de paysans
sédentaires pratiquant I'élevage et
quelques cultures vivriéres.

La migration vers les mines de
charbon de Quetta, au Pakistan,
est saisonniere, les paysans partant
des la fin des récoltes, en octobre.
Lorsque c’est possible, ils empor-
tent quelques sacs d’amandes
qu’ils vendront sur place pour
financer leur trajet. Pour eux,
Quetta, c’est la sécurité, un lieu
central des filieres migratoires, une
ville relais, leur «capitale». Ils en-
trent en contact avec la société
locale par l'intermédiaire des Ha-
zaras migrants plus anciens et do-
tés de la nationalité pakistanaise,
qui les emploient. Ainsi, le contre-
maitre chargé de I'embauche dans
une mine n'engage que des gens
qu’il connait (parents ou voisins
en Afghanistan) ou qui lui ont été

198

présentés par des personnes de
confiance.

En Iran, la situation est beau-
coup plus dure pour les Hazaras,
victimes de contrdles policiers et
d’expulsion. Tres peu d’Afghans
vivent dans les camps de réfugiés
en Iran. Comme ils ne peuvent
plus y obtenir le statut de réfugiés
depuis 1992, ils sont condamnés a
entrer clandestinement dans le
pays. En revanche, il est facile de
trouver de petits emplois dans
différents centres urbains, et cette
destination est privilégiée par les
jeunes hommes célibataires, des
paysans sans terre la plupart du
temps. Les difficultés rendent les
séjours en Iran plus longs —il faut
rentabiliser le voyage et envoyer
les économies a la famille restée
en Afghanistan.

Un fait social total

Dans toute guerre, tout dépla-
cement est difficile. Pouvoir comp-
ter sur la solidarité et la confiance
est indispensable. D’autre part,
voyager coflite de ’argent. Les
Hazaras ont donc développé tout
au long des trajets de migration
des relais, «auberges»-étapes ot il
est possible d’obtenir tous les ren-
seignements qui vont orienter les
stratégies migratoires futures, no-
tamment les passeports, les visas,
les passeurs. S’y trouvent égale-
ment les spécialistes des transferts
d’argent. «Les migrants s’endet-
tent pour partir [...]. Mais la créan-
ce se transmet a chaque étape du
voyage, les migrants étant “ven-
dus”, selon I'expression habituelle,
jusqu’a ce qu'un proche prenne les
frais a sa charge, une fois le mi-
grant arrivé a destination.» (p. 204)

Les transferts de fonds, 'apport
de capitaux extérieurs sont un
facteur essentiel de I’économie
afghane et un «fait social total»,
explique l'auteur. Ils «structurent
aussi la société transnationale af-

REZENSIONEN

ghane et permettent de reproduire
les liens sociaux malgré la dis-
persion des membres de chaque
groupe de solidarité» (p. 218). Les
Hazaras font a ce propos preuve
d’une grande inventivité et in-
géniosité. Alessandro Monsutti
consacre plusieurs pages a la des-
cription fine des trajets parcourus
par les «lettres de crédit» pour faire
passer une somme d’un pays a
'autre, jusqu’au destinataire final.
Depuis le Pakistan et I'Iran, ou
méme |’ Arabie saoudite, a travers
cinq intermédiaires, transitant par
une banque, servant a acheter des
marchandises qui seront transpor-
tées en Afghanistan, puis vendues,
elles seront finalement versées a
qui de droit dans le district de
Jaghori. Avec pour seule garantie
une lettre de crédit, la hawdla, sou-
vent simple page arrachée a un
carnet, parfois marquée d'un code
pour en attester 1’authenticité. Il
est vrai, précise Alessandro Mon-
sutti, qu'une garantie supplémen-
taire est offerte par le fait que les
gens impliqués se connaissent: ce
sont des «transferts transnationaux
fondés sur des rapports de proxi-
mité». Des transferts essentiels
puisque ces fonds sont utilisés a
I’achat de tout ce dont les habitants
du Hazarajat ont besoin pour vivre
et qu’ils ne produisent pas eux-
mémes. Ainsi cette pratique, jugée
suspecte par certains, notamment
les ONG, a contribué — et contri-
bue — a limiter 'ampleur de la
catastrophe humanitaire en Afgha-
nistan.

Un des regrets de 1"auteur
— partagé par le-la lecteur-trice —
est de n’avoir pas pu interroger de
femmes: celles qui restent au Haza-
rajat développent, en I’absence de
leurs époux et peres, toutes sortes
d’activités normalement «inter-
dites». Et leur avis compte beau-
coup dans les décisions de migrer.

On fera une seule réserve, apres



lecture de cette somme impression-
nante: d'un chapitre a I'autre, un
certain nombre de répétitions et
de redondances donnent un senti-
ment de «déja lu», qu'un travail
d’édition plus soigné aurait pu
éviter. C'est un détail en regard de
ce qu'apporte cet ouvrage. Ales-
sandro Monsutti clot son livre sur
ces mots: «Le plus grand cadeau
est celui de la confiance. ]'espeére en
avoir été digne, car le peuple
d’Afghanistan mérite tout notre
respect.» (p. 305) On peut I'assurer
qu’il a réussi: la derniere page
tournée, le-la lecteur-trice partage
son amitié et son respect pour les
Hazaras.

Réhier Faustine. 2004. L'exofisme culinaire. Essai sur
les saveurs de ['Autre. Paris: PUF (Le lien social).
IBN 2-13-0544789. 264 p.

Laurence Ossipow
Haute école de travail social, Geneve

Maftrisant avec une belle
rigueur deux grands corpus de
références anthropologiques — les
analyses menées dans le champ de
la relation a I’altérité et les recher-
ches effectuées dans le domaine
de I'alimentation, Faustine Régnier
questionne l’exotisme dans ses
usages populaires et dans ses liens
avec quatre grands phénomeénes
sociaux: la cuisine, la colonisation,
I'immigration et le tourisme. Son
questionnement part des deux
formes de relations a ’autre
décrites par Schnapper (1998) et
Todorov (1989): I'attitude différen-
tialiste / relativiste (reconnaissance
d’une différence avec I'autre, res-
pect ou valorisation des spécificités
«culturelles» aussi bien que le refus
de celles-ci) et l’attitude univer-
saliste (unité du genre humain,
évolutionnisme, négation des diffé-
rences et assimilationisme). Dans
une perspective comparative déja
empruntée pour le registre alimen-
taire par Pfirsch (1997), Régnier
situe son interrogation en France et
en Allemagne, deux cadres natio-
naux que l'on sait tres différents,
notamment du point de vue de
leur histoire coloniale et de leurs
attitudes différentialistes ou assimi-
lationistes.

Pour analyser "exotisme culi-
naire, elle se livre a des analyses
textuelles et factorielles de 9758
recettes tirées des magazines Modes
et Travaux et Marie-Claire pour la
France ainsi que Brigitte et Burda
pour I’Allemagne. L'analyse court
depuis la création des revues jus-
qu’a la fin des années 1990. Les

COMPTES RENDUS

exotismes d’Europe occidentale,
d’Europe de 'Est, de Scandinavie
et d’Indonésie sont spécifiques de
I’Allemagne tandis ceux des fles
lointaines, du Maghreb, et dans
une moindre mesure, d’Afrique
noire et des tropiques sont typi-
ques de la France (p. 34).

Si le lien au colonialisme est av-
éré (du moins en France, puisque
I'histoire coloniale de I’ Allemagne
a été tres courte, comme le releve
justement l'auteure, p. 51), les flux
migratoires en revanche semblent
n’avoir qu'une faible importance
dans la proportion des recettes
offertes dans les quatre magazines:
I’Allemagne connait par exemple
un corpus fort modeste de recettes
turques (1,4%, p. 61); de méme, en
France, celles du Maghreb ne re-
présentent que 3,4 % des recettes
exotiques alors que les Maghré-
bins forment la collectivité étran-
gere la plus importante sur le sol
francais. En somme, I'exotisme des
revues étudiées se construit moins
sur I'apport de I'immigration que
sur le développement des pra-
tiques touristiques des Francais
et des Allemands: les immigrées
sont parfois convoquées comme
médiatrices dans certains numéros
de Burda ou de Brigitte, mais
I'ambiguité a leur égard demeure
puisqu’elles représentent pour la
plupart des travailleuses pauvres
qui ne font guere réver et dont la
cuisine peut s’assimiler, en Alle-
magne, a la restauration rapide et
bas de gamme. «Voyage dans Ies-
pace, voyage dans le temps [...],
voyage dans les mots» (p. 167),
I'exotisme s’insere en France dans
une cuisine pensée comme un
objet de prestige et de distinction
tandis qu’en Allemagne, c’est une
cuisine simple et régionale qui est
valorisée.

Pensant — a la suite d"Ubersfeld
(1988, citée par Régnier p. 180) —
I'exotisme comme une figure oxy-
morique, Régnier souligne I'impor-

199

TSANTSA 10.2005



tance des contrastes de gofit, de
couleurs, de formes et de sensa-
tions thermiques trouvés dans
chaque recette. Apres avoir systé-
matisé les ressemblances et les
différences de chaque corpus, elle
aboutit a une représentation globa-
le de I'exotisme culinaire.

Le premier pole de ce systeme
peut étre qualifié d'insulaire (c’est
la cuisine des iles lointaines, celle
des Tropiques) méme s’il concerne
aussi I’ Afrique noire. Ce pole ren-
voie a une nature congue comme
exubérante et généreuse, surtout
caractéristique du corpus frangais.
En référence au célebre triangle
culinaire de Lévi-Strauss, I’auteure
suggere que la cuisine insulaire
peut s’apparenter au non élaboré,
au roti (au flambé en fait), aux sa-
veurs sucrées, a la démesure et au
festif. Ce pdle s'oppose a I'exotisme
méditerranéen, élaboré, «proche
de la culture» plutdt que de la
nature, plus axés sur les saveurs
salées que sucrées. En France, il
est représenté par I'Italie, considé-
rée comme une grande cuisine a
l'instar de la gastronomie frangaise.
En Allemagne, c’est I’exotisme
espagnol qui occupe le devant de
la scene. Le troisieme pole de I'exo-
tisme culinaire se compose des
deux Orients (I"’Afrique du Nord,
en particulier le Maroc) et 1’Asie
extréme-orientale; cette derniere
s’assimile a un exotisme raffiné,
mais aussi tenu pour plus sain
et raisonné que la gastronomie
francaise. Ce troisieme pole fait
contraste avec un exotisme du
proche, septentrional, composé des
cuisines d’Europe occidentale,
scandinave et nord-américaine; un
pOle caractérisé par une alimenta-
tion rapide, pratique, sucrée et
alcoolisée, qui rejoint certains traits
de la cuisine insulaire.

Au bout du compte, I'exotisme
culinaire renvoie a la tension (dé-
crite par Todorov) entre la regle
d’'Hérodote, la préférence pour

200

l'autre proche, et la regle d’'Home-
re, la préférence pour l'autre
lointain. Si Todorov (et Schnapper)
tendent a penser que I'exotisme
est d’abord concerné par la regle
d’Homere, Régnier souligne au
contraire cette tension (p. 206),
méme si dans un premier temps
du moins, l'autre «trop» étranger
effraie. Les revues recourent donc a
différentes stratégies pour repla-
cer les pratiques de l'autre dans
un univers familier: analogies avec
des mets issus de la cuisine natio-
nale (les gnocchis sont par exemple
un marqueur fort de ’exotisme
italien en Allemagne par analogie
aux Knddel); substitution de pro-
duits; légitimation de la nouveau-
té par des personnalités vedettes.
On note aussi des références au
discours médical cautionnant I"in-
gestion de certains aliments. Ce
discours sur la santé — dont I'ancra-
ge historique aurait pu étre plus
approfondi — révele la place accor-
dée, surtout en France, aux épices
qui stimulent les énergies et équili-
brent tant la température que les
tempéraments. L'analyse montre
aussi I'importance des fruits aux
vertus vitaminiques et purifiantes.
Enfin, le survol historique des
corpus met en évidence des ré-
férences a la «minceur» dans les
années 1960, au «régime méditer-
ranéen» dans les années 1970 et a
la réhabilitation des céréales dans
les années 1980.
Essentiellement réducteur,
I’exotisme fonctionne selon le prin-
cipe de la synecdoque: un produit
ou une combinaison de quelques
ingrédients (repérés sous formes
de marqueurs) suffisent a trans-
former I'ensemble d’une recette
en un met exotique. Par ailleurs,
comme le signale la formule «a la»
(par exemple «a la francaise», «a
la polonaise»...), I’exotisme est
construction, recomposition, part
de jeu et place réservée au génie
créateur du cuisinier (p. 102).

REZENSIONEN

Méme si elles prennent distance
par rapport aux recettes originales,
les pratiques culinaires proposées
laissent toutefois croire qu’elles se
fondent sur des traditions homo-
genes et puisées dans un monde
comme arrété alors que l'anthro-
pologie nous a montré combien les
traditions s’inventent et se renou-
vellent. L'exotisme ne se limite pas
pour autant a quelques plats em-
blématiques: il va au-dela des
stéréotypes, il fait I'objet d'un fort
didactisme et d’une volonté d’ex-
pliquer le cadre du repas, les regles
de dégustation, 'ambiance adé-
quate a créer, etc. Le «coefficient
d’exotisme» (Todorov 1989: 347;
cité par Régnier, p. 140) s’épuisant
trés vite au fil des numéros ven-
dus, les responsables des rubriques
culinaires doivent aussi affiner
leurs connaissances des cuisines
qu’ils présentent. Ce faisant ils
accroissent celles de leurs lecteurs:
en France, par exemple, le savoir
sur les spécialités régionales se
développe. L'exotisme permet
donc aussi une forme de reconnais-
sance de la différence, il n’est pas
qu'un faux contact. En fait, comme
le montre Régnier, en référence a
certains travaux sur les regles
d’alliance ou sur les choix matri-
moniaux (oubliant quelques cher-
cheurs américains ou britanniques
comme Leach 1980), «L’exotisme
congu ici comme tout ce qui n’est
pas “soi”, comme tout ce qui est
autre et n"appartient pas au monde
de celui qui parle ou écrit est une
forme singuliere de la relation a
I’ Autre. Singuliere parce que l'exo-
tisme constitue le versant positif
de l'altérité: alors qu’elle est redou-
tée dans d’autres domaines, la
distance a I’égard d’une culture
semble devenir, dans ’exotisme,
la raison méme de l'intérét que I'on
porte a l'autre. Singuliere égale-
ment parce que — dans le méme
temps et presque paradoxale-
ment — cette forme de I'altérité fait



intervenir un double mouvement:
dans l'exotisme, I’ Autre est mis a la
juste distance entre le “trop pro-
che” et le “trop lointain”, entre la
différence radicale et I'identité ab-
solue» (p. 2).

En somme, un livre d"une gran-
de clarté et d’une élégance certaine,
dont nous ne regretterons que I'ab-
sence de références aux pratiques
concretes. Quel impact sur la
consommation peuvent en effet
avoir les incursions dans les pra-
tiques de l’autre (I’auteure note
brievement une augmentation
de la consommation de lapin et
d’agneau en Allemagne sous I'in-
fluence des pays du Sud de I'Euro-
pe)? De quel poids pese I'exotisme
culinaire sur les relations avec I'au-
tre, lorsque 1'on sait que certaines
collectivités étrangeres s’agacent
de n’étre valorisées que dans leurs
pratiques alimentaires ou musi-
cales? L'accent porté sur des pra-
tiques alimentaires, généralement
source mineure de conflits, ne
condamne-t-il pas — toute propor-
tion gardée — les autres, immigrés
statutaires ou sans papiers, a n’étre
reconnus que sous une forme
«exotisante»?

Références citées

LeAacH Edmund

1980 (1964). «Aspects anthropologi-
ques de la langue: injures et caté-
gories d’animaux», in Edmund
Leach, L'unité de I’homme et autres
essais, p. 263-297. Paris: Galli-
mard.

PFIRSCH Jean-Vincent

1997. La saveur des sociétés: sociologie
des gotits alimentaires en France et
en Allemagne. Rennes: Presse
universitaire de Rennes.

SCHNAPPER Dominique

1998. La relation a I'autre. Au cceur de la
pensée sociologique. Paris: Galli-
mard.

Toporov Tzvetan

1989. Nous et les autres. La réflexion fran-
caise sur la diversité humaine.
Paris: Le Seuil.

UBERSFELD Anne

1988. «L'anti-voyage de Gautier», in:
Alain BuisINE, Norbert DODILLE et
Claude DucHET (dir.), L’exotisme.
Actes du colloque de Saint-Denis
de la Réunion, p. 365-375. Paris:
Didier-Erudition (Cahiers CRLH-
CIRAQI 5).

COMPTES RENDUS

05

TSANTSA 10.20



Ein Schweizer
Castaneda

oder der Leiris
der Postmoderne?

Eine Debatte zu

Sche Dovid. 2004. Die Okonomie der Hexere] oder

warum s in Afrka keine Wolkenkratzer gibt Wupper-
tol: Peter Hommer Verlag. 1SBN 3-7795-0017-5.
456 S.

Die Lehren von Coulibaly.
Ein Schweizer Castaneda in
Westafrika

Thomas Bierschenk

Institut fiir Ethnologie und Afrikastudien,
Johannes Gutenberg-Universitdt Mainz

Es fallt nicht leicht, dieses Kon-
volut von langatmigen Passagen
aus Reisetagebtichern, kurzen
Gesprachsnotizen mit Strassen-
bekanntschaften, Literaturzitaten,
sozialphilosophischen Ergiissen,
verqueren psychoanalytischen
Interpretationen, eitlen Selbstdar-
stellungen und der standigen Wie-
derholung unséglicher Klischees
tiber «uns» (abwechselnd auch als
«die» Européer, «die» Weissen, «un-
sere christliche Kultur», das «Abend-
land» bezeichnet) und «die» Afrikaner
zusammenzufassen. David Signer
ist schon als Kind von «Zauberern,
Medizinmannern, Schamanen,
Geisterbeschwérern und Wunder-
tatigen» fasziniert, lasst sich spater
gerne von Hellseherinnen die Zu-
kunft voraussagen, assoziiert diese
Phantasien nach dem Besuch des
Films «Der Exorzist» mit «Afrika»

202

und «dem Busch», und somit er-
fiillt sich fiir ihn «ein Traumy», als
er im Jahre 1994 Bekanntschaft erst
mit einer «Fetischpriesterin» und
dann mit Coulibaly, einem «Heiler
aus Mali», macht: er kann endlich
«in diesen verschlossenen Raum»
eintreten und sich in «dieses Ande-
re versenken». Die folgenden Jahre
verbringt er anscheinend haufig
im frankophonen Westafrika. Dort
hat er mehrere Affaren mit jungen
Damen, die zum Teil «sehr gewalt-
geladen» enden, was ihn fast «um
den Verstand» bringt. Auf dieser
empirischen Grundlage formuliert
er im Buch en passant eine krude
Theorie «der» afrikanischen «Liebe
und Sexualitidt» («es wird riick-
haltloser geliebt, es wird todlicher
gehasst»), mit der er u. a. die Unfi-
higkeit «der» Afrikaner, sachge-
mdss mit Kondomen umzugehen,
erklart. Vor allem aber sucht Signer
immer wieder die Nihe zu Leuten,
die ihren Lebensunterhalt als «Fe-
tischeure» verdienen, bis sich fiir
ihn schliesslich ganz «Afrika» auf
«Hexerei» reduziert.

Als ihm diese selbstgewobene
demi-monde schliesslich gehorig auf
die Nerven geht — «wie ich plotz-
lich Kapitalismus, Liberalismus,
protestantische Ethik, Anonymitat,
Egoismus und Gleichgiiltigkeit der
Grossstadt zu schitzen weiss! Hier
wiirde ich wahnsinnig» (S. 165) -,
besinnt er sich auf seine Rolle als
Wissenschaftler und versucht, «die»
Hexerei zu erklaren: sie sei ein
Ausdruck des Neides, den «die»
Afrikaner auf Menschen haben, die
erfolgreicher sind als sie selbst,
und erfiille den Zweck, diese (in
erster Linie 6konomisch) Erfolg-
reicheren einzuschiichtern. Da
Hexerei damit jeden individuellen
Ehrgeiz von vorne herein verhin-
dere, sei sie entwicklungshem-
mend, ja sie sei tiberhaupt das
eigentliche Entwicklungshemmnis
Afrikas — eine These, die im Unter-
titel des Buches metaphorisch

RECHERCHES EN COURS

ausgedriickt wird und die sich auf
eine Aussage des ansonsten im
Buch nicht weiter vorkommenden
«Soziologen Boureima Ouedraogo
aus Ouagadougou» stiitzt: «Wenn
in Europa jemand ein Haus baut,
dann mochte es der Nachbar gleich
tun. Und er baut dann gleich ein
zweistockiges. [...] So sind am En-
de die Wolkenkratzer entstanden».
Im Gegensatz dazu fiihre der «in
Afrika» ubiquitdre «todliche Neid»
dazu, restimiert Signer den Gedan-
kengang, «die Baume, die in den
Himmel wachsen wollen, zu kop-
fen».

Vorstellungen, dass die Ereig-
nisse in der sinnlich erfahrbaren
Welt auch von unsichtbaren, tiber-
sinnlichen Kraften beeinflusst wer-
den, sind in Afrika weit verbreitet.
Diese Vorstellungen stellen aller-
dings keineswegs ein kohérentes
Gedankengebdude dar; nicht um-
sonst hat die ethnologische For-
schung immer grossen Wert darauf
gelegt, die innere Differenziertheit
der entsprechenden kollektiven
Repréasentationen herauszuarbei-
ten. Hexerei, Magie und Orakel,
zusammen mit Esoterik, Spiri-
tismus und Schamanismus, mit
Naturmedizin und einem vielfal-
tigen religiésen Spiritualismus
christlicher oder islamischer Pro-
venienz, stellen einen vielfiltig
gegliederten Komplex des Ma-
gisch—ReIigibsen dar, der in sich
nur lose gekoppelt ist; er bildet
kein «System», wie uns Signer
glauben machen will. Auch
werden beileibe nicht alle Vor-
stellungen in diesem Komplex des
Magisch-Religiésen von allen
Afrikanern geteilt; Signer selbst
erwahnt in seinem Buch Beispiele
von klassischen ethnologischen
Untersuchungen zu sozialen Grup-
pen (Dogon, Igbo, ostafrikanische
Hirtenvolker, Bamileké, die Liste
liesse sich verldngern), in denen
Hexereivorstelllungen kaum exis-
tieren, ohne diese «Ausnahmen»



aber plausibel erkldren zu kénnen:
die von ihm als Erkldrung ange-
fiihrte Moglichkeit, sich bei Kon-
flikten trennen zu kénnen, war ja
nicht ein Sondermerkmal der ge-
nannten Gruppen, sondern (siche
Kopytoff) konstituierend fiir die
politische Okonomie des gesam-
ten vorkolonialen Afrika. Es ist
auch offensichtlich, dass die Uber-
zeugung, dass sich die Welt nicht
in der sinnlich erfahrbaren
erschopft, keineswegs auf «die»
Afrikaner beschréankt ist. Auch hier
verwickelt sich Signer fortwihrend
in Widerspriiche: einerseits wird
Hexerei als etwas typisch Afrika-
nisches dargestellt, doch werden
dann Beispiele aus Mittel- und
Stidamerika, China sowie der
europdischen Geschichte ange-
fiihrt, die eine «frappierende
Ahnlichkeit» aufweisen. Schliess-
lich kombinieren sich in Afrika die
unterschiedlichsten Vorstellungen
von der Existenz tibersinnlicher
Krédfte auch mit den unter-
schiedlichsten sozialen, 6kono-
mischen und politischen Praktiken;
sie konnen ebenso ein Mittel im
Geschlechterkampf sein, wie sie
Signer von weiblicher Seite erlebt
hat (wihrend die Rezensentin der
Stiddeutschen Zeitung sie eher als
Mittel der Médnner zur Unter-
driickung der Frauen sieht), wie
sie auch zur diskursiven Beglei-
tung ckonomischer und politischer
Auseinandersetzungen gehoren
konnen. Sie stellen jedoch kein
«Wertesystem» dar, das jedwede
soziale Praxis pragt (wie Signer
mit seinem Begriff des «Totali-
tarismus» unterstellt), sie sind
nicht «Fluchtpunkt der afrikani-
schen Kultur» und sie verhindern
— das scheint mir die abenteuer-
lichste Behauptung von Signer -
auch keineswegs 6konomische
Akkumulation und «Individualis-
mus» (der «in Afrika» nicht ein
«Ideal» — wie «bei uns» —, sondern
ein «Schimpfwort» sei): das zeigt

schon ein fliichtiger Blick auf jede
beliebige moderne afrikanische
Grossstadt mit ihren zahlreichen
Hochhéusern und prichtigen Vil-
len, die den Untertitel des Buches
ad absurdum fiihren. Diese Gross-
stadte sind voll von energischen,
zielstrebigen Unternehmern, die
sich durch den angeblichen «To-
talitarismus» der Hexerei nicht
davon abhalten lassen, grosse
Vermégen anzuhdufen. Ich traue
mir im Gegensatz zu Signer kein
Urteil dartiber zu, ob Villen in
Afrika «selten ehrlicher Arbeit zu
verdanken» sind, und ob «Schwer-
arbeit (in Afrika)... nur ausnahms-
weise zu einem Mercedes fiihrt»;
man konnte allerdings vermuten,
dass das fiir einen Kontrast zu
«uns» vielleicht doch weniger
hergibt, als Signer insinuiert. Auf
jeden Fall waren afrikanische
Gesellschaften in den letzten 50
Jahren gerade durch ihre hohe
soziale Mobilitdt ausgezeichnet,
eine empirische Tatsache, an der
Signers These ebenso scheitert wie
an der schon in vielen «traditio-
nellen» afrikanischen Gesellschaf-
ten, aber auch in der Gegenwart
bewunderten Sozialfigur des self-
made man, der sich mit Energie und
Zielstrebigkeit tiber soziale Kon-
ventionen hinwegsetzt und zu so-
zialem Erfolg kommt.

Dass ein Autor ein gescheitertes
wissenschaftliches Unternehmen
durch Argumentationen rationali-
siert, die man im besten Fall als
kulturalistisch-essentialisierend
(«Neugier und Wissensdurst sind
fiir Afrikaner eher etwas Untypi-
sches»), im schlimmsten Falle als
pathologisierend («gierige Wiin-
sche», «oral-agressive Toénung»,
«pervertiertes Verhdltnis von Eigen
und Nicht-Eigen», die Reihe der
Zitate liesse sich Verléingem), wenn
nicht als rassistisch bezeichnen
muss, ist schlimm genug. Es er-
staunt auch eigentlich nicht, dass
dieses Buch mit seiner simpel ge-

LAUFENDE FORSCHUNGEN

strickten Argumentation in einigen
Feuilletons hochgejubelt wurde
(ein anonymer Rezensent in der
Neuen Ziiricher Zeitung sprach
gar von einem «Schliisselbuch» fiir
das Verstandnis Afrikas). Das liegt
zum einen daran, dass gerade in
den Kulturwissenschaften der
Transfer von Forschungsergeb-
nissen in die Medien in héchstem
Masse von personlichen Beziehun-
gen (wie «in Afrika»?) abhingt.
Zum anderen bedient das Buch
auch hervorragend in der Offent-
lichkeit weitverbreitete Klischees
tiber Afrika. Wenn die Medien von
Ethnologen etwas tiber Afrika wis-
sen wollen, dann interessiert sie —
neben dem Thema Armut - vor
allem das Exotische: je abstruser,
desto besser. Man ist allerdings
zumindest etwas verwundert da-
riiber, dass keinem der Rezensen-
ten in den Feuilletons aufgefallen
ist, dass das Buch auch handwerk-
lich schlecht gemacht ist: es ist
héchst unstrukturiert und mit
seinen zahllosen langatmigen
Beschreibungen und in seiner
Uberldnge kaum lesbar. Dem
herausgebenden Peter Hammer-
Verlag kann man getrost in erster
Linie wirtschaftliche Interessen
unterstellen; seridser erscheint der
Verlag durch diese Veroffent-
lichung allerdings nicht. Der
eigentliche Skandal liegt jedoch
darin, dass dieses Buch vom
Schweizerischen Nationalfonds
zur Forderung der wissenschaft-
lichen Forschung subventioniert
wurde.

203

10.2005

TSANTSA



=

David Signer oder wie

der Michel Leiris der
Postmoderne das schlechte
Gewissen beruhigt

Jirg von Ins
Institut fiir Sozialanthropologie, Univer-
sitdt Bern

Mit seiner jiingsten Publikation
ist dem Ziircher Ethnologen David
Signer zweifellos ein Treffer gelun-
gen. Die Neue Ziircher Zeitung vom
31. Dezember 2004 spricht von ei-
nem Schliisselwerk, das «Zutritt
zu bisher Verschlossenem» erlaubt.
Das sind Tone, die dieses Blatt nur
selten anschldgt. Ironie des Schick-
sals: Okonomie der Hexerei ist Sig-
ners Habilitationsschrift, die an der
Universitat Ziirich abgelehnt wur-
de. Da walten enorme Differenzen,
was die Kriterien der Beurteilung
betrifft. Signer hat sich in der Folge
von der Akademie abgewendet,
um sich der 6konomischen Praxis
zu widmen. Als Wissenschafts-
redaktor der Weltwoche weiss er
langst, wie man spannend schreibt
— zu spannend vielleicht fiir die
Akademie, aber der Markt und die
Medien wissen das zu schétzen.
Ich gebe eine Kostprobe: «Ende
Mirz sass ich — mit meiner Freun-
din Nadja — wieder unter den
Hirschkopfen. Dieses Mal war Clé-
mentine da. Sie arbeitete noch in
ihrem Behandlungszimmer. Im
Innenhof sassen mehrere Patientin-
nen. Der halbwiichsige Sohn von
Roger (aus erster Ehe) legte ein
Video fiir mich ein. Auf dem Glas-
tischchen stand eine Vase mit Stoff-
blumen, die so frisch aussahen wie
echte. Alles war sauber, aufge-
rdumt, sorgfiltig arrangiert.»

Sorgfaltig arrangiert ist auch
Signers Text — eines der wenigen
Stiicke ethnologischer Fachlite-

204

ratur, die sich auch als Ferienlek-
tiire eignen: kein Handschweiss,
keine Magenreaktion, kein Tick im
Augenlid — nein: bestes Lesever-
gniigen. Und nun sagte Lao Tse
wohl: «Schénredner ist nicht gut,
Gutredner ist nicht schén». Aber
hatte er Recht? Muss man denn
wirklich hésslich sein und holprig
schreiben, um akademischen Er-
folg zu verdienen?

Signer beweist das Gegenteil.
Mit leichter Hand présentiert er
Geschichten um Neid und Reich-
tum, Krankheit und Heilung, Ohn-
macht und Macht, wie er sie im
Zug seiner langjahrigen Feldfor-
schung zur Hexerei in Westafrika
selbst erlebt hat. Féticheurs, Hexen
und Klienten kommen im Origi-
nalton zu Wort. Die wissenschaft-
liche Abstiitzung wird im prézisen
Anmerkungsapparat mitgeliefert.
Signer schreibt in dieser gelunge-
nen Doppelschichtigkeit des Textes
auf hohem Niveau jene essayisti-
sche Ethnologie fort, deren Begriin-
der Michel Leiris ist. Doch wie
verschieden sind die Afrikabilder,
die beide Autoren entwerfen!
Leiris Phantome Afrique ist ein flam-
mender Protest gegen die Ausbeu-
tung Afrikas durch die Franzosen.
Signer hingegen 16st eben diesen
(Selbst)Vorwurf an die Européder
auf, indem er die wirtschaftliche
Riickstandigkeit des Kontinents
auf den spezifisch afrikanischen
Glauben an Hexerei zurtickfiihrt.

Signer lasst sich den Mechanis-
mus zundchst von Abou erklaren,
einem Mann, der in Bouaké eine
Telefonkabine bedient. Abou
nimmt das Fazit vorweg: «Es ist
besser nicht zu arbeiten, als zu
arbeiten». Wer namlich arbeitet
und Geld verdient, hat einen stetig
wachsenden Kreis familidrer Bitt-
steller am Hals. Alle wollen Geld.
Arbeiten ist sinnlos, weil fiir Kapi-
talbildung und Investitionen ohne-
hin nichts tibrig bleibt. Und wenn
nun jemand dem Teufelskreis ent-

RECHERCHES EN COURS

kommen will und sich weigert,
sein Einkommen mit allen Kusins
und petit freres zu teilen? Da eben,
schreibt Signer, kommt Hexen-
angst als soziales Druckmittel ins
Spiel. Er zitiert das senegalesische
Sprichwort: «Wenn ich nicht dein
Geld fressen kann, fresse ich dich.»

Der Hexenglaube gewinnt in
Signers Deutung die soziale Funk-
tion, das System der Grossfamilie,
dessen Okonomie auf Solidaritit
beruht, gegen die Verlockungen
des freien Wettbewerbs und der
Kapitalbildung zu verteidigen.
Gewinner sind dabei die afrika-
nischen Patrons und Familien-
oberhdupter, deren Position im
wesentlichen auch als Vorlage fiir
das Selbstverstindnis afrikanischer
Politiker dient. «Die Vorwtiirfe, die
ein gekrdnktes Afrika den geizi-
gen Europdern macht, wéren dann
also nur ein Spezialfall der
innerafrikanischen Anspruchshal-
tung an den Patron.»

Der Versuch, Hexerei vor 6ko-
nomischem Hintergrund zu deu-
ten, ist nicht neu. So hat z.B. Hans
Debrunner den von Signer doku-
mentierten Zusammenhang von
Neid und Armut schon 1959 in sei-
ner brillianten Studie tiber Hexerei
in Ghana herausgestellt. Auch er
wusste, dass Hexerei, wie Signer
formuliert, «vor allem in der Kon-
frontation von zwei Sozial- und
Normensystemen virulent wird»,
nur verteilte er die Rollen aus
seiner Anschauung als Missionar
anders: Der westafrikanische He-
xenglaube geht nach Debrunners
These auf den Eingriff der euro-
pdischen Kolonisatoren, insbeson-
dere auf das bérsengebundene
Geschift mit Kakaobohnen zurtick.
Die Broker machten die Bauern
durch Vorschusszahlungen von
sich abhingig, was Debrunner als
Erbstiick aus der Zeit des Skla-
venhandels brandmarkt. Fiir die
Ghanaer gewann Geld in dieser
Situation magische Qualitdt. Die



Engldander kamen, arbeiteten we-
nig und wurden doch immer rei-
cher. Aus ghanaischer Perspektive
wurde klar: Es besteht kein Zu-
sammenhang zwischen Arbeit und
Geld. Wer dem Elend entkommen
will, muss den Anschluss an das
magische System der Fremden
schaffen; muss sich in Hexerei ein-
arbeiten und — wie die Weissen —
tiber Leichen gehen.

Hexerei wire demnach eine
symbolische Darstellung des aus-
beuterischen Systems, die es er-
moglicht, wenigstens rituell zu
reagieren und so mit der fremd-
bestimmten Not besser zurecht zu
kommen. Vor allem aber ist der
Hexenglaube in dieser Deutung
kein altes afrikanisches Traditions-
gut, sondern ein neu entwickeltes
System von Coping-Strategien. Fiir
Debrunner schafft Armut den Neid
und die Hexerei; fiir Signer schaf-
fen Neid und Hexerei die Armut.

Und dann gibt die Formulie-
rung, dass Hexerei vor allem «in
der Konfrontation von zwei Sozial-
und Normensystemen virulent
wird», zum weiteren Nachdenken
Anlass. Im afrikanischen Kontext
kann es sich nur um die Konfron-
tation missionarischer bzw. kolo-
nialer und autochthoner Sozial-
und Normensysteme handeln.
Wenn dies gilt, geht die Eskalation
der Hexenangst im Afrika des 20.
Jahrhunderts unmittelbar auf euro-
pdische Einfliisse zurtick. Mit der
einfachen Formel «Afrika ist selber
schuld», die Signer in die Nihe
von Stephen Smith’s Négrologie
riickt, wére dann allerdings nichts
gewesen.

In der Neuen Ziircher Zeitung
vom 7./8. Mai 2005 kommt der
Freiburger Gesellschaftswissen-
schaftler Frank Wittmann auf
Signers Arbeit zuriick und setzt
sie in Beziehung zu Dani Kouyatés
Spielfilm Sia — der Traum von der
Python. Der Streifen geht den
Griinden der Armut in Burkina

Faso nach und deckt auf, wie die
classe politique des Landes Mythen
instrumentalisiert, um ihre Macht-
position abzusichern. Der Film er-
scheint als Illustration zu Smith’s
Befund, dass die Energie der Eliten
zur Stabilisierung bestehender
Herrschaftsverhéltnisse eingesetzt
wird, was eben jeden Unterneh-
mergeist 1dhmt.

LAUFENDE FORSCHUNGEN

205

NTSA 10.2005

TSA



	Rezensionen = Comptes rendus

