
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (2005)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Aubert Laurent, avec la collaboration de Ravi Gopalan

Nair et de Dominique Wohlschlag. 2004. les Feux de

la Déesse. Rituels villageois du Kerala (Inde du Sud).

Lausanne: Payot (Anthropologie - Terrains 04). ISBN

2-601-03339-8.495 p. (Version anglaise: Kerala, of

Gods and Men. ISBN 2-88457-020-9).

Exemples sonores:

Kerala: le chant des Pulluvan/Pulluvan Songs (1 CD

AIMP LXXIII/VDE-1147) et Inde: percussions rituelles

du Kerala/ India: Ritual Percussion of Kerala, Vol. I:

Kshetram Vadyam/ Vol. 2: Tayambaka (2 CDs AIMP

LIV-LV/VDE-971-972).

Raymond Ammann
Ethnologisches Seminar, Universität Basel

Les Feux de la Déesse, un ouvrage

de près de cinq cents pages,
accompagne et approfondit une
exposition du même titre présentée
au Musée d'ethnographie de Genève

(15 mars - 31 décembre 2005).
Le livre a reçu l'appui du Département

des affaires culturelles de la
Ville de Genève et du Musée
d'ethnographie, ainsi que de la Société
des amis de ce musée et des Ateliers

d'ethnomusicologie, qui sont
dirigés par l'auteur. Dans son
introduction, celui-ci explique que
l'actuelle exposition fait écho à une
autre manifestation organisée en
1997, intitulée «Théâtres d'Orient»,
qui présentait une troupe du Kerala

jouant le Pavakathakali - des
extraits des légendes de la déesse
Kathakali - dans une version pour
marionnettes. Stimulé par cette

entreprise, le musée avait alors
commandé pour ses collections une
deuxième série complète des
marionnettes fabriquées en Inde par
Ravi Gopalan Nair. Pour
documenter cette fabrication et pour
conduire des recherches sur le sujet
des rituels dans cette région du
sud de l'Inde, l'auteur s'est rendu

plusieurs fois dans le Kerala entre
1998 et 2002. Cet ouvrage représente

donc le fruit de ses recherches.

Mettant l'accent sur sa position
d'observateur objectif et neutre (p.
17), Laurent Aubert présente un
travail très détaillé de documentation

qui deviendra sûrement un
ouvrage de référence sur les rituels
de Kerala. L'auteur divise son livre
en quatre parties. La première partie

(«Situation du Kerala») présente
les données de base nécessaires à

une bonne contextualisation des
résultats présentés. Le chercheur

y explique entre autres l'organisation

sociale et le système des
castes, l'art du rituel et introduit
finalement le personnage de la
déesse ainsi que ses différentes
formes d'apparition, sujet principal
l'ouvrage.

La deuxième partie du livre,
«La Geste de Bhadrakali», présente

l'apparition de la déesse sous
forme de Bhadrakali, la «vertueuse»,

la «radieuse», la «propice». Le

passage consacré à «La colère de la
déesse» montre par exemple
comment celle-ci peut férocement
combattre son adversaire, le
démon Darika - un combat mythologique

entre le bon et le mal d'où la
déesse sort triomphante. Cette lutte
est mise en scène par un rituel
théâtral et dansé, nommé mutiyet-
tu, dont la représentation est limitée

géographiquement au district
d'Ernakulam situé au centre du
Kerala. Dans ce rituel, les acteurs,
les danseurs et les musiciens
appartiennent à la même famille. Le

grand maître et expert de ce rituel,
Pazhur Damodhara Marar (1930-
2000) avec lequel l'auteur a pu
s'entretenir, précise que l'art de sa
réalisation n'est transmis qu'oralement

au fil des générations, c'est

pourquoi il s'inquiète de la situation

actuelle: plutôt attirés par les

professions commerciales, les jeunes

semblent en effet se désintéresser

du rituel. Le maître a donc

commencé à noter ses connaissances

et à instruire des personnes
non apparentées à la famille.

Dans ses descriptions, l'auteur
cherche à montrer à la fois la
pérennité et les modifications dont
font l'objet ces rituels. Il note par
exemple qu'il «n'a pas été dans
mon intention d'accorder une
valeur absolue à l'efficacité présumée

de ces rituels, mais plutôt de

témoigner de leur durabilité dans
l'ambiance contemporaine, tout en
constatant que cette persistance
n'empêche pas diverses formes
d'adoption et de réinterprétation»
(p. 374). Une approche similaire
est menée par les spécialistes
locaux sur le rituel Teyyam qui se
déroule dans le nord du Kerala.

La troisième partie du livre,
«Présence réelle», présente les
différents participants du rituel conçu
comme un art total incluant même
la réalisation de diagrammes dessinés

sur le sol à l'aide de poudre
colorée et montrant la déesse dans
des formes assez abstraites et
géométriques. Ces rituels mettent
aussi en scène la possession des
«acteurs» par les dieux et déesses

mythologiques et peuvent ainsi
être le lieu de sacrifices sanglants,
durant lesquels le possédé se
blesse lui-même avec un sabre.
L'auteur discute ce phénomène de

transe et conclut: «Si, quel que soit
son statut social, le veliccappatu [la

personne qui a le don d'être possédée

par un dieu ou une déesse]
demeure un "technicien du sacrifice"

irremplaçable, c'est bien que
sa fonction correspond à une faculté

inhérente à la nature humaine:
une faculté médiumnique qui
dépasse certes notre entendement,
mais dont la négation conduit à

une impasse» (p.190).
Dans la quatrième partie de cet

ouvrage, «L'offrande musicale»,
l'auteur, ethnomusicologue, analyse

la musique des rituels, certains
chants ainsi que le rôle des instruments

de musique. Les descrip-



COMPTES RENDUS

tions sont agrémentées de petites
anecdotes plaisantes à la lecture.
Toutefois, là encore se pose la question

de la transmission d'un art
dont la jeune génération semble

peu se soucier (p. 308; 326). L'auteur

présente enfin une liste de
chants rituels pour les cultes des

dieux-serpents qu'il a pu recueillir
entre 1999 et 2003: des dieux-
serpents dont la position est
particulière puisqu'ils constituent les

âmes des ancêtres et les dieux de

l'ordre assimilés à des forces
cosmiques (p. 367).

Pour se faire une idée plus
concrète de ces rituels, les lecteurs
se voient offrir de nombreux
croquis et de belles photographies de

Jonathan Watts et de Ravi Gopalan
Nair. Le livre n'est pas un
catalogue d'exposition pour grand
public. Il s'adresse plutôt à des

spécialistes du sujet (anthropologues,

ethnomusicologues et
indianistes) qui pourraient souhaiter
une discussion plus approfondie
sur la question de la pérennité et
des transformations des rituels ou
sur les pages consacrées aux
transcriptions et à la musique rituelle.

De facture presque encyclopédique,

l'ouvrage livre contient
plusieurs annexes. Dans l'annexe I,

le philologue et indianiste Dominique

Wohlschlag explique le
calendrier traditionnel du Kerala
à partir duquel s'oriente les dates
des rituels. Dans les annexes II et

III, Ravi Gopalan Nair et Gopal
Venu racontent comme ils sont
devenus des fabricants de marionnettes.

L'annexe IV présente non
seulement la liste des instruments
de musique avec une petite
description de chaque instrument,
mais encore une introduction au
système vernaculaire de la typologie

du Kerala. La bibliographie et
la discographie qui occupent vingt-
trois pages confirment le travail
rigoureux de l'auteur. Enfin, un
glossaire des termes vernaculaires
simplifie la lecture.

Dans sa conclusion, Laurent
Aubert explique que cette recherche

«empruntait plus à la
phénoménologie qu'au structuralisme».
Cette phénoménologie engage plus
à la description du rituel qu'à son
analyse, et à l'homme (p. 377)
plutôt qu'à l'anthropologie. Cette
approche de «visiteur» (p. 17) à la

rencontre de l'art et des rituels
d'une autre culture marque la
méthode de l'auteur, qui écrit lui-
même «pour autant qu'on puisse
parler à cet égard d'une méthode»
(p. 377). Mais c'est justement cette
démarche qui rend le livre sympathique.

Egli Werner und Uwe Krebs (Hg.). 2004. Beiträge zur

Ethnologie der Kindheit. Erziehungswissenschaftliche

und kulturvergleichende Aspekte. Münster: LIT Verlag

(Studien zur Ethnopsychologie und Ethnopsychoana-

lyse; 5). ISBN 3-8258-7247-5.175 S.

Saskia Walentowitz
Institut für Sozialanthropologie, Universität

Bern

On peut se réjouir de cette
publication éditée par W. Egli et U.
Krebs, car l'ethnologie de l'enfance
reste embryonnaire malgré ses
nombreux intérêts scientifiques.
L'anthropologue français Pierre
Erny, pionnier dans ce domaine,
rappelle dans son introduction au
livre que la discipline s'y était
pourtant intéressée dès sa fondation

et plus particulièrement dans
les années 1930, avec le courant
Culture and Personality américain.

Il ne relève peut-être pas du
hasard que M. Mead soit à la fois
aux origines d'une anthropologie
féministe et d'une anthropologie
qui se consacre depuis une
trentaine d'années à la petite enfance,
notamment en France. Le peu
d'attention que les anthropologues
daignent offrir aux enfants renvoie
sans doute aux raisons pour
lesquelles les femmes ont été
longtemps absentes des ethnographies.
Traditionnellement relégués au
«domaine privé» des mères, les
petits d'hommes ne semblent guère
être des sujets autonomes et ont
double peine à sortir de leur invisibilité.

Les dix contributions de cet

ouvrage collectif démontrent avec
bonheur que cette branche naissante

de l'anthropologie est loin de se

consacrer à un «petit sujet», pour
reprendre le titre d'un article paru
dans un numéro spécial «Enfance»

du Journal des Africanistes
(1981). La majorité des textes du
livre est orientée vers des questions

195



REZENSIONEN

relatives à «l'éducation des
enfants», entendue tantôt dans un
sens général de socialisation, tantôt
dans un sens plus restreint de
formation. U. Krebs introduit, dans
son article «Eduqués sans éducation?»,

une distinction conceptuelle
utile entre «éducation implicite»
et «éducation intentionnelle» afin
de saisir la spécificité des systèmes
éducatifs dits traditionnels. Cette
distinction permet de mieux
comprendre l'apparent paradoxe de
ces derniers: réussir l'éducation
des enfants en ayant peu recours à

des modes d'éducation formels.
L'étude de l'éthologue W.
Schiefenhövel, portant sur l'acquisition
des savoirs ethnobotaniques par
les Eipo de Mélanésie, souligne
l'efficacité de ce processus éducatif,
en l'absence d'écriture et
d'institutions spécialisées. Il démontre
que le savoir eipo relatif à la flore
n'a rien à envier aux acquis de la
botanique occidentale et affirme
l'universalité d'une cognition taxi-
nomique qu'il place naturellement
à la base des sciences modernes.

Les enfants se révèlent extrêmement

réceptifs à condition que la
transmission du savoir s'inscrive
dans un contexte émotionnel et
intellectuel propice. Le fonctionnement

spécifique de l'éducation
implicite rejoint sur ce plan les
connaissances récentes des sciences

neurobiologiques et cognitives.
Dans cette perspective multidis-
ciplinaire, l'on mesure alors toute
la pertinence d'une anthropologie
de l'éducation pour nos propres
systèmes éducatifs, qui ignorent
largement ces processus.

J. Forster appelle à une coopération

renforcée entre ethnologie
et sciences de l'éducation, afin
d'adapter les savoirs transmissibles
à l'école à un environnement qui
change en raison de la mondialisation,

et de favoriser une communication

interculturelle indispensable
à une société multiculturelle. Mais

est-ce si évident que le rôle d'un
système éducatif soit celui
d'accompagner le changement et favoriser

l'altérité? Se pose également
la question de la coexistence, à

l'intérieur du modèle scolaire occidental,

de différentes façons de penser
et d'apprendre le monde. L'étude
de G. Alex nous offre une réponse
à travers l'exemple des enfants du
Tamil Nadu, confrontés à deux
systèmes de valeurs radicalement
opposés: celui des castes vécu au

quotidien et l'idéologie égalitaire
promue dans l'enceinte des écoles.

D'un côté, les enfants expérimentent

la possibilité valorisée de
contacts entre membres de castes
différentes. De l'autre côté, ces
contacts multiplient les occasions
de discrimination. En dépit de

l'idéologie égalitaire, le fait d'avoir
ou non reçu une instruction
«moderne» s'établit plutôt comme un
critère de différenciation sociale

qui s'ajoute sans paradoxe à la
hiérarchie statutaire ancienne.

E. Renner nous présente quelques

réflexions tirées d'expériences
réalisées dans une école autochtone

navajo. Motivée par la
transmission d'une «culture ancestrale»
dans le cadre formaté d'une
institution scolaire, l'histoire de
l'établissement confirme le fait que
l'école ne peut être le garant d'une
société en dehors de celle-ci. L'école

navajo s'inscrit dans une volonté
de continuité, celle du Tamil

Nadu dans la rupture d'avec la
«tradition». Pourtant, les deux
exemples mettent l'accent sur le
rôle plutôt conservateur de l'école
au service de la reproduction de
la société et de ses valeurs.

Dans son analyse des énigmes
arithmétiques et de leurs variations
en Afrique, G. Kubrick montre
quant à lui les liens insoupçonnés
entre relations mathématiques et
relations sociales. Il confirme d'une
façon originale qu'un savoir peut
en cacher un autre et que les effets

implicites de la transmission des
connaissances sont aussi importants

que les contenus explicites
d'un enseignement.

L'ensemble des contributions
montre qu'il n'y a pas de société
sans éducation et réciproquement.
L'éducation reste évidemment
indissociable des processus de
socialisation des enfants dont il est
question dans les articles restants.
En nous révélant que 1 e fosterage
représente le modèle dominant de

parentalité chez les Baatombu du
Bénin, E. Alber met à mal notre
conviction qui veut qu'un enfant
soit élevé par ses géniteurs. Ce fait
extrême est complexe à analyser,
d'autant plus que, dans cette société,

les formes de parentalité sociale

changent au cours de l'histoire,
sans que l'institution elle-même
soit remise en question.

W. Egli attire notre attention
sur l'impact peu étudié des droits
d'héritage sur la destinée des
enfants. En partant de l'exemple
sunuwar du Népal, il rappelle que
les «enfants» ne forment pas une
catégorie homogène, mais que le
sexe et l'ordre des naissances
déterminent différemment leurs
perspectives de vie. Les enfants ne sont

pas de simples objets de la
reproduction sociale, mais participent

activement à celle-ci. De ce

fait, les anthropologues ne
devraient plus ignorer leurs points
de vue. C'est ce que montre également

la contribution de B. Baudler.
En comparant les analyses que font
les ethnologues des rites d'initiation,

il dénonce un adult bias qui
tend à dissimuler, entre autres, les

rapports de pouvoir entre les
générations.

Les trois derniers articles confirment

qu'on ne peut faire l'économie

des représentations que se font
les sociétés étudiées des «enfants»
et des manières de les élever. Or,
on constate à ce niveau un certain
flou conceptuel dû sans doute à la

196



COMPTES RENDUS

diversité - positive en soi, mais

pas toujours explicite - des
approches qui se situent tantôt du
côté de l'ethnologie, tantôt du côté
des sciences de l'éducation ou de la

psychologie cognitive. Mais cette
diversité contribue également à la
richesse des perspectives
ethnographiques et théoriques ouvertes

par ce livre dont la cohérence est
malheureusement desservie par
son découpage quelque peu démodé:

une première partie à visée
comparative, puis une seconde
partie présentant des études
ethnologiques classées par aire géographique.

Ceci n'enlève rien au fait que
l'ouvrage représente un pas très
appréciable vers une anthropologie
de l'enfance qui n'est pas un simple

courant de recherche de plus.
En posant la question de l'unité et
de la diversité des sociétés humaines

à travers le façonnage social
et culturel des êtres qui les composent,

l'anthropologie de l'enfance

porte en elle le projet et par conséquent

la complexité de l'anthropologie

en son entier.

Monsutti Alessandro. 2004. Guerres et migrations.

Réseaux sociaux et stratégies économiques des

Hamas d'Afghanistan. Neuchâtel: Editions de l'Institut

d'ethnologie (ISBN 2-88279-017-1), Poris:

Editions de lo Maison des sciences de l'homme (ISBN

2-7351-1030-3). 364 p.

Version anglaise: 2005. Har and Migration: Social

Networks and Economic Strategies of the Hamas

ofAfghanistan. New York / London: Routledge (traduction:

Patrick Camiller). ISBN 0-415-94969-6.328 p.

Diane Gilliard
Journaliste libre, Genève

Le plus grand cadeau est celui de la

confiance
La migration n'est pas réductible

à un déracinement; elle peut
être un mode de vie. Ensuite, la

guerre et l'exil n'empêchent pas le

maintien de relations de confiance
entre les individus et les groupes,
malgré les distances et les
frontières - à condition de pouvoir
compter sur la solidarité de
parents, de voisins, de membres du
même groupe ethnique ou
religieux.

C'est ce que démontre Alessandro

Monsutti dans son ouvrage
passionnant, Guerres et migrations.
Réseaux sociaux et stratégies
économiques des Hazaras d'Afghanistan, à

partir de l'étude des stratégies
migratoires et des modes de coopération

spécifiques développées par
la minorité opprimée et
marginalisée des Hazaras, des chiites
vivant dans une région défavorisée

au centre du pays.
La circulation continue de gens,

d'argent, de marchandises,
d'informations est un phénomène très
ancien, constitutif de l'histoire
humaine. Or, dans l'acception
courante, et même savante, influencée

par la vision des organisations
internationales, le phénomène des

migrations est vu uniquement sous
l'angle de la perte, du malheur. Ce

que résume la «métaphore
botanique» du déracinement, qui, au
passage, a une «incidence
métaphysique», puisqu'elle naturalise
les liens entre les gens et les
territoires.

A partir des études de terrain
qu'il a menées depuis 1993,
Alessandro Monsutti privilégie, au
contraire, une vision des phénomènes

migratoires «bidirectionnels
ou circulaires». Contre les théories

qui considèrent, à partir d'un
présupposé sédentariste, les migrations

comme une anomalie - ce

qui conforte les discours xénophobes

-, il oppose un changement de

paradigme et propose de s'intéresser

aux frontières et à leurs
transgressions.

Une stratégie planifiée
Les Hazaras ne voient pas leurs

déplacements, allers et retours
entre l'Iran, le Pakistan et l'Afghanistan

comme un malheur. Depuis
le XVIIIe siècle vers l'Iran et le XIXe

vers le Pakistan, les Hazaras fuient
les conflits et les guerres qui ravagent

leur région, mais font aussi
des va-et-vient constants entre leur
région d'origine et leurs lieux de
séjour temporaires. L'invasion
soviétique de 1978, les luttes qui ont
abouti à la victoire des talibans
puis à leur chute ont encore renforcé

une tendance qui, aux dires de
l'auteur, n'est pas près de cesser.

«Pour les Hazaras, migrer n'est

pas une simple réponse à la guerre
et à la violence, c'est une véritable
stratégie planifiée au niveau de la
famille, qui permet de créer des

revenus sous la forme des transferts

de fonds, mais aussi au
niveau plus large du groupe de

solidarité, qui fournit un réseau
d'information et d'entraide le long
duquel la migration est facilitée.»
(p. 67) Outre la famille, le lignage
constitue aussi une des sources

197



REZENSIONEN

possibles de confiance et de
solidarité, ainsi que le village et le
voisinage: certains pâturages sont
propriété commune et le voisin
assure la culture des champs dans
l'attente du retour du propriétaire.
Les conflits, parfois violents, suscités

par la diversité des affiliations
politiques au sein de chaque lignage

n'empêchent pas la persistance
de forts liens de solidarité. Ainsi,

les groupes de solidarité s'établissent

à partir du chevauchement
des relations de parenté, de voisinage,

d'obédience religieuse, du
niveau d'instruction, etc.

Quetta, «capitale» des Hazaras
Entre Quetta, au Pakistan, l'Iran

et l'Afghanistan, les Hazaras
forment en quelque sorte une
communauté transnationale. Ales-
sandro Monsutti a suivi les gens,
reconstitué la circulation des biens
et les itinéraires de vie de ses
interlocuteurs. Ils sont tous originaires
du Hazarajat, district de Jaghori,
un territoire montagneux au climat
rude, dont la population est constituée

principalement de paysans
sédentaires pratiquant l'élevage et

quelques cultures vivrières.
La migration vers les mines de

charbon de Quetta, au Pakistan,
est saisonnière, les paysans partant
dès la fin des récoltes, en octobre.

Lorsque c'est possible, ils emportent

quelques sacs d'amandes
qu'ils vendront sur place pour
financer leur trajet. Pour eux,
Quetta, c'est la sécurité, un lieu
central des filières migratoires, une
ville relais, leur «capitale». Ils
entrent en contact avec la société
locale par l'intermédiaire des

Hazaras migrants plus anciens et dotés

de la nationalité pakistanaise,
qui les emploient. Ainsi, le contremaître

chargé de l'embauche dans

une mine n'engage que des gens
qu'il connaît (parents ou voisins
en Afghanistan) ou qui lui ont été

présentés par des personnes de
confiance.

En Iran, la situation est beaucoup

plus dure pour les Hazaras,
victimes de contrôles policiers et

d'expulsion. Très peu d'Afghans
vivent dans les camps de réfugiés
en Iran. Comme ils ne peuvent
plus y obtenir le statut de réfugiés
depuis 1992, ils sont condamnés à

entrer clandestinement dans le

pays. En revanche, il est facile de

trouver de petits emplois dans
différents centres urbains, et cette
destination est privilégiée par les

jeunes hommes célibataires, des

paysans sans terre la plupart du
temps. Les difficultés rendent les

séjours en Iran plus longs - il faut
rentabiliser le voyage et envoyer
les économies à la famille restée

en Afghanistan.

Un fait social total
Dans toute guerre, tout

déplacement est difficile. Pouvoir compter

sur la solidarité et la confiance
est indispensable. D'autre part,
voyager coûte de l'argent. Les
Hazaras ont donc développé tout
au long des trajets de migration
des relais, «auberges»-étapes où il
est possible d'obtenir tous les

renseignements qui vont orienter les

stratégies migratoires futures,
notamment les passeports, les visas,
les passeurs. S'y trouvent également

les spécialistes des transferts
d'argent. «Les migrants s'endettent

pour partir [...]. Mais la créance

se transmet à chaque étape du

voyage, les migrants étant "vendus",

selon l'expression habituelle,
jusqu'à ce qu'un proche prenne les

frais à sa charge, une fois le
migrant arrivé à destination.» (p. 204)

Les transferts de fonds, l'apport
de capitaux extérieurs sont un
facteur essentiel de l'économie
afghane et un «fait social total»,
explique l'auteur. Ils «structurent
aussi la société transnationale af¬

ghane et permettent de reproduire
les liens sociaux malgré la
dispersion des membres de chaque

groupe de solidarité» (p. 218). Les
Hazaras font à ce propos preuve
d'une grande inventivité et
ingéniosité. Alessandro Monsutti
consacre plusieurs pages à la
description fine des trajets parcourus
par les «lettres de crédit» pour faire

passer une somme d'un pays à

l'autre, jusqu'au destinataire final.
Depuis le Pakistan et l'Iran, ou
même l'Arabie Saoudite, à travers
cinq intermédiaires, transitant par
une banque, servant à acheter des
marchandises qui seront transportées

en Afghanistan, puis vendues,
elles seront finalement versées à

qui de droit dans le district de
Jaghori. Avec pour seule garantie
une lettre de crédit, la hawâla,
souvent simple page arrachée à un
carnet, parfois marquée d'un code

pour en attester l'authenticité. Il
est vrai, précise Alessandro Monsutti,

qu'une garantie supplémentaire

est offerte par le fait que les

gens impliqués se connaissent: ce

sont des «transferts transnationaux
fondés sur des rapports de
proximité». Des transferts essentiels
puisque ces fonds sont utilisés à

l'achat de tout ce dont les habitants
du Hazarajat ont besoin pour vivre
et qu'ils ne produisent pas eux-
mêmes. Ainsi cette pratique, jugée
suspecte par certains, notamment
les Ong, a contribué - et contribue

- à limiter l'ampleur de la
catastrophe humanitaire en Afghanistan.

Un des regrets de l'auteur
- partagé par le-la lecteur-trice -
est de n'avoir pas pu interroger de
femmes: celles qui restent au Hazarajat

développent, en l'absence de
leurs époux et pères, toutes sortes
d'activités normalement «interdites».

Et leur avis compte beaucoup

dans les décisions de migrer.
On fera une seule réserve, après

198



COMPTES RENDUS

lecture de cette somme impressionnante:

d'un chapitre à l'autre, un
certain nombre de répétitions et
de redondances donnent un sentiment

de «déjà lu», qu'un travail
d'édition plus soigné aurait pu
éviter. C'est un détail en regard de

ce qu'apporte cet ouvrage. Ales-
sandro Monsutti clôt son livre sur
ces mots: «Le plus grand cadeau
est celui de la confiance. J'espère en
avoir été digne, car le peuple
d'Afghanistan mérite tout notre
respect.» (p. 305) On peut l'assurer

qu'il a réussi: la dernière page
tournée, le-la lecteur-trice partage
son amitié et son respect pour les
Hazaras.

Régnier Fausfine. 2004. L'exotisme culinaire. Essai sur

les saveurs de l'Autre. Paris: PUF (Le lien social).

ISBN 2-13-054478-9.264 p.

Laurence Ossipow
Haute école de travail social, Genève

Maîtrisant avec une belle
rigueur deux grands corpus de
références anthropologiques - les

analyses menées dans le champ de
la relation à l'altérité et les recherches

effectuées dans le domaine
de l'alimentation, Faustine Régnier
questionne l'exotisme dans ses

usages populaires et dans ses liens
avec quatre grands phénomènes
sociaux: la cuisine, la colonisation,
l'immigration et le tourisme. Son

questionnement part des deux
formes de relations à l'autre
décrites par Schnapper (1998) et
Todorov (1989): l'attitude différen-
tialiste / relativiste (reconnaissance
d'une différence avec l'autre,
respect ou valorisation des spécificités
«culturelles» aussi bien que le refus
de celles-ci) et l'attitude universalste

(unité du genre humain,
évolutionnisme, négation des

différences et assimilationisme). Dans
une perspective comparative déjà
empruntée pour le registre alimentaire

par Pfirsch (1997), Régnier
situe son interrogation en France et

en Allemagne, deux cadres nationaux

que l'on sait très différents,
notamment du point de vue de
leur histoire coloniale et de leurs
attitudes différentialistes ou assimi-
lationistes.

Pour analyser l'exotisme
culinaire, elle se livre à des analyses
textuelles et factorielles de 9758
recettes tirées des magazines Modes

et Travaux et Marie-Claire pour la
France ainsi que Brigitte et Burda

pour l'Allemagne. L'analyse court
depuis la création des revues
jusqu'à la fin des années 1990. Les

exotismes d'Europe occidentale,
d'Europe de l'Est, de Scandinavie
et d'Indonésie sont spécifiques de

l'Allemagne tandis ceux des îles
lointaines, du Maghreb, et dans
une moindre mesure, d'Afrique
noire et des tropiques sont typiques

de la France (p. 34).
Si le lien au colonialisme est avéré

(du moins en France, puisque
l'histoire coloniale de l'Allemagne
a été très courte, comme le relève
justement l'auteure, p. 51), les flux
migratoires en revanche semblent
n'avoir qu'une faible importance
dans la proportion des recettes
offertes dans les quatre magazines:
l'Allemagne connaît par exemple
un corpus fort modeste de recettes

turques (1,4%, p. 61); de même, en
France, celles du Maghreb ne
représentent que 3,4 % des recettes
exotiques alors que les Maghrébins

forment la collectivité étrangère

la plus importante sur le sol
français. En somme, l'exotisme des

revues étudiées se construit moins
sur l'apport de l'immigration que
sur le développement des
pratiques touristiques des Français
et des Allemands: les immigrées
sont parfois convoquées comme
médiatrices dans certains numéros
de Burda ou de Brigitte, mais
l'ambiguïté à leur égard demeure
puisqu'elles représentent pour la

plupart des travailleuses pauvres
qui ne font guère rêver et dont la
cuisine peut s'assimiler, en
Allemagne, à la restauration rapide et
bas de gamme. «Voyage dans
l'espace, voyage dans le temps [...],
voyage dans les mots» (p. 167),
l'exotisme s'insère en France dans
une cuisine pensée comme un
objet de prestige et de distinction
tandis qu'en Allemagne, c'est une
cuisine simple et régionale qui est
valorisée.

Pensant - à la suite d'Ubersfeld
(1988, citée par Régnier p. 180) -
l'exotisme comme une figure oxy-
morique, Régnier souligne l'impor-

199



REZENSIONEN

tance des contrastes de goût, de
couleurs, de formes et de sensations

thermiques trouvés dans
chaque recette. Après avoir
systématisé les ressemblances et les
différences de chaque corpus, elle
aboutit à une représentation globale

de l'exotisme culinaire.
Le premier pôle de ce système

peut être qualifié d'insulaire (c'est
la cuisine des îles lointaines, celle
des Tropiques) même s'il concerne
aussi l'Afrique noire. Ce pôle
renvoie à une nature conçue comme
exubérante et généreuse, surtout
caractéristique du corpus français.
En référence au célèbre triangle
culinaire de Lévi-Strauss, l'auteure

suggère que la cuisine insulaire
peut s'apparenter au non élaboré,
au rôti (au flambé en fait), aux
saveurs sucrées, à la démesure et au
festif. Ce pôle s'oppose à l'exotisme
méditerranéen, élaboré, «proche
de la culture» plutôt que de la
nature, plus axés sur les saveurs
salées que sucrées. En France, il
est représenté par l'Italie, considérée

comme une grande cuisine à

l'instar de la gastronomie française.
En Allemagne, c'est l'exotisme
espagnol qui occupe le devant de
la scène. Le troisième pôle de
l'exotisme culinaire se compose des
deux Orients (l'Afrique du Nord,
en particulier le Maroc) et l'Asie
extrême-orientale; cette dernière
s'assimile à un exotisme raffiné,
mais aussi tenu pour plus sain
et raisonné que la gastronomie
française. Ce troisième pôle fait
contraste avec un exotisme du
proche, septentrional, composé des

cuisines d'Europe occidentale,
Scandinave et nord-américaine; un
pôle caractérisé par une alimentation

rapide, pratique, sucrée et
alcoolisée, qui rejoint certains traits
de la cuisine insulaire.

Au bout du compte, l'exotisme
culinaire renvoie à la tension
(décrite par Todorov) entre la règle
d'Hérodote, la préférence pour

l'autre proche, et la règle d'Homère,

la préférence pour l'autre
lointain. Si Todorov (et Schnapper)
tendent à penser que l'exotisme
est d'abord concerné par la règle
d'Homère, Régnier souligne au
contraire cette tension (p. 206),
même si dans un premier temps
du moins, l'autre «trop» étranger
effraie. Les revues recourent donc à

différentes stratégies pour replacer

les pratiques de l'autre dans

un univers familier: analogies avec
des mets issus de la cuisine nationale

(les gnocchis sont par exemple
un marqueur fort de l'exotisme
italien en Allemagne par analogie
aux Knödel); substitution de
produits; légitimation de la nouveauté

par des personnalités vedettes.
On note aussi des références au
discours médical cautionnant
l'ingestion de certains aliments. Ce

discours sur la santé - dont l'ancrage

historique aurait pu être plus
approfondi - révèle la place accordée,

surtout en France, aux épices
qui stimulent les énergies et équilibrent

tant la température que les

tempéraments. L'analyse montre
aussi l'importance des fruits aux
vertus vitaminiques et purifiantes.
Enfin, le survol historique des

corpus met en évidence des
références à la «minceur» dans les

années 1960, au «régime méditerranéen»

dans les années 1970 et à

la réhabilitation des céréales dans
les années 1980.

Essentiellement réducteur,
l'exotisme fonctionne selon le principe

de la synecdoque: un produit
ou une combinaison de quelques
ingrédients (repérés sous formes
de marqueurs) suffisent à
transformer l'ensemble d'une recette
en un met exotique. Par ailleurs,
comme le signale la formule «à la»

(par exemple «à la française», «à

la polonaise»...), l'exotisme est
construction, recomposition, part
de jeu et place réservée au génie
créateur du cuisinier (p. 102).

Même si elles prennent distance

par rapport aux recettes originales,
les pratiques culinaires proposées
laissent toutefois croire qu'elles se

fondent sur des traditions homogènes

et puisées dans un monde
comme arrêté alors que l'anthropologie

nous a montré combien les

traditions s'inventent et se
renouvellent. L'exotisme ne se limite pas
pour autant à quelques plats
emblématiques: il va au-delà des
stéréotypes, il fait l'objet d'un fort
didactisme et d'une volonté
d'expliquer le cadre du repas, les règles
de dégustation, l'ambiance
adéquate à créer, etc. Le «coefficient
d'exotisme» (Todorov 1989: 347;
cité par Régnier, p. 140) s'épuisant
très vite au fil des numéros vendus,

les responsables des rubriques
culinaires doivent aussi affiner
leurs connaissances des cuisines
qu'ils présentent. Ce faisant ils
accroissent celles de leurs lecteurs:
en France, par exemple, le savoir
sur les spécialités régionales se

développe. L'exotisme permet
donc aussi une forme de reconnaissance

de la différence, il n'est pas
qu'un faux contact. En fait, comme
le montre Régnier, en référence à

certains travaux sur les règles
d'alliance ou sur les choix
matrimoniaux (oubliant quelques
chercheurs américains ou britanniques
comme Leach 1980), «L'exotisme
conçu ici comme tout ce qui n'est
pas "soi", comme tout ce qui est
autre et n'appartient pas au monde
de celui qui parle ou écrit est une
forme singulière de la relation à

l'Autre. Singulière parce que
l'exotisme constitue le versant positif
de l'altérité: alors qu'elle est redoutée

dans d'autres domaines, la
distance à l'égard d'une culture
semble devenir, dans l'exotisme,
la raison même de l'intérêt que l'on
porte à l'autre. Singulière également

parce que - dans le même

temps et presque paradoxalement

- cette forme de l'altérité fait

200



intervenir un double mouvement:
dans l'exotisme, l'Autre est mis à la

juste distance entre le "trop
proche" et le "trop lointain", entre la
différence radicale et l'identité
absolue» (p. 2).

En somme, un livre d'une grande

clarté et d'une élégance certaine,
dont nous ne regretterons que
l'absence de références aux pratiques
concrètes. Quel impact sur la
consommation peuvent en effet
avoir les incursions dans les

pratiques de l'autre (l'au teure note
brièvement une augmentation
de la consommation de lapin et
d'agneau en Allemagne sous
l'influence des pays du Sud de l'Europe)?

De quel poids pèse l'exotisme
culinaire sur les relations avec l'autre,

lorsque l'on sait que certaines
collectivités étrangères s'agacent
de n'être valorisées que dans leurs
pratiques alimentaires ou musicales?

L'accent porté sur des
pratiques alimentaires, généralement
source mineure de conflits, ne
condamne-t-il pas - toute proportion

gardée - les autres, immigrés
statutaires ou sans papiers, à n'être
reconnus que sous une forme
«exotisante»?

Références citées

Leach Edmund
1980 (1964). «Aspects anthropologi¬

ques de la langue: injures et
catégories d'animaux», in Edmund
Leach, L'unité de l'homme et autres

essais, p. 263-297. Paris:
Gallimard.

Pfirsch Jean-Vincent
1997. La saveur des sociétés: sociologie

des goûts alimentaires en France et

en Allemagne. Rennes: Presse
universitaire de Rennes.

Schnapper Dominique
1998. La relation a l'autre. Au cœur de la

pensée sociologique. Paris:
Gallimard.

Todorov Tzvetan
1989. Nous et les autres. La réflexion fran¬

çaise sur la diversité humaine.
Paris: Le Seuil.

Ubersfeld Anne
1988. «L'anti-voyage de Gautier», in:

Alain Buisine, Norbert Dodille et
Claude Duchet (dir.), L'exotisme.

Actes du colloque de Saint-Denis
de la Réunion, p. 365-375. Paris:
Didier-Erudition (Cahiers CRLH-
CIRAOI 5).



RECHERCHES EN COURS

Ein Schweizer
Castaneda
oder der Leiris
der Postmoderne?

Eine Debatte zu

Signer David. 2004. Die Ökonomie der Hexerei, oder

worum es in Mo keine Wolkenkratzer gibt Wuppertal:

Peter Hammer Verlag. ISBN 3-7795-0017-5.

456 S.

Die Lehren von Coulibaly.
Ein Schweizer Castaneda in
Westafrika

Thomas Bierschenk
Institut für Ethnologie und Afrikastudien,
Johannes Gutenberg-Universität Mainz

Es fällt nicht leicht, dieses Kon-
volut von langatmigen Passagen
aus Reisetagebüchern, kurzen
Gesprächsnotizen mit Strassen-
bekanntschaften, Literaturzitaten,
sozialphilosophischen Ergüssen,
verqueren psychoanalytischen
Interpretationen, eitlen
Selbstdarstellungen und der ständigen
Wiederholung unsäglicher Klischees
über «uns» (abwechselnd auch als
«die» Europäer, «die» Weissen, «unsere

christliche Kultur», das «Abendland»

bezeichnet) und «die» Afrikaner
zusammenzufassen. David Signer
ist schon als Kind von «Zauberern,
Medizinmännern, Schamanen,
Geisterbeschwörern und Wundertätigen»

fasziniert, lässt sich später
gerne von Hellseherinnen die
Zukunft voraussagen, assoziiert diese
Phantasien nach dem Besuch des
Films «Der Exorzist» mit «Afrika»

und «dem Busch», und somit
erfüllt sich für ihn «ein Traum», als

er im Jahre 1994 Bekanntschaft erst
mit einer «Fetischpriesterin» und
dann mit Coulibaly, einem «Heiler
aus Mali», macht: er kann endlich
«in diesen verschlossenen Raum»
eintreten und sich in «dieses Andere

versenken». Die folgenden Jahre

verbringt er anscheinend häufig
im frankophonen Westafrika. Dort
hat er mehrere Affären mit jungen
Damen, die zum Teil «sehr
gewaltgeladen» enden, was ihn fast «um
den Verstand» bringt. Auf dieser
empirischen Grundlage formuliert
er im Buch en passant eine krude
Theorie «der» afrikanischen «Liebe
und Sexualität» («es wird
rückhaltloser geliebt, es wird tödlicher
gehasst»), mit der er u. a. die
Unfähigkeit «der» Afrikaner, sachge-
mäss mit Kondomen umzugehen,
erklärt. Vor allem aber sucht Signer
immer wieder die Nähe zu Leuten,
die ihren Lebensunterhalt als «Fe-
tischeure» verdienen, bis sich für
ihn schliesslich ganz «Afrika» auf
«Hexerei» reduziert.

Als ihm diese selbstgewobene
demi-monde schliesslich gehörig auf
die Nerven geht - «wie ich plötzlich

Kapitalismus, Liberalismus,
protestantische Ethik, Anonymität,
Egoismus und Gleichgültigkeit der
Grossstadt zu schätzen weiss! Hier
würde ich wahnsinnig» (S. 165) -,
besinnt er sich auf seine Rolle als
Wissenschaftler und versucht, «die»

Hexerei zu erklären: sie sei ein
Ausdruck des Neides, den «die»
Afrikaner auf Menschen haben, die

erfolgreicher sind als sie selbst,
und erfülle den Zweck, diese (in
erster Linie ökonomisch)
Erfolgreicheren einzuschüchtern. Da
Hexerei damit jeden individuellen
Ehrgeiz von vorne herein verhindere,

sei sie entwicklungshemmend,

ja sie sei überhaupt das

eigentliche Entwicklungshemmnis
Afrikas - eine These, die im Untertitel

des Buches metaphorisch

ausgedrückt wird und die sich auf
eine Aussage des ansonsten im
Buch nicht weiter vorkommenden
«Soziologen Boureima Ouedraogo
aus Ouagadougou» stützt: «Wenn
in Europa jemand ein Haus baut,
dann möchte es der Nachbar gleich
tun. Und er baut dann gleich ein
zweistöckiges. [...] So sind am Ende

die Wolkenkratzer entstanden».
Im Gegensatz dazu führe der «in
Afrika» ubiquitäre «tödliche Neid»
dazu, resümiert Signer den
Gedankengang, «die Bäume, die in den
Himmel wachsen wollen, zu
köpfen».

Vorstellungen, dass die Ereignisse

in der sinnlich erfahrbaren
Welt auch von unsichtbaren,
übersinnlichen Kräften beeinflusst werden,

sind in Afrika weit verbreitet.
Diese Vorstellungen stellen
allerdings keineswegs ein kohärentes
Gedankengebäude dar; nicht
umsonst hat die ethnologische
Forschung immer grossen Wert darauf
gelegt, die innere Differenziertheit
der entsprechenden kollektiven
Repräsentationen herauszuarbeiten.

Hexerei, Magie und Orakel,
zusammen mit Esoterik,
Spiritismus und Schamanismus, mit
Naturmedizin und einem vielfältigen

religiösen Spiritualismus
christlicher oder islamischer
Provenienz, stellen einen vielfältig
gegliederten Komplex des
Magisch-Religiösen dar, der in sich
nur lose gekoppelt ist; er bildet
kein «System», wie uns Signer
glauben machen will. Auch
werden beileibe nicht alle
Vorstellungen in diesem Komplex des

Magisch-Religiösen von allen
Afrikanern geteilt; Signer selbst
erwähnt in seinem Buch Beispiele
von klassischen ethnologischen
Untersuchungen zu sozialen Gruppen

(Dogon, Igbo, ostafrikanische
Hirtenvölker, Bamileké, die Liste
liesse sich verlängern), in denen
Hexereivorstelllungen kaum
existieren, ohne diese «Ausnahmen»

202



LAUFENDE FORSCHUNGEN

aber plausibel erklären zu können:
die von ihm als Erklärung
angeführte Möglichkeit, sich bei
Konflikten trennen zu können, war ja
nicht ein Sondermerkmal der
genannten Gruppen, sondern (siehe
Kopytoff) konstituierend für die
politische Ökonomie des gesamten

vorkolonialen Afrika. Es ist
auch offensichtlich, dass die
Überzeugung, dass sich die Welt nicht
in der sinnlich erfahrbaren
erschöpft, keineswegs auf «die»
Afrikaner beschränkt ist. Auch hier
verwickelt sich Signer fortwährend
in Widersprüche: einerseits wird
Hexerei als etwas typisch
Afrikanisches dargestellt, doch werden
dann Beispiele aus Mittel- und
Südamerika, China sowie der
europäischen Geschichte
angeführt, die eine «frappierende
Ähnlichkeit» aufweisen. Schliesslich

kombinieren sich in Afrika die
unterschiedlichsten Vorstellungen
von der Existenz übersinnlicher
Kräfte auch mit den
unterschiedlichsten sozialen,
ökonomischen und politischen Praktiken;
sie können ebenso ein Mittel im
Geschlechterkampf sein, wie sie

Signer von weiblicher Seite erlebt
hat (während die Rezensentin der
Süddeutschen Zeitung sie eher als

Mittel der Männer zur
Unterdrückung der Frauen sieht), wie
sie auch zur diskursiven Begleitung

ökonomischer und politischer
Auseinandersetzungen gehören
können. Sie stellen jedoch kein
«Wertesystem» dar, das jedwede
soziale Praxis prägt (wie Signer
mit seinem Begriff des «Totali-
tarismus» unterstellt), sie sind
nicht «Fluchtpunkt der afrikanischen

Kultur» und sie verhindern
- das scheint mir die abenteuerlichste

Behauptung von Signer -
auch keineswegs ökonomische
Akkumulation und «Individualismus»

(der «in Afrika» nicht ein
«Ideal» - wie «bei uns» -, sondern
ein «Schimpfwort» sei): das zeigt

schon ein flüchtiger Blick auf jede
beliebige moderne afrikanische
Grossstadt mit ihren zahlreichen
Hochhäusern und prächtigen
Villen, die den Untertitel des Buches
ad absurdum führen. Diese Grossstädte

sind voll von energischen,
zielstrebigen Unternehmern, die
sich durch den angeblichen «To-
talitarismus» der Hexerei nicht
davon abhalten lassen, grosse
Vermögen anzuhäufen. Ich traue
mir im Gegensatz zu Signer kein
Urteil darüber zu, ob Villen in
Afrika «selten ehrlicher Arbeit zu
verdanken» sind, und ob «Schwerarbeit

(in Afrika)... nur ausnahmsweise

zu einem Mercedes führt»;
man könnte allerdings vermuten,
dass das für einen Kontrast zu
«uns» vielleicht doch weniger
hergibt, als Signer insinuiert. Auf
jeden Fall waren afrikanische
Gesellschaften in den letzten 50

Jahren gerade durch ihre hohe
soziale Mobilität ausgezeichnet,
eine empirische Tatsache, an der
Signers These ebenso scheitert wie
an der schon in vielen «traditionellen»

afrikanischen Gesellschaften,

aber auch in der Gegenwart
bewunderten Sozialfigur des self-
made man, der sich mit Energie und
Zielstrebigkeit über soziale
Konventionen hinwegsetzt und zu
sozialem Erfolg kommt.

Dass ein Autor ein gescheitertes
wissenschaftliches Unternehmen
durch Argumentationen rationalisiert,

die man im besten Fall als
kulturalistisch-essentialisierend
(«Neugier und Wissensdurst sind
für Afrikaner eher etwas Untypisches»),

im schlimmsten Falle als

pathologisierend («gierige
Wünsche», «oral-agressive Tönung»,
«pervertiertes Verhältnis von Eigen
und Nicht-Eigen», die Reihe der
Zitate Hesse sich verlängern), wenn
nicht als rassistisch bezeichnen
muss, ist schlimm genug. Es
erstaunt auch eigentlich nicht, dass
dieses Buch mit seiner simpel ge¬

strickten Argumentation in einigen
Feuilletons hochgejubelt wurde
(ein anonymer Rezensent in der
Neuen Züricher Zeitung sprach
gar von einem «Schlüsselbuch» für
das Verständnis Afrikas). Das liegt
zum einen daran, dass gerade in
den Kulturwissenschaften der
Transfer von Forschungsergebnissen

in die Medien in höchstem
Masse von persönlichen Beziehungen

(wie «in Afrika»?) abhängt.
Zum anderen bedient das Buch
auch hervorragend in der
Öffentlichkeit weitverbreitete Klischees
über Afrika. Wenn die Medien von
Ethnologen etwas über Afrika wissen

wollen, dann interessiert sie -
neben dem Thema Armut - vor

allem das Exotische: je abstruser,
desto besser. Man ist allerdings
zumindest etwas verwundert
darüber, dass keinem der Rezensenten

in den Feuilletons aufgefallen
ist, dass das Buch auch handwerklich

schlecht gemacht ist: es ist
höchst unstrukturiert und mit
seinen zahllosen langatmigen
Beschreibungen und in seiner
Überlänge kaum lesbar. Dem
herausgebenden Peter Hammer-
Verlag kann man getrost in erster
Linie wirtschaftliche Interessen
unterstellen; seriöser erscheint der
Verlag durch diese Veröffentlichung

allerdings nicht. Der
eigentliche Skandal liegt jedoch
darin, dass dieses Buch vom
Schweizerischen Nationalfonds
zur Förderung der wissenschaftlichen

Forschung subventioniert
wurde.

203



RECHERCHES EN COURS

David Signer oder wie
der Michel Leiris der

Postmoderne das schlechte

Gewissen beruhigt

Jürg von Ins
Institut für Sozialanthropologie, Universität

Bern

Mit seiner jüngsten Publikation
ist dem Zürcher Ethnologen David
Signer zweifellos ein Treffer gelungen.

Die Neue Zürcher Zeitung vom
31. Dezember 2004 spricht von
einem Schlüsselwerk, das «Zutritt
zu bisher Verschlossenem» erlaubt.
Das sind Töne, die dieses Blatt nur
selten anschlägt. Ironie des Schicksals:

Ökonomie der Hexerei ist
Signers Habilitationsschrift, die an der
Universität Zürich abgelehnt wurde.

Da walten enorme Differenzen,
was die Kriterien der Beurteilung
betrifft. Signer hat sich in der Folge
von der Akademie abgewendet,
um sich der ökonomischen Praxis
zu widmen. Als Wissenschaftsredaktor

der Weltwoche weiss er
längst, wie man spannend schreibt

- zu spannend vielleicht für die
Akademie, aber der Markt und die
Medien wissen das zu schätzen.
Ich gebe eine Kostprobe: «Ende
März sass ich - mit meiner Freundin

Nadja - wieder unter den
Hirschköpfen. Dieses Mal war
Clémentine da. Sie arbeitete noch in
ihrem Behandlungszimmer. Im
Innenhof sassen mehrere Patientinnen.

Der halbwüchsige Sohn von
Roger (aus erster Ehe) legte ein
Video für mich ein. Auf dem
Glastischchen stand eine Vase mit
Stoffblumen, die so frisch aussahen wie
echte. Alles war sauber, aufgeräumt,

sorgfältig arrangiert.»
Sorgfältig arrangiert ist auch

Signers Text - eines der wenigen
Stücke ethnologischer Fachlite¬

ratur, die sich auch als Ferienlektüre

eignen: kein Handschweiss,
keine Magenreaktion, kein Tick im
Augenlid - nein: bestes Lesevergnügen.

Und nun sagte Lao Tse

wohl: «Schönredner ist nicht gut,
Gutredner ist nicht schön». Aber
hatte er Recht? Muss man denn
wirklich hässlich sein und holprig
schreiben, um akademischen
Erfolg zu verdienen?

Signer beweist das Gegenteil.
Mit leichter Hand präsentiert er
Geschichten um Neid und Reichtum,

Krankheit und Heilung,
Ohnmacht und Macht, wie er sie im
Zug seiner langjährigen Feldforschung

zur Hexerei in Westafrika
selbst erlebt hat. Féticheurs, Hexen
und Klienten kommen im
Originalton zu Wort. Die wissenschaftliche

Abstützung wird im präzisen
Anmerkungsapparat mitgeliefert.
Signer schreibt in dieser gelungenen

Doppelschichtigkeit des Textes
auf hohem Niveau jene essayistische

Ethnologie fort, deren Begründer

Michel Leiris ist. Doch wie
verschieden sind die Afrikabilder,
die beide Autoren entwerfen!
Leiris Phantome Afrique ist ein
flammender Protest gegen die Ausbeutung

Afrikas durch die Franzosen.

Signer hingegen löst eben diesen
(Selbst)Vorwurf an die Europäer
auf, indem er die wirtschaftliche
Rückständigkeit des Kontinents
auf den spezifisch afrikanischen
Glauben an Hexerei zurückführt.

Signer lässt sich den Mechanismus

zunächst von Abou erklären,
einem Mann, der in Bouaké eine
Telefonkabine bedient. Abou
nimmt das Fazit vorweg: «Es ist
besser nicht zu arbeiten, als zu
arbeiten». Wer nämlich arbeitet
und Geld verdient, hat einen stetig
wachsenden Kreis familiärer
Bittsteller am Hals. Alle wollen Geld.
Arbeiten ist sinnlos, weil für
Kapitalbildung und Investitionen ohnehin

nichts übrig bleibt. Und wenn
nun jemand dem Teufelskreis ent¬

kommen will und sich weigert,
sein Einkommen mit allen Kusins
und petit frères zu teilen? Da eben,
schreibt Signer, kommt Hexenangst

als soziales Druckmittel ins
Spiel. Er zitiert das senegalesische
Sprichwort: «Wenn ich nicht dein
Geld fressen kann, fresse ich dich.»

Der Hexenglaube gewinnt in
Signers Deutung die soziale Funktion,

das System der Grossfamilie,
dessen Ökonomie auf Solidarität
beruht, gegen die Verlockungen
des freien Wettbewerbs und der
Kapitalbildung zu verteidigen.
Gewinner sind dabei die
afrikanischen Patrons und
Familienoberhäupter, deren Position im
wesentlichen auch als Vorlage für
das Selbstverständnis afrikanischer
Politiker dient. «Die Vorwürfe, die
ein gekränktes Afrika den geizigen

Europäern macht, wären dann
also nur ein Spezialfall der
innerafrikanischen Anspruchshaltung

an den Patron.»
Der Versuch, Hexerei vor

ökonomischem Hintergrund zu deuten,

ist nicht neu. So hat z.B. Hans
Debrunner den von Signer
dokumentierten Zusammenhang von
Neid und Armut schon 1959 in
seiner brillianten Studie über Hexerei
in Ghana herausgestellt. Auch er
wusste, dass Hexerei, wie Signer
formuliert, «vor allem in der
Konfrontation von zwei Sozial- und
Normensystemen virulent wird»,
nur verteilte er die Rollen aus
seiner Anschauung als Missionar
anders: Der westafrikanische
Hexenglaube geht nach Debrunners
These auf den Eingriff der
europäischen Kolonisatoren, insbesondere

auf das börsengebundene
Geschäft mit Kakaobohnen zurück.
Die Broker machten die Bauern
durch Vorschusszahlungen von
sich abhängig, was Debrunner als
Erbstück aus der Zeit des
Sklavenhandels brandmarkt. Für die
Ghanaer gewann Geld in dieser
Situation magische Qualität. Die

204



Engländer kamen, arbeiteten wenig

und wurden doch immer
reicher. Aus ghanaischer Perspektive
wurde klar: Es besteht kein
Zusammenhang zwischen Arbeit und
Geld. Wer dem Elend entkommen
will, muss den Anschluss an das

magische System der Fremden
schaffen; muss sich in Hexerei
einarbeiten und - wie die Weissen -
über Leichen gehen.

Hexerei wäre demnach eine
symbolische Darstellung des
ausbeuterischen Systems, die es

ermöglicht, wenigstens rituell zu
reagieren und so mit der
fremdbestimmten Not besser zurecht zu
kommen. Vor allem aber ist der
Hexenglaube in dieser Deutung
kein altes afrikanisches Traditionsgut,

sondern ein neu entwickeltes
System von Coping-Strategien. Für
Debrunner schafft Armut den Neid
und die Hexerei; für Signer schaffen

Neid und Hexerei die Armut.
Und dann gibt die Formulierung,

dass Hexerei vor allem «in
der Konfrontation von zwei Sozial-
und Normensystemen virulent
wird», zum weiteren Nachdenken
Anlass. Im afrikanischen Kontext
kann es sich nur um die Konfrontation

missionarischer bzw.
kolonialer und autochthoner Sozial-
und Normensysteme handeln.
Wenn dies gilt, geht die Eskalation
der Hexenangst im Afrika des 20.

Jahrhunderts unmittelbar auf
europäische Einflüsse zurück. Mit der
einfachen Formel «Afrika ist selber
schuld», die Signer in die Nähe
von Stephen Smith's Négrologie
rückt, wäre dann allerdings nichts

gewesen.
In der Neuen Zürcher Zeitung

vom 7./8. Mai 2005 kommt der
Freiburger Gesellschaftswissenschaftler

Frank Wittmann auf
Signers Arbeit zurück und setzt
sie in Beziehung zu Dani Kouyatés
Spielfilm Sia - der Traum von der

Python. Der Streifen geht den
Gründen der Armut in Burkina

Faso nach und deckt auf, wie die
classe politique des Landes Mythen
instrumentalisiert, um ihre
Machtposition abzusichern. Der Film
erscheint als Illustration zu Smith's
Befund, dass die Energie der Eliten
zur Stabilisierung bestehender
Herrschaftsverhältnisse eingesetzt
wird, was eben jeden Unternehmergeist

lähmt.


	Rezensionen = Comptes rendus

