Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (2005)

Artikel: Quelques figures d'Afro-Brésiliens dans la féte du bumba-meu-boi
Autor: Re, Sandra Carmen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007357

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007357
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ESSAIS EN ANTHROPOLOGIE VISUELLE

Quelques tigures d"Afro-Brésiliens
dans la téte du bumba-meu-boi

Sandra Carmen Re

Dans la deuxieme quinzaine de juin, autour de la
Saint-Jean, une multitude de groupes de bumba-meu-boi
venus des quatre coins du Maranh&o, au nord du
Brésil, convergent vers Sdo Luis dans le but de présen-
ter a un large public leurs costumes richement décorés
de plumes et de paillettes, leurs chorégraphies et leurs
musiques. Les journaux locaux et les prospectus touris-
tiques ne manquent pas d’indiquer ces festivités
comme caractéristiques du folklore régional et de
mettre en valeur les cotés esthétiques de ces danses
spectaculaires qui se déroulent une fois la nuit tombée
sur des places publiques des différents quartiers de la
ville, aménagées pour la circonstance.

Autrefois le bumba-meu-boi avait lieu essentielle-
ment dans un esprit de reconnaissance manifestée a
Saint-Jean (boi de promessa), que 1'on remerciait par la
féte pour une grace concédée (Michol de Carvalho
1995: 65-92); actuellement ce type de rassemblement
tend a devenir une représentation théatrale d’un genre
plus récréatif, qui se joue de plus en plus souvent
contre un cachet en argent (boi de apresentagio). Une
adaptation des fétes populaires a donc lieu, portant
vers un style de communication plus moderne, urbain
et occidentalisé (Marques 1999: 178-199), ou il est
question de mettre en valeur des performances talen-
tueuses de la part d’exécutants dont les qualités d’in-
terprétation sont magnifiées.

C’est depuis le début des années 1990 que les Afro-
Brésiliens du village de Sdo Cristévdo, pres de Viana,
se sont mobilisés, grace a 'appui d'un certain nombre
de personnalités influentes, en vue de transformer
leur dévotion ancestrale a Saint Jean en un ambitieux
projet: devenir un véritable ensemble folklorique
pouvant répondre aux invitations a s’exhiber en ville.
C’est ainsi que ces personnes vivant d’ordinaire tres
modestement d’une agriculture de subsistance, de la

TSANTSA 10.2005

cueillette, la chasse et la péche, dans une zone rurale
difficile d’acces, forment le groupe «Boi Nossa Unido
de Sdo Cristévdo», diment enregistré comme tel
aupres du Département des affaires culturelles, et
peuvent se prévaloir de réaliser annuellement une
tournée artistique d’environ une semaine, dont les
frais sont couverts par la rémunération obtenue. Envi-
ron un tiers des habitants du village se déplace alors
vers Sao Luis, a 210 kilometres de 1a. Etant en contact
avec cette population depuis 1997, j'ai accompagné
trois tournées du bumba-meu-boi, en 1998, 2000 et 2003,
prenant de nombreuses photos des cent trente a cent
cinquante figurants impliqués, dans différents lieux,
non seulement durant les représentations elles-mémes,
mais aussi durant les temps d’attente ou les trajets. La
photographie est un instrument de 'enquéte de terrain
sur lequel il s"agit réfléchir. Elle est bien sr un moyen
de produire des données. Mais elle est aussi une possi-
bilité pour Iethnologue de se donner une contenance
et de vaincre sa timidité, quand il-elle se trouve pris-e
dans des situations nouvelles, inattendues, excep-
tionnelles. Ainsi, lors de ces nuits trépidantes de la
Saint-Jean et des trajets, le souci de pouvoir réaliser de
belles prises de vues m’a permis de motiver mes allées
et venues dans I'espace en donnant un sens a ma pré-
sence en tant qu’observatrice, puisque j'ai préféré ne
pas prendre part a la danse moi-méme, malgré les
invitations qui m’ont souvent été lancées.

Le bumba-meu-boi est une sorte de théatre dansé
et chanté, inspiré d’'un récit légendaire qui relate le vol
d’un beeuf (boi) par un homme pauvre (pai Francisco)
qui voulait en donner la viande a sa femme enceinte
(Catirina) pour satisfaire ses envies. Le nom de la
féte, bumba-meu-boi, vient de 1'effigie de cet animal
qui, symbolisant la vitalité et la force de la nature, se
trouve au centre de la scéne, tournoyant et se balan-

135



¢ant (photo 2). Autour de lui se meuvent différentes
figures dont il est possible de voir, dans ces images,
I'adaptation faite par les Afro-Brésiliens de Sao Cris-
tévao: dans la premiére zone de proximité des vachers
enfants (vaqueiros, photos 7, 8) et des jeunes cavaliers
sur des montures fictives; dans 1'espace intermédiaire,
des figures d’ Amérindiennes (indias) vétues tres lége-
rement de costumes en plumes (photos 12) ainsi que
les hautes silhouettes des cazumbds (photos 9, 11),
personnages masqués portant de longs manteaux et
des coiffes richement décorées. Le cercle extérieur est
formé par le cordon des vachers adultes, hommes et
femmes en guétre, souliers fermés et costumes brodés
de perles et de brillants, chargés d’énormes chapeaux
a plumes d’émeu (photos 3, 4, 5, 7). Dansant dans la
méme ligne, on trouve aussi des caboclos de pena (pho-
tos 10) avec des chapeaux en forme de palmier qu’ils
font bouger grace a des balancements d’épaule carac-
téristiques. En 2003, la figure du cacique a été intro-
duite: celle d'un chef indien pratiquement a torse nu,
maniant un baton qui symbolise son pouvoir.

Les distinctions les plus couramment utilisées pour
différencier les groupes de bumba-meu-boi tiennent
compte du type d’instruments: certaines formations
ont un orchestre de cuivres, qui rend le ton plus euro-
péen, dans d’autres la présence des tambours accentue
le coté africain, enfin les tambourins et les claves
(matrdcas) procurent a la musique des consonances
plus typiquement amérindiennes (Azevedo Neto 1997:
29-54). La compagnie des Afro-Brésiliens de Sao
Cristéovao mélange les deux derniers genres: les mor-
ceaux musicaux commencent toujours en douceur,
par les battements de claves des vachers hommes
dont le mouvement tres intériorisé, sous les gros cha-
peaux, donne l'impression qu’ils se servent de leur
corps comme d’une caisse de résonance. Au bout d'un
moment survient la voix d"un soliste, souvent ampli-
fiée par un micro, qui envoie la premiere strophe,
reprise par I’ensemble des participants, répétée deux
ou trois fois avant 'entrée en force d’une batterie
d’une trentaine de tambours de toutes dimensions
(photos 6), faisant monter la tension. Tous ceux qui le
peuvent chantent. Le bruissement du hochet métal-
lique (maracd) secoué par les femmes en habit de
vacher est censé convoquer des esprits des eaux (Mae
d’Agua) a la danse. Les cazumbd frappent un rythme
syncopé sur une cloche, décalé par rapport a celui
des claves. Un coordinateur donne l'indication de la
fin d’un morceau par un signal spécial au sifflet.

Tant d’'images spectaculaires des fétes brésiliennes
ont déja déferlé dans les médias qu’il est difficile de ne
pas surenchérir en apportant, encore une fois, une
illustration de la surprenante beauté d'un spectacle

BILD-ESSAYS

exotique. Néanmoins en vue de dépasser la vision
stéréotypée qui montre les figurants comme sortis
d’un monde insondable, jai choisi des photographies
permettant d’attirer I'attention sur des éléments plus
concrets. Envisager la publication d’une série de
photos sur le méme théeme m’a permis de varier les
plans et de mettre en évidence des cheminements
spatio-temporels, a commencer par la représentation
visuelle de scenes se déroulant en marge du spectacle
lui-méme, la ot la fantaisie n’a pas tous les droits et la
créativité se heurte & de nombreuses limites. Ainsi,
la photo 1, illustrant I’aventure que constitue le trans-
fert de ce groupe devant joindre la capitale avec tous
les costumes et le matériel scénique, indique que le
village des Afro-Brésiliens est situé aux confins d'une
vaste étendue de foréts de palmiers, au bord d'un lac
atteignant son niveau culminant en cette période de
I’année, qui est celle de la fin d"une saison des pluies
ayant duré six mois. Puisqu’aucun des habitants du
lieu ne possede d’automobile privée ou d’embarcation
a moteur, des transports collectifs sont affrétés pour la
circonstance: autocars, bus urbains et bateaux. On
suppose un cheminement aussi en voyant les photos
13 et 14, ot les artistes a peine sortis de scéne sont dans
un état second, entre la fatigue et la joie.

Sachant que plusieurs générations d’un méme
groupe de parenté sont concernées par la prépara-
tion et la réalisation de cette forme d’amusement
(brincadeira), ces images permettent aussi d’appré-
hender la dimension visuelle d'une forme de compli-
cité en famille, entre gens qui se trouvent en situation
d’interconnaissance profonde. Les plus jeunes dansent
dans la méme formation que leurs parents, grands-
parents, oncles ou cousins. Invisibles et donc non
saisissables par la photographie, mais pourtant réels,
les liens de consanguinité et d’alliance constituent un
phénomene marquant I’ambiance générale. La féte
constitue a la fois I'expression d'une dévotion religieu-
se, une représentation théatrale et une réunion de
famille. En effet, grace au déplacement vers la ville, des
possibilités de rencontre ont lieu avec la parenté dis-
persée en milieu urbain, ce qui constitue une réjouis-
sance attendue de part et d’autre. Le bumba-meu-boi
dans sa version modernisée est donc aussi une démar-
che qui renforce la conscience du lien social, consti-
tuant pour ce groupe une occasion de mettre en valeur
sa cohésion, ses potentialités ainsi que sa spécificité en
tant que collectivité revendiquant des racines afri-
caines, au Brésil.

Le flou qui apparaft dans ces images de féte n’est
pas un manque de précision di a une erreur techni-
que, mais il est pour moi une maniere de mettre en
évidence certains états d’ame qui me semblent étre

136



exprimés par les figurants impliqués. Dans ce péri-
metre dansant ot tout mouvement semble étre magi-
que et contagieux, étant donné la virulence anormale
des forces en présence, je considere que le flou de
certains objets ayant «perdu» leurs contours est I'indi-
cateur d’une participation mystique a I’événement
par les protagonistes. Les photographies 3 et 6 mon-
trent des gens qui se trouvent bizarrement comme en
suspens dans une espece de féerie ou tout bouge, tout
fuit. Dans cette atmosphere électrisée, nourrie du
vacarme des sonorités multiples, paradoxalement, les
artistes ont l'air silencieux, comme pour mieux se
laisser habiter par les muses inspiratrices. Les zones de
flou révelent ainsi a mon sens la «densité des flotte-
ments», le surplus de mouvements diffus, les dyna-
mismes polyphoniques, les phénomeénes vibratoires
multidirectionnels pouvant envelopper musiciens et
danseurs et les dépasser. Certains éléments d’arriere-
plan, invisibles a I'ceil nu mais pourtant actifs, parvien-
draient ainsi a exercer une influence pénétrante sur les
personnes dont le visage apparait au premier plan, en
bousculant leurs traits, en faisant éclater leurs rigidités;
ceci se traduit visuellement comme un fondu entre
leur figure et le fond. Ainsi les perméabilités d'un
sujet conscient et les distinctions qui le constituent
en temps normal comme individu détaché se trouvent
exaspérées par l'effervescence tous azimuts du milieu.
On trouve des flottements de plus faible intensité
dans les photos 8 et 13.

Ce regard porté sur le flou, en tant que zone sen-
sible de I'image, permet de comprendre une fagon
d’étre et de penser caractéristique de la société commu-
nautaire des Afro-Brésiliens. L'évolution du beeuf
dansant au milieu de l'espace scénique, loin de ne
représenter qu'un simple prétexte ludique, constitue
véritablement le support visuel d'une série d’élabo-
rations culturelles véhiculées par une tradition orale
vivante, des significations fondamentales concernant
les mysteres de la vie au sens large, en tant que dyna-
misme des instincts. Sur la scéne comme dans la vie
réelle dans l'espace villageois, il est question de gérer
les foisonnements d’énergie qui, dans le cadre fixé,
pourront exploser sous forme de créativité improvisée,
mais a certaines conditions!. Dans les activités de la vie
courante comme au théatre, le jeu individuel des parti-
cipants s’ajuste par tdtonnements au mouvement
d’ensemble, a partir d’une pulsation rythmique, d'un
signal de départ et de quelques mouvements esquissés
par des leaders.

Le style des Afro-Brésiliens est certainement forgé
a partir d'une forme dévotionnelle de la féte, une
série de rites réalisés au village durant la saison seche,
entre juin et novembre, selon un calendrier annuel

ESSAIS EN ANTHROPOLOGIE VISUELLE

cyclique qui prévoit des célébrations allant du «bapteé-
me» du beeuf a sa mise a mort et son dépecage. Mais
ces rituels n’ont pas toujours été pratiqués sous la
méme forme, ni Chaque année; la tradition ancestrale
a laquelle on se réfere ici n’est donc pas un protocole
immuable, mais plutdt constituée de savoirs diffus,
réactualisés périodiquement, dernierement en fonction
de I'objectif de créer un impact sur le public urbain.
Ainsi le groupe de Sdo Cristévdo s’inscrit dans un
vaste mouvement néo-traditionnaliste dans lequel se
fondent diverses tendances.

Bibliographie

AZEVEDO NETO Américo

1997 (1983). Bumba-meu-boi no Maranhdo. Sdo Luis: Alumar
(Colecdo Documentos Maranhenses, 15).

MARQUES Ester

1999. Midia e experiéncia estética na cultura popular. O caso do
Bumba-meu-boi. Sao Luis: Imprensa Universitaria.

MicHoL DE CARVALHO Maria Pinho

1995. Matracas que desafiam o tempo: é o Bumba-meu-boi do
Maranhdo. Um estudo da tradicido/modernidade na cultura
popular. Sdo Luis: [s.n.].

Auteure

Sandra Carmen Re a suivi une formation en ethno-
logie a I'Université de Neuchatel, complétée par un
dipléme post-grade, et y est inscrite comme docto-
rante. Elle a collecté des données au Brésil, dans 1'Etat
du Maranhéo, sur une période d’environ deux ans, en
vue de rédiger une thése sur les conceptions tradition-
nelles de I'éducation, visant a mettre en perspective,
dans une démarche interdisciplinaire et autoréflexive,
son expérience de plusieurs années d’activité profes-
sionnelle dans I'enseignement primaire. Elle a en outre
travaillé a une enquéte approfondie sur les artisans
chaisiers de Vénétie qui a été 1'objet d’une publication
en 2001 (Institut d’ethnologie de Neuchétel).

Rue Reimann 15, CH-2504 Bienne
scarm@freesurf.ch

1 Parmi la centaine de confréries de bumba-meu-boi qui se partagent
la vedette en juin dans la capitale, toutes ne fonctionnent pas sur le
principe de I'improvisation, en particulier les ensembles composés
de personnes jeunes et non apparentées, mieux scolarisées et davan-
tage empreintes du mode de vie urbain.

137



1. Le départ pour Sdo Jodo dos Patos, a
800 kilometres, ot le groupe va se présen-
ter dans une foire agricole. Au premier
plan Domingo Jodo, portant son chapeau
de vacher dans une espece de housse.
Derriere on apergoit un tambour, tandis
que dans le grand carton se trouvent le
masque et la coiffe d'un cazumbd. Le 6
mai 2000 a Sao Cristévao (MA, Brésil).



2.Jodo Souza, danseur de bumba-meu-
boi, jouant des claves (matrdcas) sur la
place aménagée de Praia Grande, dans le
centre historique. Le 27 juin 2000 a Sao
Luis (MA, Brésil).



3. Dans le quartier de Liberdade, a Sdo
Luis, la capitale du Maranhao, ville
comptant plus de 900’000 habitants, le
boeuf est entré dans la danse, actionné
par Chégas. En arriere plan le public et la
porteuse de saint, Rosa, qui fait partie du
groupe des Afro-Brésiliens. Le 26 juin
2000.




4. Représentation a «Lagoa da Jansen»,
dans le quartier chic de Renascenca. En
arriere plan le public, des panneaux publi-
citaires et des cabanes ot se restaurer. Le
29 juin 2003 a Sao Luis (MA, Brésil).



5. Deux Afro-Brésiliennes, Neide et
Sabina, dansent avec le hochet métallique
caractéristique (maracd) dans le quartier
de Madredeus. Le 27 juin 2000 a Sao Luis
(MA, Brésil).




6. José Alberto, un percussionniste
dans le mouvement d’ensemble, sur la
place aménagée du quartier de Vinhais. Le
25 juin 2000 a Sao Luis (MA, Brésil).



7. Quatre gargons habillés en vachers,
munis du baton «magique» (vara) permet-
tant de diriger le beeuf. Le 25 juin 2000 a
Sao Luis, sur la place aménagée du IPEM,
dans le quartier de Calhau (MA, Brésil).




8. Les enfants vachers en action dans le
quartier de Madredeus, a droite on devine
le beeuf, de dos, penché. Le 27 juin 2000 a
Sao Luis (MA, Brésil).



9. Le cazumbd de Laurindo, tenant une
cloche dans la main gauche, le 24 juillet
1998 a Sao Cristévao (Viana, MA, Brésil).




10. Lucides en pleine féerie? Luis et
José Maria incarnent des caboclos de pena
au chapeau en forme de palmier. Le 27
juin 2000 a Praia Grande, Sdo Luis (MA,
Brésil).



11. Deux cazumbds, celui de Jodo au
premier plan et de José Teodoro au second
plan, le 25 juin 2000 sur la place aménagée
du IPEM, a Sao Luis (MA, Brésil).

1

(LA REN




12. Des jeunes Afro-Brésiliennes, en
habit d’Amérindiennes. Au premier plan,
Maria Raimunda marchant avec une
bougie, lors de la célébration du rituel du
guarnicer, out le groupe s’active a réveiller
le beeuf et a I'animer. Le 24 juillet 1998 a
Sao Cristovao (Viana MA, Brésil).



13. Quelques cousins du groupe des
percussionnistes en train de s’attarder un
peu dans I'un des deux bus transportant
le groupe de bumba-meu-boi d"une place a
I'autre au cours d'une méme soirée. Au
premier plan Carlos, un des freres plus
jeunes du percussionniste de la photo 6.
Le 27 juin 2000 a Sao Luis (MA, Brésil).




14. Le couple au premier plan, Sebas-
tiana et Ovidio, participent a la tournée
avec quelques-uns de leurs 11 enfants,
notamment le jeune homme debout a
gauche de la photo 13 et l'indienne que
I’on voit de profil, avec un bras replié, a
droite de la photo 12. Le 27 juin 2000 a Sao
Luis (MA, Brésil).



	Quelques figures d'Afro-Brésiliens dans la fête du bumba-meu-boi

