
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (2005)

Artikel: Quelques figures d'Afro-Brésiliens dans la fête du bumba-meu-boi

Autor: Re, Sandra Carmen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007357

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007357
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ESSAIS EN ANTHROPOLOGIE VISUELLE

Quelques figures d'Afro-Brésiliens
dans la fête du bumba-meu-boi

Sandra Carmen Re

Dans la deuxième quinzaine de juin, autour de la
Saint-Jean, une multitude de groupes de bumba-meu-boi

venus des quatre coins du Maranhâo, au nord du
Brésil, convergent vers Sào Luis dans le but de présenter

à un large public leurs costumes richement décorés
de plumes et de paillettes, leurs chorégraphies et leurs
musiques. Les journaux locaux et les prospectus
touristiques ne manquent pas d'indiquer ces festivités
comme caractéristiques du folklore régional et de
mettre en valeur les côtés esthétiques de ces danses

spectaculaires qui se déroulent une fois la nuit tombée

sur des places publiques des différents quartiers de la

ville, aménagées pour la circonstance.
Autrefois le bumba-meu-boi avait lieu essentiellement

dans un esprit de reconnaissance manifestée à

Saint-Jean (boi de promessa), que l'on remerciait par la
fête pour une grâce concédée (Michol de Carvalho
1995: 65-92); actuellement ce type de rassemblement
tend à devenir une représentation théâtrale d'un genre
plus récréatif, qui se joue de plus en plus souvent
contre un cachet en argent (boi de apresentaçâo). Une
adaptation des fêtes populaires a donc lieu, portant
vers un style de communication plus moderne, urbain
et occidentalisé (Marques 1999: 178-199), où il est
question de mettre en valeur des performances
talentueuses de la part d'exécutants dont les qualités
d'interprétation sont magnifiées.

C'est depuis le début des années 1990 que les Afro-
Brésiliens du village de Sâo Cristovâo, près de Viana,
se sont mobilisés, grâce à l'appui d'un certain nombre
de personnalités influentes, en vue de transformer
leur dévotion ancestrale à Saint Jean en un ambitieux
projet: devenir un véritable ensemble folklorique
pouvant répondre aux invitations à s'exhiber en ville.
C'est ainsi que ces personnes vivant d'ordinaire très
modestement d'une agriculture de subsistance, de la

cueillette, la chasse et la pêche, dans une zone rurale
difficile d'accès, forment le groupe «Boi Nossa Uniào
de Sào Cristovâo», dûment enregistré comme tel
auprès du Département des affaires culturelles, et

peuvent se prévaloir de réaliser annuellement une
tournée artistique d'environ une semaine, dont les
frais sont couverts par la rémunération obtenue. Environ

un tiers des habitants du village se déplace alors
vers Sâo Luis, à 210 kilomètres de là. Etant en contact
avec cette population depuis 1997, j'ai accompagné
trois tournées du bumba-meu-boi, en 1998, 2000 et 2003,

prenant de nombreuses photos des cent trente à cent
cinquante figurants impliqués, dans différents lieux,
non seulement durant les représentations elles-mêmes,
mais aussi durant les temps d'attente ou les trajets. La
photographie est un instrument de l'enquête de terrain
sur lequel il s'agit réfléchir. Elle est bien sûr un moyen
de produire des données. Mais elle est aussi une possibilité

pour l'ethnologue de se donner une contenance
et de vaincre sa timidité, quand il-elle se trouve pris-e
dans des situations nouvelles, inattendues,
exceptionnelles. Ainsi, lors de ces nuits trépidantes de la
Saint-Jean et des trajets, le souci de pouvoir réaliser de
belles prises de vues m'a permis de motiver mes allées
et venues dans l'espace en donnant un sens à ma
présence en tant qu'observatrice, puisque j'ai préféré ne

pas prendre part à la danse moi-même, malgré les
invitations qui m'ont souvent été lancées.

Le bumba-meu-boi est une sorte de théâtre dansé
et chanté, inspiré d'un récit légendaire qui relate le vol
d'un bœuf (boi) par un homme pauvre (pai Francisco)
qui voulait en donner la viande à sa femme enceinte
(Catirina) pour satisfaire ses envies. Le nom de la
fête, bumba-meu-boi, vient de l'effigie de cet animal
qui, symbolisant la vitalité et la force de la nature, se

trouve au centre de la scène, tournoyant et se balan-

135



BILD-ESSAYS

çant (photo 2). Autour de lui se meuvent différentes
figures dont il est possible de voir, dans ces images,
l'adaptation faite par les Afro-Brésiliens de Sâo Cris-
tovào: dans la première zone de proximité des vachers
enfants (vaqueiros, photos 7, 8) et des jeunes cavaliers
sur des montures fictives; dans l'espace intermédiaire,
des figures d'Amérindiennes (indias) vêtues très
légèrement de costumes en plumes (photos 12) ainsi que
les hautes silhouettes des cazumbâs (photos 9, 11),

personnages masqués portant de longs manteaux et
des coiffes richement décorées. Le cercle extérieur est
formé par le cordon des vachers adultes, hommes et
femmes en guêtre, souliers fermés et costumes brodés
de perles et de brillants, chargés d'énormes chapeaux
à plumes d'émeu (photos 3, 4, 5, 7). Dansant dans la
même ligne, on trouve aussi des caboclos de pena (photos

10) avec des chapeaux en forme de palmier qu'ils
font bouger grâce à des balancements d'épaule
caractéristiques. En 2003, la figure du cacique a été
introduite: celle d'un chef indien pratiquement à torse nu,
maniant un bâton qui symbolise son pouvoir.

Les distinctions les plus couramment utilisées pour
différencier les groupes de bumba-meu-boi tiennent
compte du type d'instruments: certaines formations
ont un orchestre de cuivres, qui rend le ton plus
européen, dans d'autres la présence des tambours accentue
le côté africain, enfin les tambourins et les claves
(matrdcas) procurent à la musique des consonances
plus typiquement amérindiennes (Azevedo Neto 1997:

29-54). La compagnie des Afro-Brésiliens de Sâo
Cristovào mélange les deux derniers genres: les
morceaux musicaux commencent toujours en douceur,

par les battements de claves des vachers hommes
dont le mouvement très intériorisé, sous les gros
chapeaux, donne l'impression qu'ils se servent de leur
corps comme d'une caisse de résonance. Au bout d'un
moment survient la voix d'un soliste, souvent amplifiée

par un micro, qui envoie la première strophe,
reprise par l'ensemble des participants, répétée deux
ou trois fois avant l'entrée en force d'une batterie
d'une trentaine de tambours de toutes dimensions
(photos 6), faisant monter la tension. Tous ceux qui le

peuvent chantent. Le bruissement du hochet métallique

(maracâ) secoué par les femmes en habit de
vacher est censé convoquer des esprits des eaux (Màe

d'Agua) à la danse. Les cazumbâ frappent un rythme
syncopé sur une cloche, décalé par rapport à celui
des claves. Un coordinateur donne l'indication de la
fin d'un morceau par un signal spécial au sifflet.

Tant d'images spectaculaires des fêtes brésiliennes
ont déjà déferlé dans les médias qu'il est difficile de ne

pas surenchérir en apportant, encore une fois, une
illustration de la surprenante beauté d'un spectacle

exotique. Néanmoins en vue de dépasser la vision
stéréotypée qui montre les figurants comme sortis
d'un monde insondable, j'ai choisi des photographies
permettant d'attirer l'attention sur des éléments plus
concrets. Envisager la publication d'une série de
photos sur le même thème m'a permis de varier les

plans et de mettre en évidence des cheminements
spatio-temporels, à commencer par la représentation
visuelle de scènes se déroulant en marge du spectacle
lui-même, là où la fantaisie n'a pas tous les droits et la
créativité se heurte à de nombreuses limites. Ainsi,
la photo 1, illustrant l'aventure que constitue le transfert

de ce groupe devant joindre la capitale avec tous
les costumes et le matériel scénique, indique que le

village des Afro-Brésiliens est situé aux confins d'une
vaste étendue de forêts de palmiers, au bord d'un lac

atteignant son niveau culminant en cette période de
Tannée, qui est celle de la fin d'une saison des pluies
ayant duré six mois. Puisqu'aucun des habitants du
lieu ne possède d'automobile privée ou d'embarcation
à moteur, des transports collectifs sont affrétés pour la
circonstance: autocars, bus urbains et bateaux. On

suppose un cheminement aussi en voyant les photos
13 et 14, où les artistes à peine sortis de scène sont dans

un état second, entre la fatigue et la joie.
Sachant que plusieurs générations d'un même

groupe de parenté sont concernées par la préparation

et la réalisation de cette forme d'amusement
(brincadeira), ces images permettent aussi d'appréhender

la dimension visuelle d'une forme de complicité

en famille, entre gens qui se trouvent en situation
d'interconnaissance profonde. Les plus jeunes dansent
dans la même formation que leurs parents, grands-
parents, oncles ou cousins. Invisibles et donc non
saisissables par la photographie, mais pourtant réels,
les liens de consanguinité et d'alliance constituent un
phénomène marquant l'ambiance générale. La fête
constitue à la fois l'expression d'une dévotion religieuse,

une représentation théâtrale et une réunion de
famille. En effet, grâce au déplacement vers la ville, des

possibilités de rencontre ont lieu avec la parenté
dispersée en milieu urbain, ce qui constitue une réjouissance

attendue de part et d'autre. Le bumba-meu-boi
dans sa version modernisée est donc aussi une démarche

qui renforce la conscience du lien social, constituant

pour ce groupe une occasion de mettre en valeur
sa cohésion, ses potentialités ainsi que sa spécificité en
tant que collectivité revendiquant des racines
africaines, au Brésil.

Le flou qui apparaît dans ces images de fête n'est

pas un manque de précision dû à une erreur technique,

mais il est pour moi une manière de mettre en
évidence certains états d'âme qui me semblent être

136



ESSAIS EN ANTHROPOLOGIE VISUELLE

exprimés par les figurants impliqués. Dans ce
périmètre dansant où tout mouvement semble être magique

et contagieux, étant donné la virulence anormale
des forces en présence, je considère que le flou de
certains objets ayant «perdu» leurs contours est
l'indicateur d'une participation mystique à l'événement

par les protagonistes. Les photographies 3 et 6 montrent

des gens qui se trouvent bizarrement comme en

suspens dans une espèce de féerie où tout bouge, tout
fuit. Dans cette atmosphère électrisée, nourrie du
vacarme des sonorités multiples, paradoxalement, les

artistes ont l'air silencieux, comme pour mieux se
laisser habiter par les muses inspiratrices. Les zones de

flou révèlent ainsi à mon sens la «densité des
flottements», le surplus de mouvements diffus, les dyna-
mismes polyphoniques, les phénomènes vibratoires
multidirectionnels pouvant envelopper musiciens et
danseurs et les dépasser. Certains éléments d'arrière-
plan, invisibles à l'œil nu mais pourtant actifs, parviendraient

ainsi à exercer une influence pénétrante sur les

personnes dont le visage apparaît au premier plan, en
bousculant leurs traits, en faisant éclater leurs rigidités;
ceci se traduit visuellement comme un fondu entre
leur figure et le fond. Ainsi les perméabilités d'un
sujet conscient et les distinctions qui le constituent
en temps normal comme individu détaché se trouvent
exaspérées par l'effervescence tous azimuts du milieu.
On trouve des flottements de plus faible intensité
dans les photos 8 et 13.

Ce regard porté sur le flou, en tant que zone
sensible de l'image, permet de comprendre une façon
d'être et de penser caractéristique de la société
communautaire des Afro-Brésiliens. L'évolution du bœuf
dansant au milieu de l'espace scénique, loin de ne
représenter qu'un simple prétexte ludique, constitue
véritablement le support visuel d'une série d'élabo-
rations culturelles véhiculées par une tradition orale
vivante, des significations fondamentales concernant
les mystères de la vie au sens large, en tant que
dynamisme des instincts. Sur la scène comme dans la vie
réelle dans l'espace villageois, il est question de gérer
les foisonnements d'énergie qui, dans le cadre fixé,
pourront exploser sous forme de créativité improvisée,
mais à certaines conditions1. Dans les activités de la vie
courante comme au théâtre, le jeu individuel des

participants s'ajuste par tâtonnements au mouvement
d'ensemble, à partir d'une pulsation rythmique, d'un
signal de départ et de quelques mouvements esquissés

par des leaders.
Le style des Afro-Brésiliens est certainement forgé

à partir d'une forme dévotionnelle de la fête, une
série de rites réalisés au village durant la saison sèche,

entre juin et novembre, selon un calendrier annuel

cyclique qui prévoit des célébrations allant du «baptême»

du bœuf à sa mise à mort et son dépeçage. Mais
ces rituels n'ont pas toujours été pratiqués sous la
même forme, ni chaque année; la tradition ancestrale
à laquelle on se réfère ici n'est donc pas un protocole
immuable, mais plutôt constituée de savoirs diffus,
réactualisés périodiquement, dernièrement en fonction
de l'objectif de créer un impact sur le public urbain.
Ainsi le groupe de Sâo Cristovâo s'inscrit dans un
vaste mouvement néo-traditionnaliste dans lequel se

fondent diverses tendances.

Bibliographie
Azevedo Neto Américo
1997 (1983). Bumba-meu-boi no Maranhäo. Sâo Luis: Alumar

(Coleçâo Documentos Maranhenses, 15).

Marques Ester
1999. Midia e experiência estética na cultura popular. O caso do

Bumba-meu-boi. Sâo Luis: Imprensa Universitâria.
Michol De Carvalho Maria Pinho
1995. Matracas que desafiam o tempo: é o Bumba-meu-boi do

Maranhäo. Um estudo da tradiçâo/modernidade na cultura
popular. Sâo Luis: [s.n.].

Auteure

Sandra Carmen Re a suivi une formation en ethnologie

à l'Université de Neuchâtel, complétée par un
diplôme post-grade, et y est inscrite comme docto-
rante. Elle a collecté des données au Brésil, dans l'Etat
du Maranhäo, sur une période d'environ deux ans, en
vue de rédiger une thèse sur les conceptions traditionnelles

de l'éducation, visant à mettre en perspective,
dans une démarche interdisciplinaire et autoréflexive,
son expérience de plusieurs années d'activité
professionnelle dans l'enseignement primaire. Elle a en outre
travaillé à une enquête approfondie sur les artisans
chaisiers de Vénétie qui a été l'objet d'une publication
en 2001 (Institut d'ethnologie de Neuchâtel).

Rue Reimann 15, CH-2504 Bienne
scarm@freesurf.ch

1 Parmi la centaine de confréries de bumba-meu-boi qui se partagent
la vedette en juin dans la capitale, toutes ne fonctionnent pas sur le

principe de l'improvisation, en particulier les ensembles composés
de personnes jeunes et non apparentées, mieux scolarisées et davantage

empreintes du mode de vie urbain.

137



1. Le départ pour Sào Joâo dos Patos, à

800 kilomètres, où le groupe va se présenter

dans une foire agricole. Au premier
plan Domingo Joâo, portant son chapeau
de vacher dans une espèce de housse.
Derrière on aperçoit un tambour, tandis

que dans le grand carton se trouvent le

masque et la coiffe d'un cazumbd. Le 6

mai 2000 à Sào Cristovâo (MA, Brésil).



2. Joào Souza, danseur de bumba-meu-

boi, jouant des claves (matrâcas) sur la
place aménagée de Praia Grande, dans le
centre historique. Le 27 juin 2000 à Sâo

Luis (MA, Brésil).



3. Dans le quartier de Liberdade, à Säo

Luis, la capitale du Maranhäo, ville
comptant plus de 900'000 habitants, le
bœuf est entré dans la danse, actionné

par Chagas. En arrière plan le public et la

porteuse de saint, Rosa, qui fait partie du

groupe des Afro-Brésiliens. Le 26 juin
2000.



4. Représentation à «Lagoa da Jansen»,
dans le quartier chic de Renascença. En
arrière plan le public, des panneaux
publicitaires et des cabanes où se restaurer. Le
29 juin 2003 à Sâo Luis (MA, Brésil).



5. Deux Afro-Brésiliennes, Neide et
Sabina, dansent avec le hochet métallique
caractéristique (maracâ) dans le quartier
de Madredeus. Le 27 juin 2000 à Sâo Luis
(MA, Brésil).



6. José Alberto, un percussionniste
dans le mouvement d'ensemble, sur la
place aménagée du quartier de Vinhais. Le
25 juin 2000 à Sào Luis (MA, Brésil).



7. Quatre garçons habillés en vachers,
munis du bâton «magique» (vara) permettant

de diriger le bœuf. Le 25 juin 2000 à

Sào Luis, sur la place aménagée du IPEM,
dans le quartier de Calhau (MA, Brésil).



8. Les enfants vachers en action dans le

quartier de Madredeus, à droite on devine
le bœuf, de dos, penché. Le 27 juin 2000 à

Sâo Luis (MA, Brésil).



9. Le cazumbd de Laurindo, tenant une
cloche dans la main gauche, le 24 juillet
1998 à Sâo Cristovào (Viana, MA, Brésil).



10. Lucides en pleine féerie? Luis et
José Maria incarnent des caboclos de pena
au chapeau en forme de palmier. Le 27

juin 2000 à Praia Grande, Sâo Luis (MA,
Brésil).



11. Deux cazumbâs, celui de Joâo au
premier plan et de José Teodoro au second

plan, le 25 juin 2000 sur la place aménagée
du IPEM, à Sào Luis (MA, Brésil).



12. Des jeunes Afro-Brésiliennes, en
habit d'Amérindiennes. Au premier plan,
Maria Raimunda marchant avec une
bougie, lors de la célébration du rituel du
guarnicer, où le groupe s'active à réveiller
le bœuf et à l'animer. Le 24 juillet 1998 à

Sâo Cristovào (Viana MA, Brésil).



13. Quelques cousins du groupe des

percussionnistes en train de s'attarder un
peu dans l'un des deux bus transportant
le groupe de bumba-meu-boi d'une place à

l'autre au cours d'une même soirée. Au
premier plan Carlos, un des frères plus
jeunes du percussionniste de la photo 6.

Le 27 juin 2000 à Säo Luis (MA, Brésil).



14. Le couple au premier plan, Sebas-

tiana et Ovidio, participent à la tournée
avec quelques-uns de leurs 11 enfants,
notamment le jeune homme debout à

gauche de la photo 13 et l'indienne que
l'on voit de profil, avec un bras replié, à

droite de la photo 12. Le 27 juin 2000 à Sâo

Luis (MA, Brésil).


	Quelques figures d'Afro-Brésiliens dans la fête du bumba-meu-boi

