
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (2005)

Artikel: "Mama lernt Deutsch" : ein Deutschkurs als transkultureller
Übergangsraum

Autor: Kaufmann, Margrit E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007356

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007356
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

«Mama lernt Deutsch»
Ein Deutschkurs als transkultureller Übergangsraum

Margrit E. Kaufmann

«Dann kannst du wie die anderen
Menschen sprechen. Dann kannst du alles
alleine machen. Und dann hast du nie
wieder Angst, Angst mit die Deutschen
sprechen. Dann kannst Du verstand»1. So,

berichtet eine Mutter aus dem Deutschkurs,

habe der zehnjährige Sohn ihr
erklärt, weshalb sie am Deutschkurs in
seiner Schule teilnehmen soll.

Für die Kinder von Migrantinnen ist es

wichtig, dass auch für ihre Eltern Möglichkeiten

bestehen, Deutsch zu lernen. Es

sind besonders die Mütter, die zusätzliche
und adäquate Lernmöglichkeiten brauchen,

denn sie verbringen in der Regel
mehr Zeit mit den Kindern und haben
auch eher mit deren Schularbeiten zu tun.
Da sie vielfach Hausfrauen sind und sich
kaum im öffentlichen Raum bewegen,
kommen sie weniger in Kontakt mit
Deutschen und sprechen teilweise gar
kein Deutsch.

Wie wichtig die Elternarbeit und gerade

die Mütterarbeit2 in «multikulturellen»
Schulen ist und was sie beinhalten kann,
wird im Folgenden exemplarisch gezeigt
anhand von «Mama lernt Deutsch», einem
Deutschkursprojekt für Mütter in
Grundschulen. Dabei möchte ich anhand meiner
eigenen Erfahrungen als Kursleiterin
aufzeigen, dass das Projekt einen
«transkulturellen Übergangsraum» für die
Mütter schaffen kann.

Als in der Schweiz ausgebildete Pri-
marlehrerin und Ethnologin und in

Bremen an der Universität arbeitende
Kulturwissenschaftlerin unterrichte ich
zusätzlich seit zwei Jahren in einer Grundschule

in einem solchen «Mama-lernt-
Deutsch»-Kurs. Dabei erprobe ich neue
Formen des Wissenschafts-Praxis-Trans-
fers. Bei der Arbeit als Deutschlehrerin
sind meine ethnologischen Erfahrungen
und das ethnologisch-kulturwissenschaftliche

Wissen nicht nur hilfreich
sondern grundlegend, um die transkulturelle

Verständigung und Zusammenarbeit

zu ermöglichen und erleichtern.
Zur Veranschaulichung und Begründung

der These, dass der Kurs den
Müttern einen transkulturellen
Übergangsraum oder «Third Space» (Bhabha
1997) bieten kann, führe ich zuerst kurz in
ethnologische und kulturtheoretische
Konzepte zum Übergangsraum ein.
Daraufhin werde ich das Projekt «Mama
lernt Deutsch» und dessen Umsetzung
vorstellen und daran die Bedeutung der
Mütterarbeit für eine multikulturelle
Schule veranschaulichen. Anschließend
verbinde ich das Projekt mit den
theoretischen Konzepten, um schließlich am
vorgestellten Beispiel den Beitrag der
Ethnologie und Kulturwissenschaft für
die Integrationsarbeit zu diskutieren.

1 Vgl. Beaumart 2004;
Lehker 2004, Brunken/
Pajenkamp 2003.

2 Für die Elternarbeit gilt
es zu beachten, dass diese
die Programme nicht als

Belastung, sondern als
Bereicherung empfinden
können und sie in diesem
Sinne selbst mit tragen.
Denn Mütter wie Kinder
sind in ihrem Alltag
bereits sehr ausgelastet
durch die Mehrsprachigkeit

und Bikulturalität.
Die Kinder haben oft
zusätzlichen Unterricht in
der Muttersprache, hinzu
kommt bei Musliminnen
die Koranschulung. Eine
Mutter aus Pakistan
berichtet, dass sie zu Hause
ihre Muttersprache Urdu
und die Schulsprache
Punjabi sprechen, den
Koran in der Koranschule

auf Arabisch lesen,
internationale Kontakte
auf Englisch pflegen und
in der Schule Deutsch
lernen. Sie hat nur ein Kind
und trotzdem ein zeitlich
volles Wochenprogramm.

123



DOSSIER

Transkulturelle
Übergangsräume

In seiner zentralen ethnologischen
Schrift zum Thema Übergänge, die «Über-

gangsriten. Les rites de passage», thematisiert

van Gennep (1981), dass Übergänge
im Lebenszyklus - das Wechseln in einen
neuen sozialen Status und in eine neue
Gruppe - durch Rituale sozial begleitet,
reglementiert und überwacht werden.
Laut Gennep verläuft jeder Übergang,
zum Beispiel die Heirat oder das
Mutterwerden, in drei Phasen: der Zeit der
Trennung, des Zwischen- oder Schwellen-
zustandes und der Wiedereingliederung
in die Gesellschaft. Mittels der sozialen
Einbettung durch Rituale werden die
Subjekte laut Gennep (vg. 1981: 15) von
einer genau definierten Situation in eine
andere ebenso genau definierte Situation
hinüber geführt. Denn die Subjekte gelten
in der Übergangszeit, in der sie nicht
eindeutig klassifiziert werden können, als

für andere und die gesellschaftliche
Ordnung gefährlich und selbst gefährdet
zugleich (vgl. Douglas 1988; Turner 1998).

Während Gennep das Regulative der
Übergangsrituale beschreibt, betont später
Turner (1998), dass die Übergangsrituale
die soziale Gruppe zusammen halten. Er
thematisiert die Liminalität, den
Schwellenzustand, als Zwischenstadium der
Status- und Strukturlosigkeit und zeigt
auf, wie sich darin Formen der Commu-
nitas herausbilden, in der alle vorübergehend

den gleichen Bedingungen
unterstehen und sich als Teil der Gruppe
fühlen.

Wichtig am ethnologischen Zugang
zum Thema Übergangsräume ist die
durch die Ritualtheorien geprägte
Vorstellung, dass es sich bei den Übergängen

um einen Statuswechsel handelt. In
diesem Sinne kann die Migration als
Übergang von einem bisherigen sozialen
Status in der Emigrationsgesellschaft in
einen neuen sozialen Status in der
Immigrationsgesellschaft betrachtet
werden. Idealerweise ließe sich denken,
dass dieser neue Status erreicht wird,
wenn die Integration gelingt. Entspricht

«Integration» demnach einer Art gelungener

Assimilation? Doch gibt es keine
einheitliche soziale Gruppe, die den
Statuswechsel begleitet. Wer gibt den
Migrantinnen Halt für den Statuswechsel?

Was beinhaltet «Integration»?
In den Cultural Studies wird aktuell

ein anderes Konzept von Übergangsräumen

diskutiert. Hier theoretisiert
Bhabha (1997:123ff.) bezogen auf
Diasporaidentitäten «Zwischenräume» als offene

Begegnungsräume, in denen Differenzen
artikuliert, ausgehandelt und geformt
werden. Bhabha beschreibt das Konzept
des «Third Space» als Zwischenraum, in
welchem «intersubjektive und kollektive
Erfahrungen von nationalem Sein (nation-
ness), gemeinschaftlichem Interesse und
kulturellem Wert verhandelt» werden
(ibid.: 124). In diesem Ansatz geht es nicht
um das Schaffen neuer Identitäten und
nicht um Assimilation, sondern um das

Spielen mit Identifizierungen und um ein
Abrücken von Vorstellungen von reinen,
homogenen Kulturen, denen die Subjekte
angehören. Dies wird in den sogenannt
Postkolonialen Theorien mit dem Begriff
kultureller Hybridität (vgl. Bhabha 1997;
Hall 1994, 2004) zu fassen versucht, einem

Konzept, das den Globalisierungsbewegungen

entsprechend die bereits
vorhandene kulturelle Gemischtheit
hervorhebt (vgl. auch Bronfen/ Marius
1997:18). Zu diesen Ansätzen gehört auch
der Begriff der Transkulturalität, denn er
bezieht sich im Gegensatz zu jenen der
Multikulturalität und Interkulturalität
nicht auf ethnische Gruppen und
Identifizierungen sondern auf das Überschreiten
kultureller Zuschreibungen. Hierbei geht
es nicht um das Überbrücken oder Negieren

von Differenzen, sondern um deren
Transformation indem gemeinsam Neues,
ein «Dritter Raum» geschaffen wird.

Für mich stellt sich nun die Frage, ob
die These zutrifft, dass der Sprachkurs
für die Mütter zum transkulturellen
Übergangsraum werden kann und wie es sich

diesbezüglich mit den verschiedenen
theoretischen Konzepten verhält. Deshalb
beschreibe ich im Folgenden das Projekt,
den Kurs und die Mütter.

124



DOSSIER

Das Projekt «Mama lernt
Deutsch»

Das 1999 in Frankfurt initiierte Projekt
hat sich bis heute in mehreren deutschen
Städten etabliert. Im Bundesland Bremen
wurden nach einer Pilotphase im Herbst
2000 elf Kurse angeboten. Dass es inzwischen

fast doppelt so viele sind, hat zum
einen mit seinem Erfolg zu tun, zum
anderen mit der Pisa-2000-Länderstudie,
in der Bremen von den alten Bundesländern

am Schlechtesten abgeschnitten hat.
Als dessen Hauptgrund wird in den
Debatten der hohe Anteil an ausländischen
Kindern angeführt. Im Land Bremen
haben 26% der Schulabgängerinnen
Familien mit Migrationshintergrund (vgl.
Siegle 2004). In der Pisa-Erhebung war
der Anteil von Jugendlichen mit
Migrationshintergrund in Bremen weitaus höher
als anderswo, nämlich 40,7% aller 15-
Jährigen (vgl. Carle 2002: 9). Die Schulabschlüsse

sind bei dieser Gruppe in der
Tat schlechter: 16 % der Jugendlichen, das
sind doppelt so viele wie die Deutschen,
verlassen die Schule ohne Abschluss und
36 %, gegenüber 19% der Deutschen,
erreichen höchstens einen Hauptschul-
abschluss. Als Ursache für den Bremer
Bildungsnotstand ist aber weniger die
hohe Migrantinnenzahl auszumachen als
die wirtschaftliche Situation und der hohe
Anteil an Eltern aus unteren sozialen
Schichten - mit niedrigem Bildungs-
abschluss, geringem Einkommen oder
Arbeitslosigkeit. Unter diesen Eltern ist
wiederum der Anteil an Menschen mit
Migrationshintergrund hoch3.

An diese richten sich die Mama-lernt-
Deutsch-Kurse. Die dafür Verantwortlichen,

das Paritätische Bildungswerk
Bremen e.V., eine Institution mit
langjähriger Erfahrung in Bildungs- und
Qualifizierungsmassnahmen für
Migrantinnen, in Kooperation mit der
Migrationsbeauftragten des Bremer Senats,
benennen als Kursziele:
«1. An dem Ort, an dem ihre Kinder
lernen, wird ein spezielles Angebot zum
Deutschlernen für Mütter entwickelt.
Diese Deutschkurse sind wohnortnah,

niedrigschwellig und teilnehmerorientiert,

und sie sollen einen vertieften
Kontakt zur Schule eröffnen. Mit diesem
Angebot sollen die Mütter in ihrem
Selbstbewusstsein gestärkt und auch
sprachlich in die Lage versetzt werden,
den schulischen Werdegang ihrer Kinder
zu begleiten und zu unterstützen.
2. Die Frauen sollen sich systematisch mit
der deutschen Sprache auseinandersetzen
mit dem Ziel, dem Lernniveau entsprechende

Prüfungen zu absolvieren und
Zertifikate zu erwerben» (Bericht 2004:
6).

Die Kurse linden zwei Mal wöchentlich

während den Schulzeiten in den
Grundschulen der Kinder statt und werden

von Kleinkinder-Betreuerinnen
begleitet. Noch sind die Kurse gratis, doch
ihre Existenz ist bedroht durch das 2005

eingeführte Zuwanderungsgesetz mit der
Auflage für neu Einwandernde, 630
Stunden Deutsch- und Integrationskurse
zu besuchen und diese selbst zu bezahlen
(vgl. auch Brunken /Pajenkamp 2003: 38).
Das Konzept der neuen Kurse ist völlig
unausgegoren und vermittelt ein Bild von
Integration im Sinne von Assimilation,
von Einfügung in die Mehrheitsgesellschaft.

Solche Assimilationspädagogik
wurde bereits zu Beginn der 1980er Jahre
kritisiert (vgl. Nieke 1986)4.

Die aktuelle Konzentration auf die
Einwandernden blendet aus, dass die
bereits länger hier lebenden Menschen
mit Migrationshintergrund auch noch
nicht alle auf Deutsch kommunizieren
können. Weil die «Sprache der Mutter
nicht mehr die Muttersprache der Kinder
ist» (Lehker 2004: 35), verstehen viele
Mütter die Sprache, die Ihre Kinder
hauptsächlich sprechen, kaum. Das heißt zum
Beispiel, dass die Kinder oft niemanden
haben, mit dem sie ihre Schularbeiten
besprechen können. Das ist einer der
Gründe, weshalb sie ihre Mütter, wie
eingangs beschrieben, in den Deutschkurs

schicken. Ansonsten läuft die
Propaganda für die Kurse über die Schule,
insbesondere über die Einschulung und
die Vermittlung einzelner Lehrerinnen,
sowie über die Ausschreibungen des
Paritätischen Bildungswerkes. Die meisten

3 32% der Arbeitslosen im
Bundesland Bremen sind
Menschen mit
Migrationshintergrund (vgl.
Ausländerbeauftragte des
Landes Bremen 2005).

4 Dies bestätigte auch M.-
L Beck, die Beauftragte
für Migration der
Bundesregierung (im pers.
Gespräch, Bremen, 23.
Juni 05). Das Konzept
sieht vor, dass alle, ob
Schwangere, Mütter von
Kleinkindern, Studierende,

Arbeitende usw. egal,
wo sie in Deutschland
wohnen, die gleichen
Kurse besuchen und gibt
vor, dass jedeR nach 600
Unterrichts-Stunden über
gute Deutschkenntnisse
verfügen könne. Ein
besonderes Paradox
deutscher Bürokratie ist die
Auflage, dass Analphabetinnen

einen schriftlichen
Antrag auf die Zulassung
zu einem Integrationskurs

zu stellen haben.

125



DOSSIER

Frauen kommen durch Mund-zu-Mund-
Propaganda, zwei fanden inzwischen
über die Ausschreibungen im Internet
zum Kurs5. Weil sie hier leben und bleiben
wollen sind die meisten motiviert, «richtig
Deutsch zu lernen», wie sie es ausdrücken,

«kein Tarzandeutsch». Wenn noch
Plätze frei sind, können auch Nichtmütter,
Hausfrauen und Mütter von Kleinkindern

teilnehmen, denn diese Frauen
finden besonders schwer Zugang zu anderen
Kursen. Als Zielgruppe werden Mütter
aus den ehemaligen Anwerberländern für
die Arbeitsmigration benannt. Die Statistiken

bestätigen die Möglichkeit, durch
diese Art der Kurse Frauen zu erreichen,
die keinen Zugang zum organisierten
Deutschlernen gefunden hatten,
sogenannte «"bildungsferne" Zielgruppen»
(Bericht 2004: 7).

Viele der Kursleiterinnen sind im Fach
Deutsch oder Deutsch-als-Fremdsprache
ausgebildet oder in Ausbildung, fast alle
haben selbst Migrationshintergrund. Als
größte nationale Gruppe sind, wie bei den
Teilnehmerinnen, die Türkinnen vertreten,

manche unterrichten mit dem derzeit
umstrittenen Kopftuch. Alle zwei Monate
findet eine themenspezifische Kursleiterinnensitzung

statt, bei der durch die gegenseitige

Berichterstattung über den Verlauf
und anfallende Probleme in den Kursen
informiert und diskutiert wird.

Da es für die Themen, die Frauen und
Mütter beschäftigen, kaum Unterrichtsmaterialien

gibt, gestalte ich vieles selbst6.

Das eigene Erleben von Mutterschaft in
der Migration und meine Tochter als
Grundschulkind helfen mir, mich
einzufühlen. Beim Schulanfang vermittle ich
den Müttern beispielsweise Grundlagen
zu den deutschen Schulsystemen und
deren Regeln, dabei thematisiere ich auch
die üblichen Schulmaterialien,
Verhaltenserwartungen an die Eltern und wichtige
Bräuche wie die Schultüte.

Transkulturelle Elternarbeit.

Die Einbettung
des Projektes in der
Grundschule

Für den Erfolg der Kurse ist die
Einbindung und Akzeptanz seitens der
Schule entscheidend. Der Schulleiter hat
sich selbst für das Projekt eingesetzt und
unterstützt meine Tätigkeiten. Die Schule

liegt in einem am ehemaligen Industriehafen

gelegenen Stadtteil und hat einen
hohen Anteil an Kindern aus sogenannt
sozial schwachem Milieu und Familien
von Migranten und Migrantinnen. Deshalb

sind hier die Deutsch-Integrationskurse
für neu ankommende Kinder schon

lange Zeit institutionalisiert. Die
Zusammenarbeit mit den Deutsch-Integrationslehrerinnen

ist wichtig, um die Arbeit mit
Müttern und Kindern zu koordinieren
und bei allfälligen Problemen zu helfen.
Wenn wir Feste feiern und die Frauen
Essen aus ihren Herkunftsländern
mitbringen, laden wir zum Beispiel auch die
Deutsch lernenden Kinder und deren
Lehrerinnen dazu ein. Dies sind Anlässe,

die im Schulhaus Raum für transkulturelle

Kommunikation schaffen,
Vernetzungen und ein Kennenlernen
ermöglichen. Die Deutschlehrerinnen der
Kinder haben einen Film zum «Ankommen

in der Fremde» produzieren lassen
und dabei auch den Mütterkurs miteinbezogen7.

Er zeigt, wie wichtig es den
teilnehmenden Müttern ist, ihre Kinder in
der Schule begleiten und verstehen zu
können.

Eine weitere wichtige Ansprechperson
für die Migrantinnen in der Schule

ist eine vor Ort arbeitende Sozialpädago-
gin. Sie bietet den Eltern Beratung für
Schule und Ämter an, gibt den Frauen
oftmals Tipps, wo sie, wenn sie psychosoziale

oder finanzielle Unterstützung
benötigen, hingehen können und arbeitet

mit verhaltensauffälligen Kindern. Die
Hilfe beruht auf Gegenseitigkeit; denn
oftmals unterstützen die Mütter aus dem
Kurs die Sozialarbeiterin, die Lehrerinnen

und den Schulleiter bei Gesprächen

5 Der Kurs steht z.B. auch
auf der Schulhomepage.
Die Frauen haben ihn
selbst in ihren Sprachen
angekündigt.

6 Damit entspreche ich
der Intention der
Verantwortlichen, den Unterricht

erfahrungs- und
handlungsorientiert
anzusetzen (vgl. Bericht
2003).

7 «Ankommen in der
Fremde. Ahmed, Ivana
und Sari lernen Deutsch».
Ein Dokumentarfilm zur
Situation von Kindern
mit Migrationshintergrund

an Bremer Schulen

von Sabine Peter, Bremen
2004.

126



DOSSIER

mit Eltern oder bei Problemen mit den
Kindern, die ihre Muttersprache sprechen.
Die Müttergruppe hat ein großes sprach-
und kulturvermittelndes Potential.

In einem Quartal nahmen die Mütter
eine Stunde in der Woche am
Deutschunterricht der Kinder teil. Dahinter stand
die Idee, dass die Mütter Einsicht erhalten
in die Arbeit in den Schulklassen, die Art,
wie die Kinder Deutsch lernen und wie
die Lehrerinnen unterrichten. Für einige
war das sehr schön, und die Kinder haben
die Aufmerksamkeit der Mütter genossen;

andere fanden es eher langweilig.
Manche Lehrerinnen klagten, dass es

anstrengend sei, auch noch auf die Mütter
zu achten. Doch es war für sie auch eine

Möglichkeit, die Kinder im Kontakt mit
den Müttern anders kennen zu lernen.
Eine Lehrperson meinte daraufhin zu
einer Mutter aus Südamerika, nun habe
sie endlich besser verstanden, weshalb
ihr Sohn sich nicht konzentrieren und
nicht stillsitzen könne, sie sei ja genauso.
Die Mutter aber wertete selbst dieses
Verhalten als positiv, nämlich als
Ausdruck ihres südländischen
Temperaments. Da sie den Unterricht langweilig
fand, sorgte sie für Abwechslung. Entsprechend

waren die Schülerinnen, ganz im
Gegensatz zu der Lehrerin, begeistert von
der Mutter. Die Anwesenheit der Mütter
in der Schule kann in diesem Sinne zum
interkulturellen Verstehen anregen und
auf ein ständiges Wechselspiel der Kinder
im Umgang mit ihren Mehrfachzugehörigkeiten

(hier zwischen Schul- und
Familienmilieu) aufmerksam machen.

Familiäre Probleme sind häufig, doch
wenn die Frauen im Kurs sind, geht es

in der Regel den Kindern in der Schule
besser. Fehlt eine Mutter länger, verweist
dies auf besondere Problemlagen; in der
Regel fragen dann auch die Lehrerinnen,
was mit der Familie los sei, weil sich die
Kinder verschlechtern, unzuverlässiger
werden oder auch fehlen. Immer wieder
klagen die Lehrerinnen darüber, dass die
Migrantinnen nicht an die Elternabende
kommen würden8. Die Hemmschwellen
sind groß, und selbst wenn sie die
Elternabende besuchen, wagen sie sich nicht zu
sprechen.

Problematisch ist auch, wenn sich
deutsche Eltern distanzieren, insbesondere

von Frauen mit Kopftuch. Anlässlich
eines Schulfestes haben die Migrantinnen
mit den deutschen Müttern zusammen
Essen und Trinken verkauft: Die
deutschen Mütter hatten Kuchen gebacken,
wir Migrantinnen Salziges aus unseren
Herkunftsländern. Es war spannend zu
beobachten, wie sich die zuerst schwierigen,

abgrenzenden Kontakte zwischen
den Müttern allmählich lockerten und
schließlich in gegenseitiger Hilfe mündeten.

An diesem Beispiel wird deutlich,
dass «Integration» ein beidseitiger Prozess

in kleinen Schritten ist9, hier indem die
Migrantinnen sich wagen, mitzuwirken
und als Schulmütter aufzutreten und
indem die deutschen Mütter Bereitschaft
zeigen, einen gemeinsamen Stand zu
machen. Als Perspektive bietet sich an,
dass die Mütter beim nächsten Fest das
Gebäck in der Schulküche gemeinsam
herstellen. Realität sind bisher noch viele
Vorurteilsbarrieren, die es in gemeinsamen

Projekte zu überwinden gilt.
Auch die Lehrpersonen sind sehr

unterschiedlich kooperativ. Das Thema
«Integration» scheint für die meisten von
ihnen die Sache der dafür zuständigen
Spezialistinnen zu sein. Sie werden nun in
einem weiteren Bildungsprogramm für
Eltern mit Migrationshintergrund stärker
in die Elternarbeit eingebunden. Das
Projekt «Rucksack in der Grundschule»
ist in diesem Jahr in einigen Bremer
Schulen eingeführt worden. Es ist ein für
Deutschland neues, in Essen entwickeltes

und erfolgreich erprobtes Konzept zur
Verbindung von schulischer Sprachförderung

und Mütterbildung10. Bei seiner
Einführung haben wir die unabhängig
voneinander eingerichteten Projekte für
Migrantinnen vernetzt. Die Betreuerin der
Kleinkinder ist entsprechend bei beiden
Kursen anwesend, Begleiterin für die
Mütter ist eine türkische Teilnehmerin
aus dem Deutschkurs, die bereits sehr gut
Deutsch spricht. Sie trifft sich als
Multiplikatorin mit den anderen «Stadtteilmüttern»,

bekommt dort die Informationen
und Materialien und gibt diese dann zwei
Stunden wöchentlich an die anderen Müt-

8 Vgl. auch die Tagung
«Ohne Eltern geht es
nicht», 2004, organisiert
vom Migrantinnenrat
Bremen, an der sich 160

Teilnehmende trafen, um
über eine bessere
Zusammenarbeit von Schule
und Eltern in der Migration

zu diskutieren.

9 Vgl. Konzepte der
interkulturellen Pädagogik,
die sich an «Ausländer
und Ausländerinnen»
sowie «Einheimische»
richtet (s. Auernheimer
1996).

10 Träger ist in Bremen
das Deutsche Rote Kreuz.
Das Projekt soll Mütter
von Schulanfängerinnen
mit schulspezifischen
Arbeitsweisen vertraut
machen und durch gezielte
Mutter-Kind-Aktivitäten
das Lernen der Kinder
unterstützen. Die
Klassenlehrerinnen bearbeiten

dabei fünf
Projektthemen im Jahr in
Koordination mit dem
Rucksackprojekt. Vgl.
www.raa.de (Projekte)

127



DOSSIER

ter weiter. Die Vernetzungsarbeit ist sehr

wichtig; denn seit der Pisa-Studie werden
laufend neue Versuche gestartet, den
ausgerufenen Bildungsnotstand zu beheben,
meist sind die Projekte jedoch unkoordi-
niert und kurzfristig angesetzt. Um einer
Beliebigkeit entgegen zu wirken, braucht
es dringend längerfristige Planungen, die
sich an den praktischen Erfahrungen
orientieren und aufeinander beziehen.

Die Mütter

Im Kurs treffen sich fünfzehn bis zwei-
undwanzig Frauen im Alter zwischen 19

und 49 Jahren. Sie kommen aus der Türkei,

aus Bosnien, dem Kosovo, Ghana,
dem Kongo, Indien, Pakistan, dem Iran,
Syrien, Libyen, Polen, Venezuela, Kolumbien

und aus der Ukraine. Manche sind
gerade erst hier angekommen, andere
leben bereits viele Jahre hier. Auch von
der sozialen Schicht und vom Bildungsgrad

her ist die Gruppe sehr heterogen. Es

sind im Moment vier Analphabetinnen
in der Gruppe; aber es sind auch Frauen
mit Hochschulabschluss dabei, die der
Kleinkinder wegen keine anderen Kurse
besuchen können. Drei Frauen leben im
Status der Asylsuchenden hier. Alle sind
Hausfrauen, viele davon notgedrungen,
weil sie keine Arbeit finden. Besonders
die Alleinerziehenden möchten gern
Deutsch lernen, um Arbeit und einen
Platz in der deutschen Gesellschaft zu
finden.

Die größten Konzentrations- und
Lernschwierigkeiten haben traumatisierte
Frauen und Kinder aus Bosnien, aus dem
Kosovo und aus dem Kongo. Die Vergangenheit

im Nacken plagen sie hier massive

Zukunftsängste, vorab die Sorgen um
das Bleiberecht. Doch auch die anderen
berichten von vielen Sorgen, von
finanzieller Not, gravierenden Krankheiten,
familiären und verwandtschaftlichen
Gewaltverhältnissen und von den
zahlreichen Schulproblemen der Kinder.

Um zu zeigen, dass die Mütter durchaus

Interesse an Bildung haben, aber
oftmals als Frauen weniger Möglichkeiten

dazu hatten, diesem Interesse
nachzukommen, möchte ich kurz eine der Mütter
vorstellen: N., eine junge Mutter von vier
Kindern, die seit fünfzehn Jahren in
Bremen lebt, ist in einer türkischen Grossstadt

aufgewachsen und hat mit sechzehn
Jahren geheiratet. Die Eltern seien eigentlich

dafür gewesen, dass sich ihre Kinder
bilden, sagt sie. Die Söhne haben entsprechend

studiert. Doch N. wollten die Eltern
verheiraten, obwohl sie noch zur Schule

ging. Sie hätten sie nicht zwangsverheiratet,
sondern danach gefragt, ob sie zusage

und ob sie den für sie bestimmten Mann
gut finde. N. wollte den Eltern gehorchen,
mochte den Mann und willigte deshalb
ein. Heute denkt sie, dass ihre Eltern auch
ambivalent waren, aber sich gesellschaftskonform

verhielten. Sie bemühte sich, eine

gute Tochter zu sein und entschied sich
für ein traditionelles türkisches Frauenleben.

Aber eigentlich wollte sie auch
studieren und hegt diesen Wunsch bis
heute. Die Entscheidung zur Heirat hatte
diesbezüglich bittere Folgen für sie. Denn
sie durfte in der Türkei nicht mehr zur
Schule gehen. Oftmals durften Mädchen
in türkischen Dörfern bereits beim Eintritt
der Menarche die Schulen nicht mehr
besuchen (vgl. Strasser 1995). Was
verheiratet sein hiess, habe sie erst zu spät
gemerkt, klagt sie heute. Denn die Heirat
bedeutete auch, dass sie nach einem Jahr
mit ihrem Mann, der mit seinen Eltern in
Deutschland aufgewachsen ist, nach
Deutschland emigrierte. Damit verlor sie
ihre eigenen familiären Bindungen und
kam unter das Regime der Schwiegermutter,

die sie bis heute fürchtet. Sie ist
deshalb später mit ihrem Mann in eine

eigene Wohnung gezogen.
Verwandtschaftliche Bindungen

beschreiben die Frauen immer wieder als
Rahmen der hält, aber auch als von Pflichten

bestimmt. Von den kontrollierenden
Schwiegermüttern berichten viele.

N. erlebe ich im Kurs als wach, interessiert

und verantwortungsbewusst. Beim
Leben in Deutschland, und aktuell in der
Begegnung mit mir, findet sie ihren
Bildungswunsch bestätigt. Sie gibt ihn nun
an ihre Kinder weiter: Ihre grossen Söhne
besuchen bereits das Gymnasium und

128



DOSSIER

ihre kleine Tochter nimmt im Kindergarten

am Deutsch-Zusatz-Programm teil.
N. trauert heute noch ihrem verpassten
Schulabschluss und den fehlenden
Zeugnissen nach. Darin liegt neben dem sozialen

Druck ihre Hauptmotivation, den
Deutschkurs zu besuchen. Die Lehrerin
ihres Sohnes meinte zu ihr: «Sie sprechen
doch gut Deutsch und brauchen keinen
Kurs zu besuchen». Doch N. erklärte im
Interview mit einer Kollegin: «Wenn
jemand fragt "Können Sie deutsch?" dann

sag ich erst: "Ich gehe zum Deutschkurs".
Ich sag' nicht einfach: "Ich kann das
schon", sondern "ich gehe zum Deutschkurs".

Und dann denken die, dass ich das
schon kann. Weil, egal wo sie hingehen,
fragen sie erst mal: "Haben Sie einen
Deutschkurs gemacht oder waren Sie in
der Schule hier?" - "Nein", also keiner
glaubt, ob sie gut sprechen können, ne.
Erst muss man immer ein Papier haben,
ich habe schon einen Deutschkurs
besucht, oder ich war in der Schule, das

muss man immer zeigen. Und deswegen
wollte ich das machen, einfach» (Beaum-
art 2004: 4).

Der Mütterkurs als
transkultureller Übergangsraum

Hinsichtlich der Migrantinnen lässt
sich Bhabhas Konzept des transkulturellen
Zwischenraumes (1997) auf intersubjektive

Schutz- und Lebensräume in der
Einwanderungsgesellschaft beziehen. Als
Beispiel eines solchen Raumes möchte ich
an das «Foyer für Asylsuchende» und das

spätere «Ethnopsychologische Zentrum»
(Epz) in Zürich erinnern (vgl. Ninck
Gbeassor et al. 1999). Für Asylsuchende ist
die Situation des Übergangs besonders
perspektivlos. Sie leiden an Kränkungen,
Entbehrungen, Überforderungen und am
Unverstandenbleiben in der
Mehrheitsgesellschaft. Sie vermögen sich sprachlich

und bezogen auf ihre Erfahrungen
und Traumen kaum zu artikulieren. Schär
Sali (1999: 77) zum Beispiel zeigt, wie im

Epz durch das ethnopsychoanalytische
Wissen um Übergangsphänomene und
die Möglichkeiten der Betreuung dennoch
kreatives Potential für Asylsuchende und
für Betreuende frei gelegt wird.

Auch der Deutschkurs entspricht
einem transkulturellen Übergangsraum,
denn er schafft weit über den Spracherwerb

hinaus «einen gemeinsamen
Schutz- und Identitätsraum in einer
unbekannten kulturellen Situation»
(Nadig 2000: 89). Der Kurs entspricht
gelebter Transkulturalität, indem es
darum geht, die Zuweisungen immer
wieder aufzusprengen, nationale und
kulturelle Grenzen zu überschreiten und
sich zwischen festen Identitäten zu
bewegen.

Die Gruppe ist von Pluralität geprägt
und findet dennoch immer wieder
Gemeinsames11. Verbindend und strukturierend

wirkt sich hier die deutsche Sprache
gegenüber dem «multisprachlichen
Durcheinander» aus. Im wörtlichen und
im übertragenen Sinn ist der Kurs ein
Raum der Übersetzung und, mit Bhabha
gesprochen, «kulturelle Grenz-Arbeit»:
«Kulturelle Grenz-Arbeit verlangt nach
einer Begegnung mit der «Neuheit», die
an dem Kontinuum von Vergangenheit
und Gegenwart nicht teilhat. Sie erzeugt
ein Verständnis des Neuen als eines
aufrührerischen Aktes der Übersetzung»
(1997: 132). Wir leisten einander zwar in
den jeweiligen Muttersprachen und
Kolonialsprachen Hilfe, kommen aber immer
wieder über das Deutsche zusammen. Die
Kleinkinder werden durch die Betreuung
bereits vor dem Eintritt in den Kindergarten

mit der deutschen Sprache
vertraut. Die Dreijährigen sprechen aber nur
einzelne Brocken Deutsch. Auch sie lernen,

sich in einer Gruppe zu bewegen. Der
Raum, den der Kurs eröffnet, entspricht
einem Übersetzungsraum zwischen den
Subjekten und zwischen den
Herkunftsgesellschaften, den sich hier bildenden
Migrationskulturen und der
Mehrheitsgesellschaft.

Die Arbeit an der Gruppe und am
Umgang miteinander nimmt sehr viel Raum
ein. Die Frauen lernen zuhören und
miteinander kommunizieren, sie bringen sich

11 Zu Beginn gab es zum
Beispiel Kontroversen
zum Kopftuch, das ein
Teil der Frauen trägt.
Später waren ledige
Mütter ein Streitpunkt -
für die muslimischen

Frauen eine lebensbedrohliche

Schande, für
die afrikanischen und
südamerikanischen Frauen

eine Normalität - oder
es wurde über den
Umgang mit dem Rauchen
diskutiert, über Sexualität
und Frauenkrankheiten
und über Religion sowie
Auffassungen von einem
Leben nach dem Tod.

129



DOSSIER

ein und haben viele Fragen. Bei
Nachfragen zum Thema Körper und Kranksein,

lernen wir dazu Wörter, Sätze und
machen Rollenspiele zum Arztgang (vgl.
dazu auch Schmidt 2002). Hierbei lassen
sich Aspekte der deutschen Gesundheitsversorgung

erklären und Präventionsangebote

nahelegen, zum Beispiel die
zahnärztlichen Vorsorgeuntersuchungen
für die Kinder, ein unter Migrantinnen
meist unbekanntes medizinisches Angebot.

Dadurch, dass die Mütter von ihren
Alltagssorgen sprechen können, entsteht
Nähe. Intersubjektiv wird hier «kulturelle

Grenz-Arbeit» geleistet, indem sich die
Frauen befreunden, in der Freizeit treffen,
sich gegenseitig helfen und neue
Erfahrungen machen. Eine türkische Mutter,
immer mit Mantel und Kopftuch, hat zum
Beispiel mit einer Kurskollegin Fahrradfahren

gelernt und kann sich dadurch
autonomer bewegen. Der entstehende
Raum verschafft über den Zugang zur
Schule hinaus Zugang zu öffentlichen
Räumen. Für die Frauen ist es wichtig,
sich in der Stadt bewegen zu können.
Mindestens einmal im Quartal machen
wir einen Ausflug ins Zentrum, sei es in
große Warenhäuser, ein häufiger
Migrantinnenwunsch, in die Stadtbibliothek, wo
die Frauen kostenfrei Benutzerinnenkarten

für ihre Kinder machen lassen, an
den norddeutschen Weihnachtsmarkt, ins
Rathaus oder, ein Wunsch den türkische
Frauen äußerten, in den Dom.

Solchermassen kann der Kurs aus
feministischer Perspektive auch als eine
Möglichkeit zum Empowerment und zur
Selbsterfahrung für Frauen betrachtet
werden. Er schafft einen Raum, in dem
das «Subalterne» zum Sprechen kommt
(vgl. Spivak 1992) und als erster Schritt in
diese Richtung sich überhaupt in die
Öffentlichkeit wagt. Viele der Frauen sind
entweder isoliert oder verwandtschaftlich

kontrolliert. Vor allem die Mütter aus
unteren sozialen Schichten und ländlichen
Herkunftsverhältnissen, zum Beispiel die
idealerweise mit ihren Neffen verheirateten

kurdischen Frauen im Kurs, bleiben
gemeinhin in ihren verwandtschaftlich
engen Ghettos und bewegen sich
zwischen Haus und Einkaufsladen. Der Kurs

bietet ihnen die Möglichkeit, einen
Frauenraum ausserhalb des Hauses
aufzusuchen. Durch die Einbindung an die
Schule akzeptieren dies die meisten Männer.

Allerdings sind die Frauen auch in der
Schule auf Häusliches verwiesen, denn
der Kurs findet mehrheitlich auf Kinderstühlen

in der Schulküche statt. Hier mangelt

es an ausreichenden Schulmaterialien
und erinnert an Zustände zum Lernen
wie in einem Land der «Dritten Welt»,
gemischt mit Gefühlen eines modernen
Durchgangsortes, denn an manchen
Tagen ist es ein Kommen und Gehen: Die
Mütter kommen zu spät, müssen früher
weg zu ihren Kindern oder zum Amt. Die
Sozialpädagogin muss das Geld für verloren

gegangene Schulbücher eintreiben.
Lehrerinnen möchten etwas mit den
Müttern besprechen. Die Kinder brauchen
Eisbeutel aus dem Kühlschrank. Ein
Lehrer kommt und holt sich die Video-
Anlage. Die Kinder kommen ihre Mütter
besuchen... Die Schulküche, für mich ein
Zeichen der Marginalisierung und Raumnot

im Schulsystem, hat anscheinend für
die meisten Frauen einen anderen Charakter,

nämlich den eines vertrauten
Rahmens.

12 Das Konzept einer
Transkulturalität verringert

die Gefahr der
interkulturellen Pädagogik,
zuerst selbst zu ethni-
sieren und Fremdheit
herzustellen, um sie dann
pädagogisch vermittelt
wieder abzubauen.

Beitrag der Ethnologie
für die Integrationsarbeit

Der kulturwissenschaftlich-ethnologische
Blick erweitert Konzepte der

multikulturellen Schule, mit einer gezielten
Förderung spezifischer nationaler Gruppen

und der Wahrnehmung von
Migrantinnenkulturen hier, durch das Konzept
der Transkulturalität, als nations-, sprach-
und kulturübergreifender Ansatz. Der
transkulturelle Ansatz versucht, Kategori-
sierungen bewusst zu machen und zu
überschreiten und betont das Prozesshafte

im Kulturkontakt12.
Aus ethnologischer Perspektive

betrachtet enthält der Deutschkurs sowohl
Elemente des Konzeptes des Dritten Raumes

von Bhabha als auch des Übergangsund

Schwellenzustandes von van Gennep

130



DOSSIER

und Turner (1981; 1989). Dem ersten
entspricht die Sicht auf den Deutschkurs als

Ort, wo Frauen sich treffen und austauschen

können. Die transkulturelle und
hybride Öffnung, unter der alle Frauen
sich wiederfinden können, lässt Raum für
kreatives Potential und entspricht damit
einem Ansatz, der die Ressourcen der
Migrantinnen betont.

Der Kurs bietet zudem Übergangshilfe
im Sinne von van Gennep, idealerweise

gedacht als dialektischer Prozess einer
gelingenden Integration und in diesem
Sinn als Statuswechsel vom alten in der
Herkunftsgesellschaft zu einem neuen
Status in der Einwanderungsgesellschaft.
Die Frauen suchen Hilfe und geben sich

gegenseitig Halt, mit dem Ziel hier zu
bleiben und einen Platz in der Gesellschaft

zu finden. Ihr Ziel ist ein Übergang
vom Status der Ankommenden zur
Bleibenden. Darauf bezogen kann der
Kurs mit Turner als Gefäss für den
Schwellenzustand oder sogar als partielle
«Communitas», die sich gegenseitig Hilfe
leistet, verstanden werden. Motivierte
Mütter wie N. können sich zum Beispiel,
wenn sie dies wollen, über Qualifizie-
rungsmassnahmen für Migrantinnen
weiterbilden, um später in entsprechende
Arbeitsfelder einzusteigen. Wenn sie dann
Arbeit finden, verlassen sie den Kurs. Sie

haben den Wechsel in einen neuen sozialen

Status vollzogen. Doch der Wechsel
ist nicht für alle möglich, denn er scheitert
oft an den gesellschaftlichen, politischen,
rechtlichen und ökonomischen
Rahmenbedingungen. Ohne ergänzende
Forderungen nach diesbezüglicher
Gleichstellung beschränken sich die
Integrationskonzepte auf schöne Reden
und Alibiübungen.

Als Ethnologin vermittle ich zwischen
verschiedenen kulturellen Vorstellungen,
Werten und Bräuchen, zum Beispiel
bezogen auf die verschiedenen
Schulsysteme. Viele Mütter erwarten von der
Schule, dass die Lehrerinnen sich autoritär
verhalten. Im Kurs lernen sie einen anderen

Umgang miteinander und mit den
Kindern kennen: Eine Polin zum Beispiel
strahlt mich manchmal an, wenn ich Tipps
für Arbeit und Spiel mit den Kindern

gebe. «Ach so», sagt sie dann, «das ist
eine gute Idee, die Du da hast, so habe
ich das noch nie gesehen.» Und: «In Polen
ist alles viel strenger, da sagt man nicht:
Kannst Du das bitte machen? sondern
nur: Mach das!» Später berichtet sie
davon, welche neuen Erfahrungen sie mit
ihren Kindern gemacht hat. Die
unterschiedlichen Autoritätssysteme, die in
diesem Beispiel zum Ausdruck kommen,
verweisen darauf, wie wichtig es auch
für die Lehrerinnen wäre, bewusster mit
dem eigenen Schulsystem umzugehen
und dies an die Eltern zu vermitteln.
Auffällig ist, dass die Schule bisher von
sich aus keine diesbezüglichen Bemühungen

zeigt. Bezogen auf die Integrationsarbeit

bedeutet dies, dass hier die Schulpraxis

der Theorie, die eine Ausrichtung
interkultureller Pädagogik auf Kinder
anderskultureller und deutscher Herkunft
fordert (vgl. z.B. Auernheimer 1996), weit
hinter hinkt.

Meine Rolle als Ethnologin im
Übergangsraum ergänzt die Rolle als
Sprachvermittlerin durch das Bemühen um
Verstehen und um das Vermitteln und
Übersetzen von Kulturspezifischem.
Darüber hinausgehend habe ich die
Aufgabe, den Raum (offen) zu halten und
Kontinuität zu gewährleisten. Bei dieser
Art von transkultureller Bildungsarbeit
ist vor allem die neugierige und respektvolle

Haltung Anderem oder Fremdem
gegenüber hilfreich. Eine antirassistische,
kulturrelativistische Haltung wirkt sich
für die Frauen öffnend und integrierend
aus. Ein offener, spielerischer Umgang
mit Differenz und Vielfalt, beinhaltet für
den Übergangsraum Mütterkurs den
Versuch, hinzuhören und zu verstehen ohne
gleich zu beurteilen, das Achten auf eigene

Ängste und Irritationen im Umgang
mit Fremdem sowie die Intention, dies
gegenseitig sprechbar zu machen. Es geht
um einen bewussten Umgang mit Vielfalt,

der diese als Bereicherung oder, wie
Bohannan und Eist (2003: 17) es nennen,
als «Bildung» betrachtet.

Wichtig ist meines Erachtens das
Interesse und die Orientierung am Alltag
der Migrantinnen. Indem sie von ihren
Lebensweisen und Sorgen berichten kön-

131



DOSSIER

nen und dem Eigenen Raum gelassen
wird, kann die Begegnung mit dem neuen
Anderen stattfinden. Nur in einem Kontext,

wo Frauen oder Kinder sich wohl
fühlen, können sie lernen. Das Potential
der Ethnologie liegt hier auch in der
Ausrichtung auf die emische Perspektive,

hier bezogen auf die subjektive
Befindlichkeit der Migrantinnen. Diese
Perspektive versucht die Weltsichten und
Alltagssorgen der Akteurinnen zu verstehen

und kann diese Erfahrungen den
Bildungs-Institutionen und -Expertinnen
näher bringen. In einem kulturwissenschaftlichen

Projekt machen zum Beispiel
Studierende kleine Feldforschungen in
den Familien der Migrantinnen. Dadurch
bringen sie mehr über das Familienleben
und die Probleme der Kinder in Erfahrung

und werden es in anonymisierter
Form den Lehrerinnen vermitteln. Denn
meines Erachtens liegen die
Kommunikationsprobleme in der multikulturellen
Schule nicht nur an den Migrantinnen
sondern vielfach auch am mangelnden
Verständnis der Deutschen für ihre Situation.

Die Schulen müssen sich der vorhandenen

Vielfalt der Kinder gegenüber mehr
öffnen und diese in ihre Konzepte
einbeziehen. Auch die Mehrheitsgesellschaft
ist eine Zielgruppe der Integrationsarbeit.

Fazit

Deutschkurse für Mütter sind vor
allem in «multikulturellen» Schulen
dringend nötig. Dabei geht es um viel
mehr als um das Erlernen der deutschen
Sprache. Der Integrationsdiskurs
konzentriert sich zu sehr auf die Ebene des

Spracherwerbs und zu einseitig auf die

Migrantinnen als diejenigen, die sich
darum bemühen sollen, sich zu integrieren.

«Integration» ist jedoch ein
beidseitiger Prozess. Dazu müssen sich die
hiesigen Schulsysteme transkulturali-
sieren; dies meint zum Beispiel ein Abrücken

von Zuschreibungen zu ethnischen

Gruppen, eine Sicht auf die vorhandene

Hybridität und das darin enthaltene
Potential und einen kreativen Umgang

damit. Zugleich bedingt Integration die
rechtliche, politische und soziale Öffnung
der Mehrheitsgesellschaft für Menschen
mit anderem Pass.

Die ethnologisch-kulturwissenschaftlichen

Konzepte zum transkulturellen
Übergangsraum konnten am Beispiel
angewandt und modifiziert werden. Aus
der Betrachtung des Mütter-Deutschkurses

als Übergangsraum geht hervor,
dass der Aufenthalt in der Gruppe eine
Basis zum Ankommen sein kann und dass

der Erwerb von Sprache und von
gesellschaftlicher und kultureller Kompetenz
zusammengehören. Es geht den Müttern
im Kurs um die Integration in die deutsche

Gesellschaft und um einen gemeinsamen

Erfahrungsraum, in dem sie sich
mitteilen, helfen, austauschen und im
Kontakt mit anderen ausprobieren können.

Eine zentrale Aufgabe der Ethnologin
ist deshalb das Offenhalten des Kurses
als transkultureller Begegnungs- und
Zwischenraum.

Die ethnologische Perspektive richtet
sich auf die Subjekte und ihren Alltag.
Hier trägt die Ethnologin bei zu einer Art
Empowerment für Frauen. Des weiteren
geht es um die Ergänzung der Rolle als

Sprachlehrerin durch die einer Instanz
zur Kulturvermittlung. Das beinhaltet
zum einen ein Interesse bezüglich des
Lebens in den Herkunftskulturen. Zudem
geht es darum, Einblicke in die
Einwanderungsgesellschaft zu gewähren und zu
mütter- und kinderspezifischen Themen
zu arbeiten, angefangen mit den
Medizinsystemen für den Arztgang bis zum
Rechtssystem bezüglich des Aufenthaltes.

Im Falle der Eltern von Grundschulkindern

geht es vor allem auch um
zusätzliche mehrsprachige Informationsund

Beratungsangebote zu den jeweiligen

Schulsystemen - zu den Schultypen,
den Einschulungsritualen, den
Schulmaterialien, dem Unterricht oder auch zu
der Bedeutung von Elternabenden.
Voraussetzung für schulische «Integration»

ist, dass sich die Schulen mit dem
eigenen Selbstverständnis und mit den
Problemen der Familien in der Migration
auseinandersetzen.

132



DOSSIER

Literatur
Auernheimer Georg
1996. Einführung in die interkulturelle Erziehung.

Darmstadt: Primus Verlag.
Beaumart Nadine
2004. Einsichten in den Kurs «Mama lernt

Deutsch». Unv. Manuskript.
Bhabha Homi K.
1997. «Verortungen der Kultur», in: Elisabeth

Bronfen und Benjamin Marius (Hg),
Hybride Kulturen, S 123-148. Tübingen:
Stauffenburg Verlag.

Bohannan Paul und Dirk van der Elst
2003. Fast nichts Menschliches ist mir fremd. Wie

wir von anderen Kulturen lernen können.

Wuppertal: Peter Hammer.
Bronfen Elisabeth und Benjamin Marius
1997. «Hybride Kulturen. Einleitung zur anglo-

amerikanischen Multikulturalismusdebatte»,

in: Elisabeth Bronfen und
Benjamin Marius (Hg), Hybride Kulturen,

S. 1-29. Tübingen: Staufenburg
Verlag.

Brunken Ulrike und Eva Pajenkamp
2003. «"Ich möchte meinen Kindern bei den

Hausaufgaben helfen". Kurse für Mütter
von Grundschulkindern in Bremen».
DaZ 1: 33-38.

Carle Ursula
2002. «Blick hinter den PISA-Spiegel: Bayern ist

nicht mehr deutscher Meister», www.
grundschulpaedagogik.uni-bremen.de/
archiv/pisa/pisa-e-spiegelblick02.
07.08.pdf (Letzter Besuch: 10.3.05).

Die Ausländerbeauftragte des Landes Bre¬

men und Paritätisches Bildungswerk.
Bericht

2003. Projekt Mama lernt Deutsch in Bremen und
Bremerhaven 2000-2003. Bremen.

2004. Mama lernt Deutsch. Ein Projekt stellt sich

vor. Bremen.
Die Ausländerbeauftragte des Landes

Bremen
2005. Statistiken zu der Ausländischen Bevölke¬

rung in Bremen. Bremen: Unv.
Douglas Mary
1988 (1966). Reinheit und Gefährdung. Eine Studie

zur Vorstellung von Verunreinigung und
Tabu. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gennep Arnold van
1981 (1908). Übergangsriten. Frankfurt a.M.:

Campus.
Ha Kien Nghi
2004. Ethnizität und Migration Reloaded. Kultu¬

relle Identität, Differenz und Hybridität im

postkolonialen Diskurs. Berlin: wvb.

Hall Stuart
1994. Rassismus und kulturelle Identität. Ausge¬

wählte Schriften 2. Hamburg: Argument
Verlag

Lehker Marianne
2004. «"Meine Kinder hören nicht auf mich" -

Zur sprachlichen Situation in einigen
Migrantenfamilien». DaZ 1: 33-38.

Nadig Maya
2000. «Interkulturalität im Prozess. Ethno-

psychonalyse und Feldforschung als
methodischer und theoretischer

Übergangsraum», in: Hildegard Lahme-
Gonostaj und Marianne Leuzinger-
Bohleber (Hg.), Identität und Differenz,
S. 87-101. Wiesbaden: Westdeutscher
Verlag.

Nieke Wolfgang
1986. «Multikulturelle Gesellschaft und inter¬

kulturelle Erziehung. Zur Theoriebildung

der Ausländerpädagogik». Die
Deutsche Schule, Heft 4: 462-470.

Ninck Gbeassor Dorothée et al. (Hg.)
1999. Überlebenskunst in Übergangswelten. Ethno-

psychologische Betreuung von Asylsuchenden.

Berlin: Reimer Verlag.
Schär Sall Heidi
1999. «Überlebenskunst in Übergangswelten»,

in: Dorothée Ninck Gbeassor et al. (Hg.),
Überlebenskunst in Übergangsivelten, S. 77-

107. Berlin: Reimer.
Schmidt Bärbel
2002. «Ideen für Sprechanlässe. Übungen zum

Reden - nicht nur in Kursen mit Frauen».

DaZ 4: 36-39.
Siegle Dorothea
2004. «Wunderbare Welt», taz bremen

20./21.11.2004.
Strasser Sabine
1995. Die Unreinheit ist fruchtbar. Grenzüber¬

schreitungen in einem türkischen Dorf am
Schwarzen Meer. Wien: Milena Verlag.

Turner Victor
1989 (1969). Das Ritual. Struktur und Antistruk¬

tur. Frankfurt a.M.: Campus.

133



Abstract

«Mum's learning German» -
Language courses as cross-cultural
exercise rooms

The German school project «Mama
lernt Deutsch» demonstrates the importance

of teaching, not only for immigrant
children, but also for their parents. For
immigrant children the possibility of
introducing and integrating their parents into
the school system is important. Mothers
especially, as primary caregivers, need
additional opportunities to learn the new
language. Many are, or at least feel, isolated

in their new country and need the help
of services to bring them up to a level of
basic competence in the language of their
new surroundings. In their role as
German teachers for mothers, ethnologists
not only transmit language abilities they
also impart cultural competence and
behavioural awareness. The project «Mama
lernt Deutsch» has the additional advantage

of being a «Third Space» or open
forum (or haven so-to-speak), making it
easier for the mothers to find their place
and role between emigrant and immigrant
society.

Autorin
Prof. Dr. Margrit E. Kaufmann arbeitet

am BIK, dem bremer institut für kultur-
forschung der Universität Bremen. Ihre
Schwerpunkte in Lehre und Forschung
sind Diversity, Migration, Geschlecht,
Bildung und Gesundheit. Zudem arbeitet
sie als Deutschlehrerin im Projekt «Mama
lernt Deutsch» an einer Bremer Grundschule.

BIK, Universität Bremen FB 9, Postfach
330 440, D-28334 Bremen
mkaufm@uni-bremen.de


	"Mama lernt Deutsch" : ein Deutschkurs als transkultureller Übergangsraum

