
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (2005)

Artikel: Die Vermittlung interkultureller Kompetenz in der Schule : ein
ethnologischer Ansatz

Autor: Bertels, Ursula / Eylert, Sabine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007355

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Die Vermittlung interkultureller
Kompetenz in der Schule
Ein ethnologischer Ansatz

Ursula Berteis und Sabine Eylert

Ali und Thomas lernen sich auf einer
Party kennen. Bald schon sind die beiden eng
miteinander befreundet und treffen sich

regelmässig in ihrer Freizeit. Anfangs umarmt Ali
Thomas immer, wenn er ihn trifft, was Thomas

vor allem in der Öffentlichkeit peinlich ist.
Eines Tages nimmt Ali während eines Spaziergangs

ganz selbstverständlich die Hand von
Thomas, hält sie fest und lächelt ihn an.
Daraufhin reisst Thomas sich los und gibt
Ali unmissverständlich zu verstehen, dass er

keineswegs schwul sei. Ali versteht die Welt
nicht mehr und ist tief beschämt.

Im oben genannten Beispiel stossen
unterschiedliche kulturelle Vorstellungen
darüber, wie Freundschaft nach aussen
demonstriert wird, aufeinander.
Hierdurch kommt es zu einem Missverständ-
nis, das auf Seiten der Beteiligten stark
von Emotionen geprägt ist. Um solche
interkulturellen Missverständnisse lösen
zu können, benötigt man Verhaltensstrategien

- z.B. das Einholen von
Informationen über das ungewohnte Verhalten
und die Anwendung des Perspektivenwechsels.

Diese Verhaltensstrategien sind
ein wesentlicher Bestandteil von
interkultureller Kompetenz - der
Schlüsselqualifikation, die in einer multikulturellen
Gesellschaft immer mehr an Bedeutung
gewinnt.

Die Bedeutung
interkultureller Kompetenz

Von politischer Seite wurde die Bedeutung

von interkultureller Kompetenz in
einer aufgrund der zunehmenden
Globalisierung multikulturellen Gesellschaft
erkannt. So wurde auf der Konferenz der
Kultusminister der Bundesrepublik
Deutschland im Jahre 1996 beschlossen1,
dass die Vermittlung von Interkultureller

Kompetenz zum Bildungsauftrag der
Schule gehört. Denn: Die Schule hat die
Aufgabe, Kinder auf ein Leben in der
Gesellschaft vorzubereiten, und wenn
diese Gesellschaft multikulturell ist, um-
fasst diese Aufgabe auch die Vermittlung
von Interkultureller Kompetenz.

Viele der heute Berufstätigen haben
erst durch eigene Erfahrungen gelernt,
dass es bei der Begegnung mit Mitgliedern

anderer Kulturen zu unangenehmen
Situationen, Missverständnissen oder gar
Konflikten kommen kann. Oft sind die
Ursachen hierfür nicht erkennbar, man
fühlt sich persönlich betroffen und ist
nicht in der Lage, eine Klärung
herbeizuführen. Jedoch ist davon auszugehen,
dass Kontakte mit Mitgliedern anderer
Kulturen in Privat- und Berufsleben durch
die Globalisierung weiter zunehmen
werden. Für ein erfolgreiches Zusammenleben

ist dabei die Unterscheidung
zwischen multikulturell und interkulturell
wichtig: Während es sich bei dem Begriff

1 Empfehlungen
«Interkulturelle Bildung und
Erziehung in der Schule»,
Beschluss der
Kultusministerkonferenz vom
25.10.1996 veröffentlicht
in der Sammlung der
Beschlüsse der ständigen
Konferenz der
Kultusminister der Länder in
der Bundesrepublik
Deutschland, Beschlussnummer

671.1.



DOSSIER

multikulturell lediglich um eine Zustands-
beschreibung handelt, bei der Mitglieder
unterschiedlicher Kulturen nebeneinander

leben, bezeichnet der Begriff
interkulturell eine Interaktion zwischen den

Mitgliedern unterschiedlicher Kulturen,
die ein erfolgreiches Zusammenleben und
-arbeiten erst ermöglicht (Hinz-Rommel
1994: 36). Um diese Interaktion in Gang zu
setzen, ist interkulturelle Kompetenz
notwendig.

Interkulturelle Kompetenz:

ein Arbeitsfeld der

Ethnologie

Im Gegensatz zur Pädagogik,
Sozialpädagogik und Psychologie hat sich die
Ethnologie vergleichsweise wenig in die
Diskussion um die interkultureller
Kompetenz eingeschaltet. Nur wenig Trainer
und Trainerinnen in diesem Bereich haben
einen ethnologischen Hintergrund.

Das fehlende Engagement bedeutet
jedoch keineswegs, dass diese Disziplin
nichts Wesentliches beizutragen hätte. Im
Gegenteil, als Wissenschaft vom kulturell
Fremden bzw. «als Wissenschaft des

Umgangs zwischen Eigenem und Fremden»
(Antweiler 1999: 219) kann gerade die
Ethnologie neue Gesichtspunkte in die
Diskussion bringen. Wesentliche Aspekte
der interkulturellen Kompetenz werden,
wenn auch mit anderen Begrifflichkeiten,
schon seit Langem in der Ethnologie
besprochen.

So beginnt der Beitrag der Ethnologie
bereits mit grundlegenden Überlegungen
zum Begriff der Kultur2, der innerhalb
der Vermittlung von interkultureller
Kompetenz ständigen Bezug findet und z.T.
recht umstritten ist. Informationen über
andere Kulturen stehen innerhalb der
Ethnologie im Mittelpunkt und werden
dort als selbstverständliche Grundlage
für eine gelingende interkulturelle Begegnung

gesehen. Darüber hinaus kann die
Ethnologie Konzepte von Gesellschaften
analysieren, die sich mit dem Verhältnis
zwischen Einheimischen und Fremden

beschäftigen und auf diese Weise
Ursachenforschung bezüglich der Einstellung

gegenüber Fremdem betreiben
(Platenkamp 2004).

Da es eines der zentralen Anliegen der

Ethnologie ist, unterschiedliche Lebenswelten

zu verstehen und dieses Verständnis

auch zu vermitteln (Hauser-Schäublin
1997: 7), eignen sich Ethnologinnen in
besonderem Masse, die Vermittlung dieser
Inhalte zu übernehmen.

Trotz dieser verschiedenen
Zugangsmöglichkeiten zum Fremdverstehen ist
ein vollständiges Verstehen der Menschen

aus einer anderen Kultur nach Auffassung

vieler Ethnologinnen und Ethnologen

aufgrund unterschiedlicher
Sozialisation und hoher Komplexität einer
Kultur kaum zu erreichen. Eine Annäherung

dagegen kann in unterschiedlichem
Grade erlangt werden. In gleicher Weise
bleibt auch interkulturelle Kompetenz ein
Ideal, an das es sich anzunähern gilt. Das
verbleibende Unverständliche erfordert
ein Akzeptieren von Fremdheit bzw. eine

Ambiguitätstoleranz, wie sie auch in
anderen Disziplinen für die interkulturelle

Kompetenz als unverzichtbar
genannt wird (s. z.B. Jacubeit/Schatten-
hofer 1996; Ruben und Kealey 1997: 19).
Doch wie kann interkulturelle Kompetenz

vermittelt werden? Wie sollen bzw.
müssen kulturelle Aspekte dargestellt
werden, um eine interkulturelle Verständigung

ermöglichen zu können?
Während in der Sozialpädagogik vor

allem generelle, Kultur übergreifende
Aspekte von interkultureller Kompetenz
diskutiert werden, beruhen die Konzepte
der Psychologie in starkem Masse auf der
Kenntnis kultureller Unterschiede, die
man zu abstrahieren und kategorisieren
versucht. Davon werden in interkulturellen

Trainings, wie sie vor allem für
international tätige Geschäftsleute
entwickelt wurden, konkrete Anweisungen
für das Verhalten in bestimmten Kulturen

abgeleitet.
Bekannt geworden sind dabei vor

allem der Ansatz der Kulturdimensionen
von Geert Hofstede (1991), das in der
Psychologie viel zitierte Culture Assimila-
tor Training von Fiedler, Mitchell und

2 Der Begriff Kultur wurde

sicherlich nirgends so

häufig definiert wie in
der Ethnologie. Kroeber
und Kluckhohn sammelten

bereits 1952 ganze 164

Definitionen von Kultur.

1 12



DOSSIER

Triandis (s. Thomas 1996:117,1998: 243ff.)
und das Konzept der Kulturstandards
von Alexander Thomas. Alle diese Ansätze

sind als Versuche zu werten, die Vielfalt
kultureller Gegebenheiten zu kategori-
sieren und damit für gezieltes Lernen
leichter nutzbar zu machen. Die Gefahr
dabei besteht angesichts der unübersehbar

grossen Unterschiede nicht nur zwischen,
sondern auch innerhalb der zahlreichen
Kulturen in einer Verallgemeinerung bzw.
Pauschalisierung von Wertesystemen und
Verhaltensvorgaben. Und obwohl einige
Autoren selbst Abweichungen entsprechend

individueller und gruppenspezifischer

Ausprägungen einräumen (Hofstede
1991: 4; Thomas 1996: 112), so hängt es
bei der Umsetzung im Training stark von
den jeweiligen Trainerinnen ab, ob
tatsächlich eine Differenzierung stattfindet
und das Lernen anhand der Situationsbeispiele

tatsächlich auch als exemplarisches

Vorgehen gewertet wird3.
In jüngerer Zeit beschäftigen sich auch

Ethnologinnen zunehmend mit der
Vermittlung interkultureller Kompetenz. Für
den amerikanischem Raum, in dem eine
Auseinandersetzung schon seit Längerem
stattfindet4, ist z.B. der bereits erwähnte
Ethnologe Edward Hall zu nennen. Als
Vertreter der amerikanischen applied
anthropology nutzte Hall seine Ausführungen

im praktischen Sinne, indem er sie

mit Empfehlungen für interkulturelle
Kontakte z.B. im Geschäftsbereich
verband (1966), und stellte damit als einer
der wenigen Ethnologen einen direkten
Bezug zur nicht-ethnologischen Praxis
her. Auch hier besteht, ähnlich wie im
Kontext der Kulturstandards sowie
-dimensionen, aber die Gefahr der
Pauschalisierung (s. auch Dettmar 1990:149f.).

In Deutschland ist es vor allem der
Ethnologe Alois Moosmüller, der sich dem
Thema in grösserer Ausführlichkeit widmet.

Für Moosmüller sind sowohl spezielle,

also auf eine Kultur bezogene, als auch

allgemeine Kenntnisse, z.B. soziale
Fähigkeiten, relevant (2000: 273). Gerade diese

allgemeinen Kenntnisse zu kulturellen
Unterschieden sowie die zu vermittelnden

Handlungsstrategien zur interkultu-
rellen Verständigung führen zu

interkultureller Kompetenz. Das
kulturspezifische Wissen sollte hierzu exemplarisch

genutzt werden. Dabei ist es wichtig
immer darauf hinzuweisen, dass Kultur
einerseits stark prägend auf die Anschauungen

und das Handeln der Individuen
wirkt, andererseits ist auch der Einfluss
des Einzelnen auf die Kultur zu
berücksichtigen. Damit ist Kultur nicht als etwas
Starres definiert. Vielmehr verändert sie
sich ständig und wird von jedem
Menschen auf eigene Weise interpretiert.

Von der Theorie in die
Praxis

Um der Bedeutung der Ethnologie bei
der Vermittlung von interkultureller
Kompetenz gerecht zu werden, wurde 1992 in
Münster von Ethnologinnen sowie
Pädagoginnen der Verein Ethnologie in Schule

und Erwachsenenbildung e.V. (Ese) gegründet.

Die Arbeit von Ese besteht neben der
wissenschaftlichen Auseinandersetzung
mit unterschiedlichen interkulturellen
Ansätzen darin, ethnologisches Material für
Schulen sowie für Einrichtungen der
Erwachsenenbildung aufzubereiten, um
damit für Laien verständliche,
wissenschaftlich fundierte Informationen über
andere Kulturen zu vermitteln. Schwerpunkt

hierbei ist die Konzeption und
Durchführung von Schulprojekten,
Lehrerfortbildungen und Seminaren.
Ausgangspunkt für die von Ese konzipierten
Projekte ist die ethnologische
Feldforschungserfahrung5, durch die neben
fundierten Sach- und Regionalkenntnissen
auch Fremdheitserfahrungen vermittelt
werden können.

Als Grundlage für die Arbeit von Ese

dient der theoretische Ansatz der Dritt-
Kultur-Perspektive (in Anlehnung an
Gudykunst u.a. 1977). Dieser Ansatz
beinhaltet, dass man sich exemplarisch mit
Kulturen beschäftigt, zu denen man
zunächst keinen persönlichen Bezug hat,
um dann in einem zweiten Schritt den
Umgang mit fremden Kulturen im eigenen

Land zu erlernen. Die Beschäftigung
mit Regionen, die vom Alltag der Schüler

3 Zur Kritik an den
Kulturstandards siehe auch
Krewer (1996:152).

4 Wie W. Hinz-Rommel
(1994: 66) vermerkt, ist
der US-amerikanischen
Bevölkerung der Beitrag
der Ethnologie zum
Bereich der Interkulturellen
Kompetenz sehr stark
präsent. Entsprechende
Zahlen über den europäischen

Raum liegen nicht
vor; eigene Eindrücke
weisen jedoch darauf hin,
dass die Ethnologie hier
kaum in das Bewusstsein
der Öffentlichkeit
vorgedrungen ist (Vgl. Berteis
2004b).

5 Dabei kann die
Feldforschung sowohl in der
«eigenen» Gesellschaft
(etwa in einem türkischen
Stadtteil) als auch in einer
«fremden» Gesellschaft
durchgeführt werden.



DOSSIER

und Schülerinnen sehr weit entfernt sind
(z.B. Indonesien, Mexiko, Pakistan und
Papua-Neuguinea), ermöglicht den
Teilnehmenden dabei, sich relativ
unvoreingenommen auf eine andere kulturelle
Sichtweise einzulassen. Für diesen Ansatz
der Dritt-Kultur-Perspektive oder auch
Kulturenwechsel erhielt Ese den Preis für
Innovationen des Deutschen Instituts für
Erwachsenenbildung 2003.

Was ist interkulturelle
Kompetenz?

Interkulturelle Kompetenz ist in den

vergangenen Jahren zu einem wichtigen
Schlagwort geworden. Allerdings gibt es
noch keine allgemeingültige Definition
davon, was sich hinter diesem Schlagwort

verbirgt. Je nach Fachrichtung -
Pädagogik, Psychologie,
Kommunikationswissenschaften usw. - wird der
Begriff der interkulturellen Kompetenz
anders definiert. Ese hat im Rahmen
seiner langjährigen Arbeit zur Vermittlung

von interkultureller Kompetenz
folgende Definition entwickelt6: Interkulturelle

Kompetenz ist die in einem
Lernprozess erreichte Fähigkeit, im mittelbaren

oder unmittelbaren Umgang mit
Mitgliedern anderer Kulturen einen
möglichst hohen Grad an Verständigung
und Verstehen zu erzielen. Einige Begriffe

dieser Definition werden zur besseren
Verständlichkeit im Folgenden erläutert:
• Lernprozess: Der Erwerb interkultureller
Kompetenz wird als lebenslanger
Lernprozess betrachtet, da immer wieder
kulturelle Missverständnisse auftreten
können.

• Unmittelbar/mittelbar: Unmittelbarer
Umgang meint die persönliche Begegnung

mit Menschen anderer Kulturen,
mittelbarer Umgang die Begegnung mit
«Wissen» über diese Kulturen, z.B. in
Form von Medienberichten.

• Verständigung: Verständigung mit
Menschen anderer Kulturen ist notwendig,
um mit ihnen erfolgreich zusammen
arbeiten oder zusammen leben zu können.

• Verstehen: Ein vollkommenes Verstehen

von Menschen anderer Kulturen ist nicht
möglich, da schon das Verstehen von
Personen mit gleichem kulturellen
Hintergrund schwierig sein kann. Eine
Annäherung ist aber durch interkulturelle
Kompetenz möglich.

Um interkulturelle Kompetenz im
Unterricht vermitteln zu können, ist das
Erreichen verschiedener Lernziele
notwendig.

Lernziel 1: Aneignimg und Beschaffung von

Informationen und Entwickeln von Interesse

Bei diesem Lernziel werden
wissenschaftlich fundierte Informationen über
fremde Kulturen vermittelt. Darüber hinaus

sollen die Schülerinnen in die Lage
versetzt werden, sich selbst solche
Informationen beschaffen zu können. Dabei
bildet das Interesse an fremden Kulturen
eine wichtige Voraussetzung. Dieses Interesse

kann z.B. durch authentische Berichte

oder Gegenstände geweckt werden.

Lernziel 2: Einüben des Perspektivenwechsels

Bei diesem Lernziel stehen die Fragen
«wie sehen die anderen uns», «wie sehen
die anderen sich selbst» und «wie sehen

wir die anderen» im Vordergrund. Dabei
lenkt die Technik des Perspektivenwechsels

den Blick der Schülerinnen zunächst
auf ihre eigene Kultur, die durch den
Vergleich mit anderen Sichtweisen an
Selbstverständlichkeit verliert. Darüber hinaus
lernen die Schülerinnen, ihre Sicht auf
fremde Kulturen zu hinterfragen. Ziel ist
es, die Relativität der jeweiligen
Sichtweisen zu erkennen.

Lernziel 3: Erkennen und Überwinden von
Ethnozentrismus

Ethnozentrismus basiert nicht zuletzt
auf der Annahme, dass die Gegebenheiten
der eigenen Kultur universal gültig sind.
Ethnozentrismus beinhaltet dabei meistens

eine Höherbewertung der eigenen
Kultur und eine Abwertung der anderen
Kultur. Um ethnozentrisches Denken
zunehmend zu überwinden, sollen sich die
Schülerinnen mit ihren eigenen
Auffassungen von anderen Kulturen ausein-

6 Zur Entwicklung der
Definition und der im
Folgenden vorgestellten
Lernziele vgl. Berteis u.a.
2004a.

1 1 4



DOSSIER

andersetzen und erkennen, dass diese
Auffassungen in hohem Masse durch die
eigene Kultur geprägt sind und in Frage
gestellt werden müssen.

Lernziel 4: Reflektieren von Situationen des

interkulturellen Umgangs
Bei diesem Lernziel steht der kompetente

Umgang mit Mitgliedern anderer
Kulturen im Vordergrund. Konkrete
Situationen der interkulturellen Begegnung
werden analysiert und reflektiert. Die
Schülerinnen sollen so Verhaltensstrategien

entwickeln, die eine möglichst
konfliktfreie und gelingende Kommunikation
ermöglichen.

Lernziel 5: Fördern von Einstellungen und
Werten

Werte und Einstellungen (z.B. Offenheit,

Toleranz, Akzeptanz und Respekt)
sind als Grundhaltung zum Erwerb von
interkultureller Kompetenz notwendig.
Da sich Werte und Einstellungen jedoch
nur durch eine umfassende und lang
andauernde Erziehung verändern lassen7,
lassen sich langfristig sicherlich nur
Tendenzveränderungen erzielen.

Ist interkulturelle
Kompetenz in der Schule

zu vermitteln?

Um die Hypothese zu überprüfen,
dass interkulturelle Kompetenz durch
ethnologische Themen im Schulunterricht
vermittelt werden kann, führte Ese von
März 2000 bis Februar 2002 das Projekt
«Die Relevanz ethnologischer Themen für
den Erwerb interkultureller Kompetenz
in der schulischen Sozialisation - Eine
Pilotstudie» durch8. Finanziert wurde das

Projekt über das Programm «Das Fremde
und das Eigene. Probleme und Möglichkeiten

interkulturellen Verstehens» der
Völkswagen-Stiftung. Organisatorisch war
es als Drittmittelprojekt an die Universität

Münster angegliedert. Kooperationspartner

war das Institut für Ethnologie.
Für die Dauer eines Schuljahres

unterrichteten vier Ethnologinnen des Ese e.V.

jeweils eine 7. und eine 8. Klasse an zwei
Münsteraner Realschulen zu den Themen
«fremde Kulturen» und «interkulturelle
Verständigung». Der ethnologische Unterricht

fand im Rahmen des regulären
Lehrplans statt und wurde u.a. in den Fächern
Erdkunde (z.B. Reisanbau in Indonesien),
Politik (z.B. Menschen in Bewegung),
Religion (z.B. Islam in Pakistan und Indonesien),

Geschichte (z.B. Eroberung Mexikos)
und Kunst (z.B. Körperbemalung in
Papua-Neuguinea) durchgeführt. Darüber
hinaus gab es auch fachübergreifenden
Unterricht. Jede Klasse erhielt so während
des Schuljahres ca. 70 Unterrichtsstunden.

Die Auswertung des Unterrichts
erfolgte mittels verschiedener Methoden.
So wurde durch eine Vorher/Nachher-
Fragebogenerhebung, die in den
Unterrichtsklassen, aber auch in Kontrollklassen
durchgeführt wurde, überprüft, ob dieser
Unterricht eine positive Wirkung in Bezug
auf die Sensibilisierung für fremdkulturelle

Zusammenhänge bei den Schülerinnen
hatte. Die Form des Fragebogens wurde
als Instrument der Erhebung gewählt, da
durch diese standardisierte Form der
Erhebung eine Vergleichbarkeit der erhobenen

Daten gesichert ist. Der Fragebogen
bestand aus offenen oder geschlossenen
Fragen, Items oder Situationserläuterungen.

So wurde z.B. das Lernziel 1 (Entwickeln

von Interesse) mit folgendem Item
abgefragt:
Interessierst du dich für das Leben in fremden
Ländern?
interessiert mich: gar nicht sehr

Das Lernziel war erreicht, wenn auf
der Skala mindestens der Wert 5

angekreuzt wurde.
Das Lernziel 2 (Einüben des

Perspektivenwechsels) wurde mit der folgenden
Aufgabe überprüft:
Die Massai9 in Kenia (in Ostafrika) sind ein

Hirtenvolk; d.h. sie leben vor allem von ihren
Rinderherden. Weisse Menschen im Land
wundern sich oft, dass die Massai sich im
Gegensatz zu anderen dort lebenden Völkern

weigern, Ackerbau zu betreiben, auch wenn sie

wegen dieser Weigerung manchmal hungern
müssen.

Kannst du dir vorstellen, warum sie sich

weigern? Schreibe dazu ein paar Sätze auf.

7 Vgl. Schiöder 1988:70.

8 Detaillierte Informationen

über die Durchführung

und Auswertung
des Projektes finden sich
bei Berteis u.a. 2004a.

9 Im Fragebogen wurden
ausschliesslich Ethnien
genannt, die nicht im
Unterricht behandelt wurden.



Durch die Fragestellung werden die
Schülerinnen direkt aufgefordert, sich in
die Sicht der Massai hineinzuversetzen.
Das Lernziel ist erreicht, wenn die Schüler
und die Schülerinnen versuchen, die
Entscheidung der Massai aus deren Sicht zu
erklären.

Sowohl die Ausarbeitung der Erhebung

als auch die Auswertung der
Fragebogen und der Beobachtungsprotokolle
wurde von Psychologinnen und
Soziologinnen durchgeführt. Darüber hinaus
wurden von den einzelnen Unterrichtsstunden

Beobachtungsprotokolle angefertigt,

die ebenfalls ausgewertet wurden.
Die Auswertung der Fragebogen hat

ergeben, dass die Schülerinnen der
Projektklassen im Vergleich zu denjenigen
der Kontrollklassen häufiger die Perspektive

wechselten. Dies wurde deutlich an
Aussagen wie z.B. «die Religion verbietet
es ihnen» oder «sie haben vielleicht
bestimmte Götter und dürfen es nicht». Die
Fähigkeit kritische Situationen im
interkulturellen Kontakt zu erkennen, z.B.

Aggressionen wahrzunehmen oder
zuzugeben und auf interkulturelle
Missverständnisse zurück zu führen oder in einer
solchen Situation Angst zu haben, wurde
ausgebaut. Viele Schülerinnen suchten
nach Durchführung des Unterrichts nach
einer Möglichkeit, sich aktiv zu verständigen.

Zudem waren die am Projekt
beteiligten Schülerinnen weitaus besser in der
Lage, ein Problem differenziert und von
mehreren Seiten her zu betrachten.

Die Auswertung der in den
Beobachtungsprotokollen wiedergegebenen
Eindrücke der Fachlehrerinnen, der
ethnologischen Lehrkräfte und des Beobachters

bzw. der Beobachterin zeigte unter
anderem, dass gerade die authentischen
Berichte der ethnologischen Lehrkräfte
sowie das Einbringen von Dias und
Materialien in den Unterricht als besonders
geeignete Methoden erscheinen, die Lernziele

zu erreichen.
Diese Ergebnisse werden durch die

Aussagen in den Stellungnahmen von
Lehrerinnen und Eltern zu dem Projekt
verstärkt. So schrieb z.B. A. Behnen, Schulleiter

der Geschwister-Scholl-Realschule:
«Mit Abschluss des Pilotprojektes wurde

schnell deutlich, dass die beteiligten
Schülerinnen gelernt hatten, in der Begegnung
mit anderen Kulturen einen Wechsel der
Perspektive vorzunehmen. Es ist nicht
mehr das Weltbild des eigenen Kulturkreises

allein massgeblich, sondern aus
einer tieferen Kenntnis über andere Denk-
und Lebensweisen heraus wird eine
differenzierte Betrachtung des Gegenübers
möglich. Dieses zeigt sich zum einen bei
der Konfliktbewältigung zwischen
Schülerinnen in der Schule, wird aber auch
bei der Beurteilung von aktuellen
Krisensituationen deutlich».

Das Gesamtergebnis des Projektes
wird somit von den Mitarbeiterinnen als
sehr positiv bewertet. Die dem Projekt
zugrunde liegende Hypothese konnte
bewiesen werden. Die Ergebnisse zeigen,
dass durch ethnologische Themen
interkulturelle Kompetenz in der Schule
vermittelt werden kann.

Aufbauend auf die Ergebnisse des

Pilotprojektes wurde in dem Zeitraum
November 2003 bis Oktober 2004 ein
weiteres umfangreiches Schulprojekt
durchgeführt, das von der Nordrhein-
Westfälischen Stiftung für Umwelt und
Entwicklung finanziert wurde. Im Rahmen

des Projektes unterrichten Mitarbeiterinnen

von Ese Schülerinnen und Schüler
der Jahrgangsstufen 7, 8, 9 und 12 an der
«Friedensschule» (Gesamtschule) und der
«Realschule im Kreuzviertel» in Münster
zu den Themen «fremde Kulturen» und
«interkulturelle Verständigung». Das Ziel
des Projektes war ebenfalls die Vermittlung

interkultureller Kompetenz. Die am
Projekt beteiligten Fachlehrerinnen konnten

sich dabei am Themenangebot von
Ese orientieren. Darüber hinaus wurde
das bestehende Themenspektrum
kontinuierlich aufgrund von Lehrerwünschen
erweitert. Dabei wurden ganze
Unterrichtsreihen oder einzelne -einheiten
entsprechend den Themenvorgaben von
den ethnologischen Lehrkräften
übernommen. Die an dem Projekt beteiligten
ethnologischen Lehrkräfte haben in Niger,
Mexiko, Pakistan, Indonesien und Nigeria
geforscht und gelebt. Ihre Forschungserfahrungen

wie auch ihre persönlichen
Erfahrungen mit dem Fremdsein in den



DOSSIER

unterschiedlichen Kulturen waren die
Grundlage für die inhaltlichen Schwerpunkte

der Unterrichtsthemen.
Die Ergebnisse der Evaluation dieses

Projektes zeigen, dass die Mehrzahl der
durchgeführten Unterrichtseinheiten
sowohl im Hinblick auf das Erreichen der
Lernziele als auch im Hinblick auf die
Materialien und Methoden aus Sicht der
Fachlehrerinnen sowie der ethnologischen
Lehrkräfte geeignet waren, interkulturelle

Kompetenz zu vermitteln. Es wurde
von Seiten der Fachlehrerinnen bestätigt,
dass sich die Begegnung mit authentischen

Dokumenten und
Originalgegenständen äusserst positiv auf den
Unterricht auswirkt. Darüber hinaus wurde

betont, dass durch die persönlichen
Erfahrungen der ethnologischen Lehrkräfte

und die angewandten Methoden (z.B.

Rollenspiele) die Technik des
Perspektivenwechsels besonders gut eingeübt
werden konnte.

Ethnologie in der Schule -
die praktische Umsetzung

Im Folgenden werden verschiedene
Unterrichtsbeispiele vorgestellt, um zu
verdeutlichen, wie durch ethnologische
Themen die oben beschriebenen Lernziele

im Unterricht erreicht werden können.
Hierzu werden zunächst einzelne
Unterrichtsschritte zu verschiedenen Themen
beschrieben.

Umsetzung des Lernziels 1: Aneignung und

Beschaffung von Informationen
Unterrichtsbeispiel «Deutsche im Ausland»
im Rahmen der Unterrichtsreihe «Menschen

in Bewegung»
In dieser Unterrichtseinheit sollen sich

die Schülerinnen in die Situation einer
deutschen Krankenschwester hineinversetzen,

die für den Zeitraum eines Jahres
in Indonesien Berufserfahrung sammeln
möchte und bei einer indonesischen Familie

untergebracht sein wird. Die Schüler
und Schülerinnen überlegen, wie sie sich
auf einen solchen Aufenthalt vorbereiten
sollten. Neben allerlei organisatorischen

Dingen, die noch in Deutschland zu
erledigen sind, und Überlegungen dazu,
was in den Koffer muss, erlangt die
Vorbereitung auf Land und Leute einen
besonderen Stellenwert, weil zumeist von
den Schülerinnen schnell erkannt wird,
dass es zu Problemen, Missverständnissen
oder gar Konflikten kommen kann, wenn
man sich nicht mit der anderen Kultur
beschäftigt. In diesem Zusammenhang
lernen die Schülerinnen auch die Qualität
der unterschiedlichen Informationsquellen
einzuschätzen.

Umsetzung von Lernziel 1: Entwickeln von
Interesse

Unterrichtsbeispiel «Islam in Indonesien» im
Rahmen der Unterrichtsreihe «Islam in Pakistan

und Indonesien»
Einführend zum Thema «Alltag im

Islam in Indonesien» kann durch Bildmaterial

und Kleidung oder Gegenstände
und persönliche Erfahrungsberichte in
besonderer Weise Interesse und Neugier
bei den Schülerinnen geweckt werden.

Umsetzung von Lernziel 2: Einüben des

Perspektivenwechsels
Unterrichtsbeispiel «Perspektivenwechsel:
Kann man das vielleicht auch ganz anders
sehen?» im Rahmen der Unterrichtsreihe
«Menschen in Bewegung»

Im Rahmen der Unterrichtsreihe
«Menschen in Bewegung» beschäftigen
sich die Schülerinnen u.a. damit, wie es

ist, wenn Deutsche im Ausland leben. Sie

lernen die Motive einer deutschen Frau
kennen, die in Indonesien eine Anstellung

als Krankenschwester erhält. Obwohl
sie sich sehr gut auf ihren Auslandsaufenthalt

vorbereitet hat, indem sie viel über
das Alltagsleben und die Kultur gelesen
und auch die Sprache gelernt hat, kommt
sie immer wieder in Situationen, die sie
sich nicht erklären kann und die für
Unbehagen und Miss-Stimmung sorgen.

Anhand von Tagebuchaufzeichnungen
der deutschen Krankenschwester10

sollen die Schülerinnen verschiedene
Situationen analysieren und Überlegungen

anstellen, wo die Ursache des
Problems liegt und wie eine Lösung
aussehen könnte.

10 Die Situationsbeschreibungen

beruhen auf
persönlichen Beobachtungen.

1 1 7



DOSSIER

Es geht bei allen Beispielen nicht
darum, die «richtige» Lösung zu finden -
weil man nicht alles über eine andere

Kultur wissen kann - sondern speziell im
Hinblick auf das Lernziel 2 «Perspektivenwechsel

einüben» überhaupt darum, in
Erwägung zu ziehen, dass kulturbedingte

Sichtweisen für einen Konflikt oder für
ein Missverständnis verantwortlich sind.

In einer Situation wird z.B. beschrieben,

wie sich die Krankenschwester darüber

ärgert, dass sie von der Mutter ihrer
indonesischen Freundin jeden Abend
gefragt wird, ob sie schon geduscht habe.
Die Deutsche empfindet diese Frage als
sehr unangenehm und ist empört über
diese Indiskretion.

In Gruppenarbeit von je vier Schülern
und Schülerinnen werden Dialoge
entwickelt, die aufzeigen, wie die
Krankenschwester mit dieser und anderen
Situationen umgeht. Dafür steht den
Schülerinnen ein Comic zur Verfügung,
bei dem sie die Sprechblasen ausfüllen.
Sie konstruieren ein Gespräch zwischen
der deutschen Frau und einer indonesischen

Person ihrer Wahl. Der Comic
ermöglicht es den Schülerinnen, sich in
die Situation der Krankenschwester hinein
zu versetzen. Die Krankenschwester stellt
hier die Identifikationsfigur dar.

In vielen Dialogen begründen die
Schülerinnen die Frage der Mutter der
Freundin mit kulturellen Besonderheiten,
z.B. dass das Duschen mit bestimmten
religiösen Reinheitsvorstellungen
zusammenhängt, oder sie bemerken, dass die
Mutter sie zum Duschen einladen möchte,
weil es ein Zeichen von Gastfreundschaft
ist. Einige Schülerinnen arbeiten auch klar
heraus, dass die Frage: «Hast Du schon
geduscht» nicht als Indiskretion von der
indonesischen Frau gemeint wird.

Nachdem die ethnologische Lehrkraft
die Hintergründe der Frage aufgedeckt
hat, wird den Schülerinnen deutlich, wie
banal die Hintergründe eines interkulturellen

Konfliktes sein können. Denn wenn
man in Indonesien - vor allem am späten
Nachmittag - gefragt wird, ob man schon

geduscht hat, möchte die oder der Fragende

sich nur erkundigen, ob jemand schon
Feierabend hat bzw. schon fertig ist für

das Abendessen. Diese Frage kann in
Indonesien synonym gestellt werden zu den

Fragen: «Wie geht es Dir?», «Wo kommst
Du her?» oder «Wo gehst Du hin?».

In einigen Comic-Dialogen kommt es

zum Streit zwischen der Krankenschwester

und dem ausgewählten indonesischen
Gesprächspartner. Auch an Streitgesprächen,

bei denen kein Perspektivenwechsel
erfolgt, kann nach der Klärung der
Hintergründe im Klassenverband gut erarbeitet

und diskutiert werden, dass sich viele
Konflikte durch Nachfragen (Lernziel 1:

Informationen beschaffen) und Einnehmen

einer anderen Sichtweise (Lernziel
2: Einüben des Perspektivenwechsels)
vermeiden lassen.

Die Dialoge bieten immer eine
Diskussionsgrundlage dafür, was wirklich hinter
dem Problem stecken könnte, inwieweit
die dargestellte Sichtweise nachvollziehbar

ist und welches persönliche Verhalten

dem folgen könnte11.

Umsetzung des Lernziels 3: Erkennen und
Überwinden von Ethnozentrismus

Unterrichtsbeispiel: «Fremde - Fremder» im
Rahmen der Unterrichtsreihe «Menschen in

Bewegung»
Nachdem sich die Schülerinnen

ausführlich und sehr persönlich mit dem Thema

«Heimat» auseinander gesetzt haben,
widmen sie sich dem Thema «Fremde -
Fremder». Zum Einstieg werden die
Schülerinnen aufgefordert, einen Cartoon zu
beschreiben, auf dem sich einander Fremde

begegnen. Auf dem Cartoon ist ein
orientalisch aussehender Mann mit einem
Tablett mit Getränken zu sehen, der zu
einem europäisch aussehenden Ehepaar
auf dem benachbarten Balkon sagt: «Auf
gute Nachbarschaft». Das Ehepaar zieht
eine Bretterwand hoch und weist den
«Fremden» ab. Durch die Beschreibung
und Interpretation tauchen bereits viele
bestehende Stereotype und Vorurteile auf,
die den eigenen Ethnozentrismus
dokumentieren. Die Schülerinnen suchen nach
Gründen für ihre Einschätzungen und
haben dabei die Möglichkeit, ihre eigene
Kultur zu reflektieren und das eigene
ethnozentrische Denken zu erkennen. Von
der ethnologischen Lehrkraft wird betont,

11 Letzteres spricht schon
das Lernziel 4: «Reflektieren

von Situationen
des interkulturellen
Umgangs» an.

1 18



DOSSIER

dass Angst vor dem Fremden etwas
Normales ist. Fremdes ist zunächst einmal
suspekt, weil es abweicht von dem
Normalen. Das Normale gibt Sicherheit. Alles
andere macht unsicher oder sogar Angst.
Die Angst vor dem Fremden ist ein
universelles Phänomen und kann nicht auf
bestimmte Personen oder Völker
beschränkt werden. Pläufig neigen
Menschen und Gruppen dazu, das «Eigene»
gegenüber dem «Fremden» höher bzw.
besser zu bewerten. Diese gemeinsam
erarbeitete Erkenntnis bildet im Rahmen
des Unterrichtsgesprächs zu dem Cartoon
eine Grundlage für die weitere
Auseinandersetzung mit dem Thema.

Umsetzung des Lernziels 4: Reflektieren von
Situationen des interkulturellen Umgangs
Unterrichtsbeispiel: «Perspektivenwechsel:
Kann man das vielleicht auch ganz anders

sehen?» im Rahmen der Unterrichtsreihe
«Menschen in Bewegung»

Die Situationsbeispiele aus dem Tagebuch

der Krankenschwester ermöglichen
den Schülerinnen auch, in Konfliktsituationen

den konkreten Umgang mit
Mitgliedern anderer Kulturen zu erproben.

Die Schülerinnen werden aufgefordert,

Dialoge zu entwickeln (s.o.), die
einen Umgang mit den jeweiligen Problemen

bzw. Missverständnissen beinhalten.
Zunächst geht es darum, das Lernziel 2:

«Perspektivenwechsel einüben» zu erreichen.

Darüber hinaus ist gleichzeitig der
kompetente Umgang gefragt. Dabei zeigt
sich, dass, wenn der Perspektivenwechsel
vollzogen wurde, es auch meistens
Lösungsvorschläge gibt. Dies bedeutet zum
Teil Kompromisslösungen, aber auch
Anpassung für die Beteiligten.

In der Situation, wo sich die deutsche
Krankenschwester mit einem jungen
Mann für einen Kinobesuch verabreden
möchte, gibt es z.B. häufig Diskussionen
darüber, wie man sich als Deutsche hier
verhält. Kulturspezifische Moralvorstellungen

der indonesischen Familie lassen
es nicht zu, dass sie ohne Begleitung eines

Familienmitgliedes mit dem jungen Mann
ins Kino geht. Viele Schülerinnen können,
nachdem sie die Sichtweise der indonesischen

Gastfamilie kennen gelernt hatten,

akzeptieren, dass die «Schwester» als

Begleitung mit ins Kino geht. Das bedeutet,
dass sie sich in diesem Falle angepasst
hätten, um ihre Gastfamilie und den eigenen

Ruf nicht zu schädigen. Der Mehrzahl
der Schülerinnen ist durchaus klar geworden,

dass ein Verstoss gegen diese
Moralvorstellungen Konsequenzen für sich und
ihre Familie haben würde. Ihnen ist die
Reichweite der Folgen bewusst geworden,
wenn sie dies nicht tun würden und
konnten dies deshalb auch akzeptieren.

Ein weiteres Situationsbeispiel aus
dem Tagebuch der deutschen
Krankenschwester beschreibt, wie unwohl sich die
Deutsche in der Gastfamilie fühlt, weil
sie nie allein gelassen wird und kaum
Rückzugsmöglichkeiten hat. Vielen
Schülerinnen gelingt der Perspektivenwechsel
und darüber hinaus auch der kompetente
Umgang mit der Situation.

Nachdem viele Schülerinnen das
Problem mit der Gastfamilie selber oder mit
einer indonesischen Freundin ausserhalb
der Gastfamilie im Comic-Dialog
angesprochen haben, stellt sich heraus, dass
die Familie ein guter Familienersatz sein
möchte, weil die Krankenschwester fern
von Heimat und Familie ist. Dabei geht
die indonesische Gastfamilie von ihren
eigenen Bedürfnissen aus. Nachdem die
Krankenschwester erklärt hat, dass ihr
Bedürfnis gross ist auch mal allein zu sein,
findet sich eine Kompromisslösung, bei
der die Krankenschwester die Freiräume

- im Rahmen der gesellschaftlich
anerkannten Möglichkeiten - erhält. Ein
Besuch am Abend allein in die Stadt wäre
aufgrund der Verantwortung und moralischer

Vorstellungen für die indonesische
Gastfamilie nur schwerlich zu akzeptieren.

Wie die Lernziele innerhalb einer
Unterrichtsreihe umgesetzt werden können,
wird im Folgenden an der Unterrichtsreihe

Das Allerheiligenfest in Mexiko dargestellt.

Charakteristisch für das Allerheiligenfest
in Mexiko ist z.B. die Darstellung von

Skeletten und Totenköpfen. Die Beschreibung

dieser Darstellungen sowie das Zeigen

von Anschauungsmaterial weckt
gleich zu Beginn der Unterrichtseinheit

1 19



DOSSIER

das Interesse der Schülerinnen. Durch die
persönlichen Erfahrungsberichte der
Ethnologin erhalten die Schülerinnen
Informationen über die Einstellungen der
Mexikaner zum Tod sowie über den
Ablauf des Allerheiligenfestes in Mexiko.
Diese Informaüonen stossen bei den
Schülerinnen und Schülern zunächst einmal
auf Unverständnis, z.T. sogar auf Abwehr.

Im Rahmen einer Gruppenarbeit werden

anschliessend die Unterschiede und
Gemeinsamkeiten des Allerheiligenfestes
in Deutschland und in Mexiko
herausgearbeitet. Durch die Diskussion über den

Ursprung des mexikanischen
Allerheiligenfestes wird deutlich, dass auch in
Europa bis vor ca. zwei Jahrhunderten
die Darstellung von Skeletten und
Totenköpfen in der Kirchenkunst üblich war
und der Tod erst in jüngerer Zeit aus dem
alltäglichen Leben verbannt wurde. Zu
diesem Zeitpunkt der Diskussion kommen

von einigen Schülerinnen Aussagen
darüber, dass ein ungezwungener
Umgang mit dem Tod durchaus positive
Auswirkungen (z.B. in Bezug auf
Trauerbewältigung) haben kann. Die Grundlagen

für das Erkennen ethnozentrischen
Denkens sind damit gelegt.

In einem anschliessenden Rollenspiel
haben die Schülerinnen Gelegenheit, das
ihnen nunmehr bekannte Wissen
anzuwenden. In diesem Rollenspiel wird ein
Gespräch zwischen deutschen Touristen
und Touristinnen in Mexiko und einem
mexikanischen Verkäufer von
Totenköpfen aus Zuckerguss nachgestellt. Ein
Beispiel für das von Schülerinnen geführte

Gespräch lautete:
Tourist: «Sieh mal, voll geschmacklos.»
Touristin: «Das ist ja ekelig und das wollen die

verkaufen!»
Tourist: «Was die sich bloss dabei denken.»

Touristin: «Lass uns mal fragen, was das zu
bedeuten hat. Was bedeuten diese Totenköpfe?»

mexikanischer Verkäufer: «Das ist unsere
Tradition, diese Totenköpfe zu verkaufen.»
Tourist: «Warum ist das Tradition?»
mexikanischer Verkäufer: «Die Totenköpfe sind
ein Symbol für Allerheiligen. Das ist bei uns
ein Familienfest. Wir glauben, dass bei diesem

Fest auch die verstorbenen Familienangehörigen

anwesend sind. Gibt es denn so etwas

in Deutschland nicht?»

Touristin: «Bei uns ist das nicht üblich. Aber
dankefür die Erklärung. Ich kaufe zwei
Totenköpfe.»

Abgesehen davon, dass der Schüler,
der den mexikanischen Verkäufer spielte,
einen Perspektivenwechsel vollzogen hat,
als er diese Rolle einnahm, zeigt besonders

die Aufforderung am Anfang des

Dialoges «Lass uns mal fragen, was das zu
bedeuten hat», dass die beteiligten
Schülerinnen sich der möglichen Existenz von
verschiedenen Perspektiven bewusst sind
und somit die Technik des Perspektivenwechsels

beherrschen und umsetzen können.

Hierdurch wird den Schülerinnen
eine mögliche Verhaltensweise im
Umgang mit Mitgliedern anderer Kulturen
aufgezeigt.

Je nach Alter der Schülerinnen und
Umfang der zur Verfügung stehenden
Unterrichtsstunden kann die oben
beschriebene Unterrichtsreihe variiert werden.

Bei jüngeren Schülerinnen steht das
Herstellen von Totenköpfen aus Ton und
der Bau eines Hausaltares im Vordergrund.

Ältere Schülerinnen können sich

im Religions- oder Philosophieunterricht
anhand des mexikanischen Totenfestes
mit der Vorstellung von Tod und
Jenseitsglauben im Allgemeinen auseinandersetzen.

Bei der Behandlung des Themas
im Geschichtsunterricht kann der Schwerpunkt

auf die Eroberung Mexikos und
die Vermischung von Kulturen gelegt
werden.

Ethnologie in der Schule -
ein Blick in die Zukunft

Mit den oben skizzierten Projekten
zeigt Ese neue Wege bei der Vermittlung
und Umsetzung von interkultureller
Kompetenz in der Schule auf. Angestrebt
wird langfristig eine Veränderung in der
schulischen Bildung durch neue Inhalte
und Lernansätze sowie eine Veränderung
der Rahmenbedingungen von Schule im
Sinne einer «Öffnung von Schule». Auf
lange Sicht bedeutet dies eine dauerhafte
Einbindung von Ethnologinnen an und in
Schulen. Um eine Nachhaltigkeit zu ge-

120



währleisten, ist es allerdings notwendig,
zukünftig alle schulischen Bereiche
(Unterricht, Lehrmaterialien, Curricula,
Lehreraus- und -fortbildung) in Bezug auf
die Vermittlung interkultureller Kompetenz

zu berücksichtigen.
Um den Studierenden der Ethnologie

den Arbeitsort Schule näher zu bringen,
wurde im Wintersemester 2002/03 am
Institut für Ethnologie der Westfälischen
Wilhelms-Universität Münster ein Seminar

zum interkulturellen Lernen in der
Schule angeboten. Während des Seminars
erarbeiteten die Studierenden u.a. eigene
Unterrichtskonzepte und führten diese
auch durch. Durch das Seminar wurde
den Studierenden die Praxisrelevanz der
Ethnologie in Bezug auf die Vermittlung
von interkultureller Kompetenz verdeutlicht.

Auf lange Sicht sollten daher
praxisrelevante Seminare auch Bestandteil des
Studiums sein.

Literatur
Antweiler Christoph
1999. «Ethnologie als gesellschaftlich relevan¬

te Humanwissenschaft. Systematisierung
praxisorientierter Richtungen und eine
Position». Zeitschrift für Ethnologie (Berlin)
123(2): 215-255.

Bertels Ursula, Sabine Eylert, Christiana
Lütkes und Sandra de Vries

2004a. Ethnologie in der Schule - Eine Studie zur
Vermittlung Interkultureller Kompetenz.
Münster u.a.:Waxmann.

Bertels Ursula, Birgit Baumann, Silke Dinkel
und Irmgard HELLMANN

2004b. Aus der Ferne in die Nähe - Neue Wege der

Ethnologie in die Öffentlichkeit. Münster
u.a.: Waxmann.

Dettmar Erika
1990. «Interkulturelle Begegnung. Voraus¬

setzung und Wege für Ethnologen».
Zeitschrift für Ethnologie (Berlin) 115: 39-
157.

Gudykunst William B., Mitchell R. Hammer
und Richard L. Wiseman

1977. «An analysis of an integrated approach to
cross-cultural training». International Jour¬

nal of Intercultural Relations (Tarrytown
NY) 1: 99-109.

Hall Edward T.

1966. The Hidden Dimension. Garden City:
Doubleday.

Hauser-Schäublin Brigitta
1997. «Blick zurück im Zorn: Ethnologie als

Kulturkritik». Zeitschrift für Ethnologie
(Berlin) 122: 3-17.

Hinz-Rommel Wolfgang
1994. Interkulturelle Kompetenz. Ein neues Anfor¬

derungsprofil für die soziale Arbeit. Münster
u.a.: Waxmann.

Hofstede Geert
1991. Cidtures and Organizations. Software of the

Mind. London: McGraw-Hill
Jakubeit Gudrun und Karl Schattenhofer
1996. «Fremdheitskonzept. Ein Weg zum

aktiven Neben- und Miteinander von
Deutschen und Fremden». Neue Praxis
(Neuwied) 5: 389-409.

Krewer Bernd
1996. «Kulturstandards als Mittel der Selbst-

und Fremdreflexion in interkulturellen
Begegnungen», in: Alexander Thomas
(Hg.), Psychologie interkulturellen
Handelns, S. 147-164. Göttingen: Hogrefe
Verlag.

Kroeber Alfred Louis und Clyde Kluckhohn
1952. «Selection from culture: a critical review

of concepts and definitions». Papers of
Peabody Museum of American Archaeology

and Ethnology 47(1).
Moosmüller Alois
2000. «Interkulturelle Kompetenz und interkul¬

turelle Kenntnisse. Überlegungen zu Ziel
und Inhalt im auslandsvorbereitenden
Training», in: Klaus Roth (Hg.), Mit der

Differenz leben. Europäische Ethnologie und
interkulturelle Kommunikation, S. 271-290.

München, New York: Waxmann.
Platenkamp Josephus
2004. «Über die gesellschaftliche Relevanz der

Ethnologie», in: Ursula Bertels, Birgit
Baumann, Silke Dinkel und Irmgard
Hellmann (Hg.), Aus der Ferne in die
Nähe - Neue Wege der Ethnologie in die

Öffentlichkeit, S. 21-32. Münster u.a.:
Waxmann.

Ruben Brent D. und Daniel J. Kealey
1979. «Behavioral assessment of communi¬

cation competency and the prediction of
cross-cultural adaptation». International
Journal of Intercultural Relations (Tarry-
town NY) 3:15-47.

Schlöder Bernd
1988. «Soziale Vorstellungen als Bezugspunk¬

te von Vorurteilen», in: Bernd Schäfer
und Franz Petermann (Hg.), Vorurteile



DOSSIER

und Einstellungen, S. 66-98. Köln:
Deutscher Institutsverlag.

Thomas Alexander
1998. «Von der fremdkulturellen Erfahrungen

zur interkulturellen Handlungskompetenz»,
in: Mainzer Universitätsgespräche:

Interkulturalität. Grundprobleme der

Kulturbegegnung (Mainz): 227-254.
1996. «Analyse der Handlungswirksamkeit

von Kulturstandards», in: Alexander
Thomas (Hg.), Psychologie interkulturellen

Handelns. S. 107-135. Göttingen:
Hogrefe Verlag.

Abstract

Teaching Intercultural competence at

school - an ethnological approach

Germany is de facto a multicultural
society. To enable all members of society
to live together successfully, it is deemed

necessary to teach intercultural competence.

This statement is also increasingly
being echoed by authorities and policy
makers. To do justice to the significance of
anthropology in the teaching of intercultural

competence, the association Ethnologie

in Schule und Erwachsenenbildung
(Anthropology in School and Adult
Education, Ese e.V.) was founded in Münster
in 1992.

The article describes the work and
experience of ESE in teaching anthropology

at schools and explains the «third-
culture perspective» that it applies in its
theoretical approach and as its basic tool.
The authors portray Ese and its pilot
project, financed by the Volkswagen-
Foundation, as a new path in teaching
intercultural competence and as a successful

example of cooperation between
anthropology and education. They
furthermore call for a stronger partnership
between academic anthropology and
education, including teachers' training.

Autorinnen

Dr. Ursula Berteis, Ethnologin. Jg. 1963,

studierte Ethnologie, Ur- und Frühgeschichte

und Romanistik in Münster und
Freiburg i. Br. Seit 1986 regelmässige
Forschungsaufenthalte in Mexiko. Mitarbeiterin

des Vereins Ethnologie in Schule und
Erwachsenenbildung (Ese) e.V. seit 1994,
Thematische Schwerpunkte:
Religionsethnologie, Medizinethnologie, Interkulturelle

Kompetenz.

Sabine Eylert, Diplom-Geographin. Jg.

1969, studierte Geographie, Ethnologie
und Soziologie in Münster. Seit 1990

regelmässige Forschungsaufenthalte in
Indonesien. Seit 1996 Mitarbeiterin des Vereins

Ethnologie in Schule und Erwachsenenbildung

(Ese) e.V. Thematische Schwerpunkte:

Interkulturelles Lernen, Migration
und Islam.

Ethnologie in Schule und
Erwachsenenbildung (Ese) e.V., c/o Institut für
Ethnologie, Studtstr. 21, D-48149 Münster,
ese@uni-muenster.de, www.ese-web.de

122


	Die Vermittlung interkultureller Kompetenz in der Schule : ein ethnologischer Ansatz

