Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (2005)

Artikel: Die Vermittlung interkultureller Kompetenz in der Schule : ein
ethnologischer Ansatz

Autor: Bertels, Ursula / Eylert, Sabine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007355

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOSSIER

Die Vermittlung interkultureller
Kompetenz in der Schule

Ein ethnologischer Ansatz

Ursula Bertels und Sabine Eylert

Ali und Thomas lernen sich auf einer
Party kennen. Bald schon sind die beiden eng
miteinander befreundet und treffen sich regel-
miissig in ihrer Freizeit. Anfangs umarmt Ali
Thomas immer, wenn er ihn trifft, was Thomas
vor allem in der Offentlichkeit peinlich ist.
Eines Tages nimmt Ali wahrend eines Spazier-
gangs ganz selbstverstiandlich die Hand von
Thomas, hilt sie fest und lichelt ihn an.
Daraufhin reisst Thomas sich los und gibt
Ali unmissverstindlich zu verstehen, dass er
keineswegs schwul sei. Ali versteht die Welt
nicht mehr und ist tief beschiamt.

Im oben genannten Beispiel stossen
unterschiedliche kulturelle Vorstellungen
dariiber, wie Freundschaft nach aussen
demonstriert wird, aufeinander. Hier-
durch kommt es zu einem Missverstand-
nis, das auf Seiten der Beteiligten stark
von Emotionen geprégt ist. Um solche
interkulturellen Missverstandnisse 16sen
zu kénnen, bendtigt man Verhaltens-
strategien — z.B. das Einholen von Infor-
mationen tiber das ungewohnte Verhalten
und die Anwendung des Perspektiven-
wechsels. Diese Verhaltensstrategien sind
ein wesentlicher Bestandteil von inter-
kultureller Kompetenz — der Schliissel-
qualifikation, die in einer multikulturellen
Gesellschaft immer mehr an Bedeutung
gewinnt.

1S4 10.2005

TSAN

Die Bedeutung inter-
kultureller Kompetenz

Von politischer Seite wurde die Bedeu-
tung von interkultureller Kompetenz in
einer aufgrund der zunehmenden Globa-
lisierung multikulturellen Gesellschaft
erkannt. So wurde auf der Konferenz der
Kultusminister der Bundesrepublik
Deutschland im Jahre 1996 beschlossen!,
dass die Vermittlung von Interkulturel-
ler Kompetenz zum Bildungsauftrag der
Schule gehort. Denn: Die Schule hat die
Aufgabe, Kinder auf ein Leben in der
Gesellschaft vorzubereiten, und wenn
diese Gesellschaft multikulturell ist, um-
fasst diese Aufgabe auch die Vermittlung
von Interkultureller Kompetenz.

Viele der heute Berufstitigen haben
erst durch eigene Erfahrungen gelernt,
dass es bei der Begegnung mit Mitglie-
dern anderer Kulturen zu unangenehmen
Situationen, Missverstandnissen oder gar
Konflikten kommen kann. Oft sind die
Ursachen hierfiir nicht erkennbar, man
fithlt sich persénlich betroffen und ist
nicht in der Lage, eine Kldrung herbei-
zuftihren. Jedoch ist davon auszugehen,
dass Kontakte mit Mitgliedern anderer
Kulturen in Privat- und Berufsleben durch
die Globalisierung weiter zunehmen
werden. Fiir ein erfolgreiches Zusammen-
leben ist dabei die Unterscheidung zwi-
schen multikulturell und interkulturell
wichtig: Wahrend es sich bei dem Begriff

1 Empfehlungen «Inter-
kulturelle Bildung und
Erziehung in der Schule»,
Beschluss der Kultus-
ministerkonferenz vom
25.10.1996 veroffentlicht
in der Sammlung der Be-
schliisse der stindigen
Konferenz der Kultus-
minister der Lander in
der Bundesrepublik
Deutschland, Beschluss-
nummer 671.1.

111



multikulturell lediglich um eine Zustands-
beschreibung handelt, bei der Mitglieder
unterschiedlicher Kulturen nebeneinan-
der leben, bezeichnet der Begriff inter-
kulturell eine Interaktion zwischen den
Mitgliedern unterschiedlicher Kulturen,
die ein erfolgreiches Zusammenleben und
-arbeiten erst ermdglicht (Hinz-Rommel
1994: 36). Um diese Interaktion in Gang zu
setzen, ist interkulturelle Kompetenz
notwendig.

Interkulturelle Kompe-
tenz: ein Arbeitsfeld der
Ethnologie

Im Gegensatz zur Padagogik, Sozial-
padagogik und Psychologie hat sich die
Ethnologie vergleichsweise wenig in die
Diskussion um die interkultureller Kom-
petenz eingeschaltet. Nur wenig Trainer
und Trainerinnen in diesem Bereich haben
einen ethnologischen Hintergrund.

Das fehlende Engagement bedeutet
jedoch keineswegs, dass diese Disziplin
nichts Wesentliches beizutragen hétte. Im
Gegenteil, als Wissenschaft vom kulturell
Fremden bzw. «als Wissenschaft des Um-
gangs zwischen Eigenem und Fremden»
(Antweiler 1999: 219) kann gerade die
Ethnologie neue Gesichtspunkte in die
Diskussion bringen. Wesentliche Aspekte
der interkulturellen Kompetenz werden,
wenn auch mit anderen Begrifflichkeiten,
schon seit Langem in der Ethnologie be-
sprochen.

So beginnt der Beitrag der Ethnologie
bereits mit grundlegenden Uberlegungen
zum Begriff der Kultur?, der innerhalb
der Vermittlung von interkultureller Kom-
petenz stindigen Bezug findet und z.T.
recht umstritten ist. Informationen tiber
andere Kulturen stehen innerhalb der
Ethnologie im Mittelpunkt und werden
dort als selbstverstindliche Grundlage
fiir eine gelingende interkulturelle Begeg-
nung gesehen. Dariiber hinaus kann die
Ethnologie Konzepte von Gesellschaften
analysieren, die sich mit dem Verhaltnis
zwischen Einheimischen und Fremden

TSA 10.2005

i

TSAN

beschiftigen und auf diese Weise Ur-
sachenforschung beziiglich der Einstel-
lung gegeniiber Fremdem betreiben
(Platenkamp 2004).

Da es eines der zentralen Anliegen der
Ethnologie ist, unterschiedliche Lebens-
welten zu verstehen und dieses Verstand-
nis auch zu vermitteln (Hauser-Schaublin
1997: 7), eignen sich EthnologInnen in
besonderem Masse, die Vermittlung dieser
Inhalte zu tibernehmen.

Trotz dieser verschiedenen Zugangs-
moglichkeiten zum Fremdverstehen ist
ein vollstdndiges Verstehen der Menschen
aus einer anderen Kultur nach Auffas-
sung vieler Ethnologinnen und Ethnolo-
gen aufgrund wunterschiedlicher
Sozialisation und hoher Komplexitit einer
Kultur kaum zu erreichen. Eine Annéhe-
rung dagegen kann in unterschiedlichem
Grade erlangt werden. In gleicher Weise
bleibt auch interkulturelle Kompetenz ein
Ideal, an das es sich anzundhern gilt. Das
verbleibende Unverstandliche erfordert
ein Akzeptieren von Fremdheit bzw. eine
Ambiguitédtstoleranz, wie sie auch in
anderen Disziplinen fiir die interkultu-
relle Kompetenz als unverzichtbar
genannt wird (s. z.B. Jacubeit/Schatten-
hofer 1996; Ruben und Kealey 1997: 19).
Doch wie kann interkulturelle Kompe-
tenz vermittelt werden? Wie sollen bzw.
miissen kulturelle Aspekte dargestellt
werden, um eine interkulturelle Verstan-
digung erméglichen zu kénnen?

Wiéhrend in der Sozialpadagogik vor
allem generelle, Kultur tibergreifende
Aspekte von interkultureller Kompetenz
diskutiert werden, beruhen die Konzepte
der Psychologie in starkem Masse auf der
Kenntnis kultureller Unterschiede, die
man zu abstrahieren und kategorisieren
versucht. Davon werden in interkultu-
rellen Trainings, wie sie vor allem fiir
international tdtige Geschiftsleute ent-
wickelt wurden, konkrete Anweisungen
fiir das Verhalten in bestimmten Kultu-
ren abgeleitet.

Bekannt geworden sind dabei vor
allem der Ansatz der Kulturdimensionen
von Geert Hofstede (1991), das in der
Psychologie viel zitierte Culture Assimila-
tor Training von Fiedler, Mitchell und

DOSSIER

2 Der Begriff Kultur wur-
de sicherlich nirgends so
héufig definiert wie in
der Ethnologie. Kroeber
und Kluckhohn sammel-
ten bereits 1952 ganze 164
Definitionen von Kultur.

112



Triandis (s. Thomas 1996: 117, 1998: 243ff.)
und das Konzept der Kulturstandards
von Alexander Thomas. Alle diese Ansat-
ze sind als Versuche zu werten, die Vielfalt
kultureller Gegebenheiten zu kategori-
sieren und damit fiir gezieltes Lernen
leichter nutzbar zu machen. Die Gefahr
dabei besteht angesichts der untibersehbar
grossen Unterschiede nicht nur zwischen,
sondern auch innerhalb der zahlreichen
Kulturen in einer Verallgemeinerung bzw.
Pauschalisierung von Wertesystemen und
Verhaltensvorgaben. Und obwohl einige
Autoren selbst Abweichungen entspre-
chend individueller und gruppenspezifi-
scher Auspragungen einrdumen (Hofstede
1991: 4; Thomas 1996: 112), so hidngt es
bei der Umsetzung im Training stark von
den jeweiligen TrainerInnen ab, ob tat-
sdchlich eine Differenzierung stattfindet
und das Lernen anhand der Situations-
beispiele tatsdchlich auch als exemplari-
sches Vorgehen gewertet wird3.

In jiingerer Zeit beschiftigen sich auch
EthnologInnen zunehmend mit der Ver-
mittlung interkultureller Kompetenz. Fiir
den amerikanischem Raum, in dem eine
Auseinandersetzung schon seit Langerem
stattfindet4, ist z.B. der bereits erwihnte
Ethnologe Edward Hall zu nennen. Als
Vertreter der amerikanischen applied an-
thropology nutzte Hall seine Ausfiihrun-
gen im praktischen Sinne, indem er sie
mit Empfehlungen fiir interkulturelle
Kontakte z.B. im Geschiftsbereich ver-
band (1966), und stellte damit als einer
der wenigen Ethnologen einen direkten
Bezug zur nicht-ethnologischen Praxis
her. Auch hier besteht, d4hnlich wie im
Kontext der Kulturstandards sowie
-dimensionen, aber die Gefahr der Pau-
schalisierung (s. auch Dettmar 1990: 149f.).

In Deutschland ist es vor allem der
Ethnologe Alois Moosmiiller, der sich dem
Thema in grosserer Ausfiihrlichkeit wid-
met. Fiir Moosmidiller sind sowohl speziel-
le, also auf eine Kultur bezogene, als auch
allgemeine Kenntnisse, z.B. soziale Fahig-
keiten, relevant (2000: 273). Gerade diese
allgemeinen Kenntnisse zu kulturellen
Unterschieden sowie die zu vermitteln-
den Handlungsstrategien zur interkultu-
rellen Verstindigung fithren zu

interkultureller Kompetenz. Das kultur-
spezifische Wissen sollte hierzu exempla-
risch genutzt werden. Dabei ist es wichtig
immer darauf hinzuweisen, dass Kultur
einerseits stark pragend auf die Anschau-
ungen und das Handeln der Individuen
wirkt, andererseits ist auch der Einfluss
des Einzelnen auf die Kultur zu bertick-
sichtigen. Damit ist Kultur nicht als etwas
Starres definiert. Vielmehr verdndert sie
sich stindig und wird von jedem
Menschen auf eigene Weise interpretiert.

Von der Theorie in die
Praxis

Um der Bedeutung der Ethnologie bei
der Vermittlung von interkultureller Kom-
petenz gerecht zu werden, wurde 1992 in
Miinster von EthnologInnen sowie Pada-
goglnnen der Verein Ethnologie in Schule
und Erwachsenenbildung e.V. (ESE) gegriin-
det. Die Arbeit von ESE besteht neben der
wissenschaftlichen Auseinandersetzung
mit unterschiedlichen interkulturellen An-
sdtzen darin, ethnologisches Material fiir
Schulen sowie fiir Einrichtungen der
Erwachsenenbildung aufzubereiten, um
damit fiir Laien verstiandliche, wissen-
schaftlich fundierte Informationen tber
andere Kulturen zu vermitteln. Schwer-
punkt hierbei ist die Konzeption und
Durchfiihrung von Schulprojekten, Leh-
rerfortbildungen und Seminaren. Aus-
gangspunkt fiir die von ESE konzipierten
Projekte ist die ethnologische Feldfor-
schungserfahrung®, durch die neben fun-
dierten Sach- und Regionalkenntnissen
auch Fremdheitserfahrungen vermittelt
werden konnen.

Als Grundlage fiir die Arbeit von ESE
dient der theoretische Ansatz der Dritt-
Kultur-Perspektive (in Anlehnung an
Gudykunst u.a. 1977). Dieser Ansatz be-
inhaltet, dass man sich exemplarisch mit
Kulturen beschiftigt, zu denen man zu-
nichst keinen personlichen Bezug hat,
um dann in einem zweiten Schritt den
Umgang mit fremden Kulturen im eige-
nen Land zu erlernen. Die Beschiftigung
mit Regionen, die vom Alltag der Schiiler

DOSSIER

3 Zur Kritik an den Kul-
turstandards siehe auch
Krewer (1996:152).

4 Wie W. Hinz-Rommel
(1994: 66) vermerkt, ist
der US-amerikanischen
Bevolkerung der Beitrag
der Ethnologie zum Be-
reich der Interkulturellen
Kompetenz sehr stark
prasent. Entsprechende
Zahlen tiber den européi-
schen Raum liegen nicht
vor; eigene Eindriicke
weisen jedoch darauf hin,
dass die Ethnologie hier
kaum in das Bewusstsein
der Offentlichkeit vorge-
drungen ist (Vgl. Bertels
2004b).

5 Dabei kann die Feld-
forschung sowohl in der
«eigenen» Gesellschaft
(etwa in einem tiirkischen
Stadtteil) als auch in einer
«fremden» Gesellschaft
durchgefiihrt werden.

113



und Schiilerinnen sehr weit entfernt sind
(z.B. Indonesien, Mexiko, Pakistan und
Papua-Neuguinea), ermdglicht den Teil-
nehmenden dabei, sich relativ unvorein-
genommen auf eine andere kulturelle
Sichtweise einzulassen. Fiir diesen Ansatz
der Dritt-Kultur-Perspektive oder auch
Kulturenwechsel erhielt ESE den Preis fiir
Innovationen des Deutschen Instituts fiir
Erwachsenenbildung 2003.

Was ist interkulturelle
Kompetenz?

Interkulturelle Kompetenz ist in den
vergangenen Jahren zu einem wichtigen
Schlagwort geworden. Allerdings gibt es
noch keine allgemeingiiltige Definition
davon, was sich hinter diesem Schlag-
wort verbirgt. Je nach Fachrichtung -
Padagogik, Psychologie, Kommunika-
tionswissenschaften usw. — wird der
Begriff der interkulturellen Kompetenz
anders definiert. ESE hat im Rahmen
seiner langjahrigen Arbeit zur Vermitt-
lung von interkultureller Kompetenz
folgende Definition entwickelté: Interkul-
turelle Kompetenz ist die in einem
Lernprozess erreichte Fahigkeit, im mittel-
baren oder unmittelbaren Umgang mit
Mitgliedern anderer Kulturen einen
moglichst hohen Grad an Verstiandigung
und Verstehen zu erzielen. Einige Begrif-
fe dieser Definition werden zur besseren
Verstandlichkeit im Folgenden erldutert:
« Lernprozess: Der Erwerb interkultureller

Kompetenz wird als lebenslanger Lern-
prozess betrachtet, da immer wieder
kulturelle Missverstdndnisse auftreten
kénnen.

« Unmittelbar/mittelbar: Unmittelbarer
Umgang meint die personliche Begeg-
nung mit Menschen anderer Kulturen,
mittelbarer Umgang die Begegnung mit
«Wissen» tiber diese Kulturen, z.B. in
Form von Medienberichten.

« Verstandigung: Verstandigung mit Men-
schen anderer Kulturen ist notwendig,
um mit ihnen erfolgreich zusammen ar-
beiten oder zusammen leben zu kénnen.

TSANTSA 10.2005

« Verstehen: Ein vollkommenes Verstehen
von Menschen anderer Kulturen ist nicht
moglich, da schon das Verstehen von
Personen mit gleichem kulturellen Hin-
tergrund schwierig sein kann. Eine An-
ndherung ist aber durch interkulturelle
Kompetenz méoglich.

Um interkulturelle Kompetenz im
Unterricht vermitteln zu kénnen, ist das
Erreichen verschiedener Lernziele not-
wendig.

Lernziel 1: Aneignung und Beschaffung von
Informationen und Entwickeln von Interesse

Bei diesem Lernziel werden wissen-
schaftlich fundierte Informationen iiber
fremde Kulturen vermittelt. Dariiber hin-
aus sollen die SchiilerInnen in die Lage
versetzt werden, sich selbst solche Infor-
mationen beschaffen zu konnen. Dabei
bildet das Interesse an fremden Kulturen
eine wichtige Voraussetzung. Dieses Inter-
esse kann z.B. durch authentische Berich-
te oder Gegenstande geweckt werden.

Lernziel 2: Einiiben des Perspektivenwech-
sels

Bei diesem Lernziel stehen die Fragen
«wie sehen die anderen uns», «wie sehen
die anderen sich selbst» und «wie sehen
wir die anderen» im Vordergrund. Dabei
lenkt die Technik des Perspektivenwech-
sels den Blick der SchiilerInnen zunéchst
auf ihre eigene Kultur, die durch den Ver-
gleich mit anderen Sichtweisen an Selbst-
verstandlichkeit verliert. Dartiber hinaus
lernen die SchiilerInnen, ihre Sicht auf
fremde Kulturen zu hinterfragen. Ziel ist
es, die Relativitdt der jeweiligen Sicht-
weisen zu erkennen.

Lernziel 3: Erkennen und Uberwinden von
Ethnozentrismus

Ethnozentrismus basiert nicht zuletzt
auf der Annahme, dass die Gegebenheiten
der eigenen Kultur universal giiltig sind.
Ethnozentrismus beinhaltet dabei meis-
tens eine Hoherbewertung der eigenen
Kultur und eine Abwertung der anderen
Kultur. Um ethnozentrisches Denken zu-
nehmend zu iiberwinden, sollen sich die
SchiilerInnen mit ihren eigenen Auffas-
sungen von anderen Kulturen ausein-

DOSSIER

6 Zur Entwicklung der
Definition und der im
Folgenden vorgestellten
Lernziele vgl. Bertels u.a.
2004a.

114



andersetzen und erkennen, dass diese
Auffassungen in hohem Masse durch die
eigene Kultur geprégt sind und in Frage
gestellt werden miissen.

Lernziel 4: Reflektieren von Situationen des
interkulturellen Umgangs

Bei diesem Lernziel steht der kompe-
tente Umgang mit Mitgliedern anderer
Kulturen im Vordergrund. Konkrete Situa-
tionen der interkulturellen Begegnung
werden analysiert und reflektiert. Die
SchiilerInnen sollen so Verhaltensstrate-
gien entwickeln, die eine moglichst kon-
fliktfreie und gelingende Kommunikation
ermoglichen.

Lernziel 5: Fordern von Einstellungen und
Werten

Werte und Einstellungen (z.B. Offen-
heit, Toleranz, Akzeptanz und Respekt)
sind als Grundhaltung zum Erwerb von
interkultureller Kompetenz notwendig.
Da sich Werte und Einstellungen jedoch
nur durch eine umfassende und lang an-
dauernde Erziehung verdndern lassen?,
lassen sich langfristig sicherlich nur Ten-
denzveranderungen erzielen.

Ist interkulturelle
Kompetenz in der Schule
zu vermitteln?

Um die Hypothese zu tiberpriifen,
dass interkulturelle Kompetenz durch
ethnologische Themen im Schulunterricht
vermittelt werden kann, fithrte ESE von
Marz 2000 bis Februar 2002 das Projekt
«Die Relevanz ethnologischer Themen fiir
den Erwerb interkultureller Kompetenz
in der schulischen Sozialisation — Eine
Pilotstudie» durch8. Finanziert wurde das
Projekt iiber das Programm «Das Fremde
und das Eigene. Probleme und Méglich-
keiten interkulturellen Verstehens» der
Volkswagen-Stiftung. Organisatorisch war
es als Drittmittelprojekt an die Univer-
sitdt Miinster angegliedert. Kooperations-
partner war das Institut fiir Ethnologie.

Fiir die Dauer eines Schuljahres unter-
richteten vier Ethnologinnen des ESE E.V.

TSANTSA 10.2005

jeweils eine 7. und eine 8. Klasse an zwei
Miinsteraner Realschulen zu den Themen
«fremde Kulturen» und «interkulturelle
Verstandigung». Der ethnologische Unter-
richt fand im Rahmen des reguldren Lehr-
plans statt und wurde u.a. in den Fachern
Erdkunde (z.B. Reisanbau in Indonesien),
Politik (z.B. Menschen in Bewegung), Re-
ligion (z.B. Islam in Pakistan und Indone-
sien), Geschichte (z.B. Eroberung Mexikos)
und Kunst (z.B. Kérperbemalung in Pa-
pua-Neuguinea) durchgefiihrt. Dartiber
hinaus gab es auch fachiibergreifenden
Unterricht. Jede Klasse erhielt so wihrend
des Schuljahres ca. 70 Unterrichtsstunden.

Die Auswertung des Unterrichts er-
folgte mittels verschiedener Methoden.
So wurde durch eine Vorher/Nachher-
Fragebogenerhebung, die in den Unter-
richtsklassen, aber auch in Kontrollklassen
durchgefiihrt wurde, tiberpriift, ob dieser
Unterricht eine positive Wirkung in Bezug
auf die Sensibilisierung fiir fremdkulturel-
le Zusammenhénge bei den SchiilerInnen
hatte. Die Form des Fragebogens wurde
als Instrument der Erhebung gewdhlt, da
durch diese standardisierte Form der Er-
hebung eine Vergleichbarkeit der erhobe-
nen Daten gesichert ist. Der Fragebogen
bestand aus offenen oder geschlossenen
Fragen, Items oder Situationserlduterun-
gen. So wurde z.B. das Lernziel 1 (Entwi-
ckeln von Interesse) mit folgendem Item
abgefragt:

Interessierst du dich fiir das Leben in fremden
Léindern?
interessiert mich: gar nicht 00OOOQQA sehr

Das Lernziel war erreicht, wenn auf
der Skala mindestens der Wert 5 ange-
kreuzt wurde.

Das Lernziel 2 (Eintiben des Perspek-
tivenwechsels) wurde mit der folgenden
Aufgabe tiberpriift:

Die Massai® in Kenia (in Ostafrika) sind ein
Hirtenvolk; d.h. sie leben vor allem von ihren
Rinderherden. Weisse Menschen im Land
wundern sich oft, dass die Massai sich im
Gegensatz zu anderen dort lebenden Vilkern
weigern, Ackerbau zu betreiben, auch wenn sie
wegen dieser Weigerung manchmal hungern
miissen.

Kannst du dir vorstellen, warum sie sich
weigern? Schreibe dazu ein paar Sétze auf.

DOSSIER

7 Vgl. Schloder 1988:70.

8 Detaillierte Informatio-
nen tiber die Durchfiih-
rung und Auswertung
des Projektes finden sich
bei Bertels u.a. 2004a.

9 Im Fragebogen wurden
ausschliesslich Ethnien
genannt, die nicht im Un-
terricht behandelt wur-
den.

115



Durch die Fragestellung werden die
SchiilerInnen direkt aufgefordert, sich in
die Sicht der Massai hineinzuversetzen.
Das Lernziel ist erreicht, wenn die Schiiler
und die Schiilerinnen versuchen, die Ent-
scheidung der Massai aus deren Sicht zu
erklédren.

Sowohl die Ausarbeitung der Erhe-
bung als auch die Auswertung der Frage-
bogen und der Beobachtungsprotokolle
wurde von PsychologInnen und Sozio-
loglnnen durchgefiihrt. Dartiber hinaus
wurden von den einzelnen Unterrichts-
stunden Beobachtungsprotokolle angefer-
tigt, die ebenfalls ausgewertet wurden.

Die Auswertung der Fragebogen hat
ergeben, dass die SchiilerInnen der Pro-
jektklassen im Vergleich zu denjenigen
der Kontrollklassen héufiger die Perspek-
tive wechselten. Dies wurde deutlich an
Aussagen wie z.B. «die Religion verbietet
es ithnen» oder «sie haben vielleicht be-
stimmte Gotter und diirfen es nicht». Die
Fahigkeit kritische Situationen im inter-
kulturellen Kontakt zu erkennen, z.B.
Aggressionen wahrzunehmen oder zuzu-
geben und auf interkulturelle Missver-
standnisse zuriick zu fiihren oder in einer
solchen Situation Angst zu haben, wurde
ausgebaut. Viele SchiilerInnen suchten
nach Durchfiihrung des Unterrichts nach
einer Moglichkeit, sich aktiv zu verstandi-
gen. Zudem waren die am Projekt betei-
ligten SchiilerInnen weitaus besser in der
Lage, ein Problem differenziert und von
mehreren Seiten her zu betrachten.

Die Auswertung der in den Beob-
achtungsprotokollen wiedergegebenen
Eindriicke der FachlehrerInnen, der ethno-
logischen Lehrkrifte und des Beobach-
ters bzw. der Beobachterin zeigte unter
anderem, dass gerade die authentischen
Berichte der ethnologischen Lehrkréfte
sowie das Einbringen von Dias und Mate-
rialien in den Unterricht als besonders
geeignete Methoden erscheinen, die Lern-
ziele zu erreichen.

Diese Ergebnisse werden durch die
Aussagen in den Stellungnahmen von
LehrerInnen und Eltern zu dem Projekt
verstirkt. So schrieb z.B. A. Behnen, Schul-
leiter der Geschwister-Scholl-Realschule:
«Mit Abschluss des Pilotprojektes wurde

0.2005

ENTSA 1
Sh 1

T5H

ARI

schnell deutlich, dass die beteiligten Schii-
lerInnen gelernt hatten, in der Begegnung
mit anderen Kulturen einen Wechsel der
Perspektive vorzunehmen. Es ist nicht
mehr das Weltbild des eigenen Kultur-
kreises allein massgeblich, sondern aus
einer tieferen Kenntnis iiber andere Denk-
und Lebensweisen heraus wird eine diffe-
renzierte Betrachtung des Gegentibers
moglich. Dieses zeigt sich zum einen bei
der Konfliktbewiltigung zwischen Schii-
lerInnen in der Schule, wird aber auch
bei der Beurteilung von aktuellen Krisen-
situationen deutlich».

Das Gesamtergebnis des Projektes
wird somit von den MitarbeiterInnen als
sehr positiv bewertet. Die dem Projekt
zugrunde liegende Hypothese konnte be-
wiesen werden. Die Ergebnisse zeigen,
dass durch ethnologische Themen inter-
kulturelle Kompetenz in der Schule ver-
mittelt werden kann.

Aufbauend auf die Ergebnisse des
Pilotprojektes wurde in dem Zeitraum
November 2003 bis Oktober 2004 ein
weiteres umfangreiches Schulprojekt
durchgefiihrt, das von der Nordrhein-
Westfalischen Stiftung fiir Umwelt und
Entwicklung finanziert wurde. Im Rah-
men des Projektes unterrichten Mitarbeite-
rinnen von ESE Schiilerinnen und Schiiler
der ]ahrgangsstufen 7,8,9und 12 an der
«Friedensschule» (Gesamtschule) und der
«Realschule im Kreuzviertel» in Miinster
zu den Themen «fremde Kulturen» und
«interkulturelle Verstdndigung». Das Ziel
des Projektes war ebenfalls die Vermitt-
lung interkultureller Kompetenz. Die am
Projekt beteiligten FachlehrerInnen konn-
ten sich dabei am Themenangebot von
EsE orientieren. Dariiber hinaus wurde
das bestehende Themenspektrum konti-
nuierlich aufgrund von Lehrerwiinschen
erweitert. Dabei wurden ganze Unter-
richtsreihen oder einzelne -einheiten
entsprechend den Themenvorgaben von
den ethnologischen Lehrkréften tiber-
nommen. Die an dem Projekt beteiligten
ethnologischen Lehrkrifte haben in Niger,
Mexiko, Pakistan, Indonesien und Nigeria
geforscht und gelebt. Thre Forschungs-
erfahrungen wie auch ihre persénlichen
Erfahrungen mit dem Fremdsein in den

DOSSIER

116



unterschiedlichen Kulturen waren die
Grundlage fiir die inhaltlichen Schwer-
punkte der Unterrichtsthemen.

Die Ergebnisse der Evaluation dieses
Projektes zeigen, dass die Mehrzahl der
durchgefiihrten Unterrichtseinheiten so-
wohl im Hinblick auf das Erreichen der
Lernziele als auch im Hinblick auf die
Materialien und Methoden aus Sicht der
FachlehrerInnen sowie der ethnologischen
Lehrkrifte geeignet waren, interkulturel-
le Kompetenz zu vermitteln. Es wurde
von Seiten der FachlehrerInnen bestatigt,
dass sich die Begegnung mit authenti-
schen Dokumenten und Original-
gegenstdnden dusserst positiv auf den
Unterricht auswirkt. Dartiber hinaus wur-
de betont, dass durch die personlichen
Erfahrungen der ethnologischen Lehrkraf-
te und die angewandten Methoden (z.B.
Rollenspiele) die Technik des Perspekti-
venwechsels besonders gut eingeiibt
werden konnte.

Ethnologie in der Schule -
die praktische Umsetzung

Im Folgenden werden verschiedene
Unterrichtsbeispiele vorgestellt, um zu
verdeutlichen, wie durch ethnologische
Themen die oben beschriebenen Lernzie-
le im Unterricht erreicht werden konnen.
Hierzu werden zunichst einzelne Unter-
richtsschritte zu verschiedenen Themen
beschrieben.

Umsetzung des Lernziels 1: Aneignung und
Beschaffung von Informationen
Unterrichtsbeispiel «Deutsche im Ausland»
im Rahmen der Unterrichtsreihe «Menschen
in Bewegung»

In dieser Unterrichtseinheit sollen sich
die SchiilerInnen in die Situation einer
deutschen Krankenschwester hineinver-
setzen, die fiir den Zeitraum eines Jahres
in Indonesien Berufserfahrung sammeln
mochte und bei einer indonesischen Fami-
lie untergebracht sein wird. Die Schiiler
und Schiilerinnen tiberlegen, wie sie sich
auf einen solchen Aufenthalt vorbereiten
sollten. Neben allerlei organisatorischen

10.2005

TSANTSA

Dingen, die noch in Deutschland zu er-
ledigen sind, und Uberlegungen dazu,
was in den Koffer muss, erlangt die Vor-
bereitung auf Land und Leute einen be-
sonderen Stellenwert, weil zumeist von
den SchiilerInnen schnell erkannt wird,
dass es zu Problemen, Missverstandnissen
oder gar Konflikten kommen kann, wenn
man sich nicht mit der anderen Kultur
beschiftigt. In diesem Zusammenhang
lernen die SchiilerInnen auch die Qualitat
der unterschiedlichen Informationsquellen
einzuschitzen.

Umsetzung von Lernziel 1: Entwickeln von
Interesse

Unterrichtsbeispiel «Islam in Indonesien» im
Rahmen der Unterrichtsreihe «Islam in Pakis-
tan und Indonesien»

Einfiihrend zum Thema «Alltag im
Islam in Indonesien» kann durch Bildma-
terial und Kleidung oder Gegenstidnde
und personliche Erfahrungsberichte in
besonderer Weise Interesse und Neugier
bei den SchiilerInnen geweckt werden.

Umsetzung von Lernziel 2: Einiiben des
Perspektivenwechsels

Unterrichtsbeispiel «Perspektivenwechsel:
Kann man das vielleicht auch ganz anders
sehen?» im Rahmen der Unterrichtsreihe
«Menschen in Bewegung»

Im Rahmen der Unterrichtsreihe
«Menschen in Bewegung» beschiftigen
sich die SchiilerInnen u.a. damit, wie es
ist, wenn Deutsche im Ausland leben. Sie
lernen die Motive einer deutschen Frau
kennen, die in Indonesien eine Anstel-
lung als Krankenschwester erhilt. Obwohl
sie sich sehr gut auf ihren Auslandsauf-
enthalt vorbereitet hat, indem sie viel iiber
das Alltagsleben und die Kultur gelesen
und auch die Sprache gelernt hat, kommt
sie immer wieder in Situationen, die sie
sich nicht erkldren kann und die fiir
Unbehagen und Miss-Stimmung sorgen.

Anhand von Tagebuchaufzeichnun-
gen der deutschen Krankenschwester10
sollen die SchiilerInnen verschiedene
Situationen analysieren und Uberle-
gungen anstellen, wo die Ursache des
Problems liegt und wie eine Losung
aussehen konnte.

DOSSIER

10 Die Situationsbeschrei-
bungen beruhen auf per-
sonlichen Beobachtungen.

117



Es geht bei allen Beispielen nicht da-
rum, die «richtige» Losung zu finden -
weil man nicht alles tiber eine andere
Kultur wissen kann — sondern speziell im
Hinblick auf das Lernziel 2 «Perspektiven-
wechsel eintiben» tiberhaupt darum, in
Erwédgung zu ziehen, dass kulturbeding-
te Sichtweisen fiir einen Konflikt oder fiir
ein Missverstandnis verantwortlich sind.

In einer Situation wird z.B. beschrie-
ben, wie sich die Krankenschwester darii-
ber argert, dass sie von der Mutter ihrer
indonesischen Freundin jeden Abend
gefragt wird, ob sie schon geduscht habe.
Die Deutsche empfindet diese Frage als
sehr unangenehm und ist empért tiber
diese Indiskretion.

In Gruppenarbeit von je vier Schiilern
und Schiilerinnen werden Dialoge ent-
wickelt, die aufzeigen, wie die Kran-
kenschwester mit dieser und anderen
Situationen umgeht. Dafiir steht den
SchiilerInnen ein Comic zur Verfiigung,
bei dem sie die Sprechblasen ausfiillen.
Sie konstruieren ein Gespréach zwischen
der deutschen Frau und einer indone-
sischen Person ihrer Wahl. Der Comic
ermdglicht es den SchiilerInnen, sich in
die Situation der Krankenschwester hinein
zu versetzen. Die Krankenschwester stellt
hier die Identifikationsfigur dar.

In vielen Dialogen begriinden die
SchiilerInnen die Frage der Mutter der
Freundin mit kulturellen Besonderheiten,
z.B. dass das Duschen mit bestimmten
religiosen Reinheitsvorstellungen zusam-
menhéingt, oder sie bemerken, dass die
Mutter sie zum Duschen einladen mochte,
weil es ein Zeichen von Gastfreundschaft
ist. Einige SchiilerInnen arbeiten auch klar
heraus, dass die Frage: «Hast Du schon
geduscht» nicht als Indiskretion von der
indonesischen Frau gemeint wird.

Nachdem die ethnologische Lehrkraft
die Hintergriinde der Frage aufgedeckt
hat, wird den SchiilerInnen deutlich, wie
banal die Hintergriinde eines interkultu-
rellen Konfliktes sein kénnen. Denn wenn
man in Indonesien — vor allem am spéten
Nachmittag — gefragt wird, ob man schon
geduscht hat, mochte die oder der Fragen-
de sich nur erkundigen, ob jemand schon
Feierabend hat bzw. schon fertig ist fiir

TSANTSA 10.2005

das Abendessen. Diese Frage kann in In-
donesien synonym gestellt werden zu den
Fragen: «Wie geht es Dir?», «Wo kommst
Du her?» oder «Wo gehst Du hin?».

In einigen Comic-Dialogen kommt es
zum Streit zwischen der Krankenschwes-
ter und dem ausgewdahlten indonesischen
Gespréchspartner. Auch an Streitgesprach-
en, bei denen kein Perspektivenwechsel
erfolgt, kann nach der Klarung der Hinter-
griinde im Klassenverband gut erarbei-
tet und diskutiert werden, dass sich viele
Konflikte durch Nachfragen (Lernziel 1:
Informationen beschaffen) und Einneh-
men einer anderen Sichtweise (Lernziel
2: Einiiben des Perspektivenwechsels) ver-
meiden lassen.

Die Dialoge bieten immer eine Diskus-
sionsgrundlage dafiir, was wirklich hinter
dem Problem stecken konnte, inwieweit
die dargestellte Sichtweise nachvollzieh-
bar ist und welches personliche Verhal-
ten dem folgen konntell,

Umsetzung des Lernziels 3: Erkennen und
Uberwinden von Ethnozentrismus
Unterrichtsbeispiel: «Fremde — Fremder» im
Rahmen der Unterrichtsreihe «Menschen in
Bewegung»

Nachdem sich die SchiilerInnen aus-
fithrlich und sehr persénlich mit dem The-
ma «Heimat» auseinander gesetzt haben,
widmen sie sich dem Thema «Fremde —
Fremder». Zum Einstieg werden die Schii-
lerInnen aufgefordert, einen Cartoon zu
beschreiben, auf dem sich einander Frem-
de begegnen. Auf dem Cartoon ist ein
orientalisch aussehender Mann mit einem
Tablett mit Getridnken zu sehen, der zu
einem europdisch aussehenden Ehepaar
auf dem benachbarten Balkon sagt: «Auf
gute Nachbarschaft». Das Ehepaar zieht
eine Bretterwand hoch und weist den
«Fremden» ab. Durch die Beschreibung
und Interpretation tauchen bereits viele
bestehende Stereotype und Vorurteile auf,
die den eigenen Ethnozentrismus doku-
mentieren. Die SchiilerInnen suchen nach
Griinden fiir ihre Einschdatzungen und
haben dabei die Moglichkeit, ihre eigene
Kultur zu reflektieren und das eigene
ethnozentrische Denken zu erkennen. Von
der ethnologischen Lehrkraft wird betont,

DOSSIER

11 Letzteres spricht schon
das Lernziel 4: «Reflek-
tieren von Situationen
des interkulturellen Um-
gangs» an.

118



dass Angst vor dem Fremden etwas Nor-
males ist. Fremdes ist zunédchst einmal
suspekt, weil es abweicht von dem Nor-
malen. Das Normale gibt Sicherheit. Alles
andere macht unsicher oder sogar Angst.
Die Angst vor dem Fremden ist ein uni-
verselles Phanomen und kann nicht auf
bestimmte Personen oder Vélker be-
schrankt werden. Haufig neigen Men-
schen und Gruppen dazu, das «Eigene»
gegentiber dem «Fremden» hoher bzw.
besser zu bewerten. Diese gemeinsam er-
arbeitete Erkenntnis bildet im Rahmen
des Unterrichtsgesprachs zu dem Cartoon
eine Grundlage fiir die weitere Auseinan-
dersetzung mit dem Thema.

Umsetzung des Lernziels 4: Reflektieren von
Situationen des interkulturellen Umgangs
Unterrichtsbeispiel: «Perspektivenwechsel:
Kann man das vielleicht auch ganz anders
sehen?» im Rahmen der Unterrichtsreihe
«Menschen in Bewegung»

Die Situationsbeispiele aus dem Tage-
buch der Krankenschwester ermoglichen
den SchiilerInnen auch, in Konfliktsitu-
ationen den konkreten Umgang mit Mit-
gliedern anderer Kulturen zu erproben.

Die SchiilerInnen werden aufgefor-
dert, Dialoge zu entwickeln (s.o0.), die
einen Umgang mit den jeweiligen Proble-
men bzw. Missverstdndnissen beinhalten.
Zunichst geht es darum, das Lernziel 2:
«Perspektivenwechsel eintiben» zu errei-
chen. Dartiber hinaus ist gleichzeitig der
kompetente Umgang gefragt. Dabei zeigt
sich, dass, wenn der Perspektivenwechsel
vollzogen wurde, es auch meistens Lo-
sungsvorschldge gibt. Dies bedeutet zum
Teil Kompromisslésungen, aber auch
Anpassung fiir die Beteiligten.

In der Situation, wo sich die deutsche
Krankenschwester mit einem jungen
Mann fiir einen Kinobesuch verabreden
mochte, gibt es z.B. hdufig Diskussionen
dariiber, wie man sich als Deutsche hier
verhilt. Kulturspezifische Moralvorstel-
lungen der indonesischen Familie lassen
es nicht zu, dass sie ohne Begleitung eines
Familienmitgliedes mit dem jungen Mann
ins Kino geht. Viele SchiilerInnen kénnen,
nachdem sie die Sichtweise der indonesi-
schen Gastfamilie kennen gelernt hatten,

TSANTSA 10.2005

akzeptieren, dass die «Schwester» als Be-
gleitung mit ins Kino geht. Das bedeutet,
dass sie sich in diesem Falle angepasst
hitten, um ihre Gastfamilie und den eige-
nen Ruf nicht zu schiadigen. Der Mehrzahl
der SchiilerInnen ist durchaus klar gewor-
den, dass ein Verstoss gegen diese Moral-
vorstellungen Konsequenzen fiir sich und
ihre Familie haben wiirde. Thnen ist die
Reichweite der Folgen bewusst geworden,
wenn sie dies nicht tun wiirden und
konnten dies deshalb auch akzeptieren.

Ein weiteres Situationsbeispiel aus
dem Tagebuch der deutschen Kranken-
schwester beschreibt, wie unwohl sich die
Deutsche in der Gastfamilie fiihlt, weil
sie nie allein gelassen wird und kaum
Riickzugsmoglichkeiten hat. Vielen Schii-
lerInnen gelingt der Perspektivenwechsel
und dartiber hinaus auch der kompetente
Umgang mit der Situation.

Nachdem viele SchiilerInnen das Pro-
blem mit der Gastfamilie selber oder mit
einer indonesischen Freundin ausserhalb
der Gastfamilie im Comic-Dialog ange-
sprochen haben, stellt sich heraus, dass
die Familie ein guter Familienersatz sein
mochte, weil die Krankenschwester fern
von Heimat und Familie ist. Dabei geht
die indonesische Gastfamilie von ihren
eigenen Bediirfnissen aus. Nachdem die
Krankenschwester erklart hat, dass ihr
Bediirfnis gross ist auch mal allein zu sein,
findet sich eine Kompromisslosung, bei
der die Krankenschwester die Freirdume
— im Rahmen der gesellschaftlich aner-
kannten Moglichkeiten — erhilt. Ein Be-
such am Abend allein in die Stadt wére
aufgrund der Verantwortung und morali-
scher Vorstellungen fiir die indonesische
Gastfamilie nur schwerlich zu akzeptieren.

Wie die Lernziele innerhalb einer Un-
terrichtsreihe umgesetzt werden konnen,
wird im Folgenden an der Unterrichts-
reihe Das Allerheiligenfest in Mexiko darge-
stellt.

Charakteristisch fiir das Allerheiligen-
fest in Mexiko ist z.B. die Darstellung von
Skeletten und Totenk&pfen. Die Beschrei-
bung dieser Darstellungen sowie das Zei-
gen von Anschauungsmaterial weckt
gleich zu Beginn der Unterrichtseinheit

DOSSIER

119



das Interesse der SchiilerInnen. Durch die
personlichen Erfahrungsberichte der
Ethnologin erhalten die SchiilerInnen In-
formationen iiber die Einstellungen der
Mexikaner zum Tod sowie tiber den Ab-
lauf des Allerheiligenfestes in Mexiko.
Diese Informationen stossen bei den Schii-
lerinnen und Schiilern zunéichst einmal
auf Unverstindnis, z.T. sogar auf Abwehr.

Im Rahmen einer Gruppenarbeit wer-
den anschliessend die Unterschiede und
Gemeinsamkeiten des Allerheiligenfestes
in Deutschland und in Mexiko heraus-
gearbeitet. Durch die Diskussion tiber den
Ursprung des mexikanischen Allerhei-
ligenfestes wird deutlich, dass auch in
Europa bis vor ca. zwei Jahrhunderten
die Darstellung von Skeletten und Toten-
kopfen in der Kirchenkunst tiblich war
und der Tod erst in jiingerer Zeit aus dem
alltaglichen Leben verbannt wurde. Zu
diesem Zeitpunkt der Diskussion kom-
men von einigen SchiilerInnen Aussagen
dartiber, dass ein ungezwungener Um-
gang mit dem Tod durchaus positive
Auswirkungen (z.B. in Bezug auf Trauer-
bewiltigung) haben kann. Die Grund-
lagen fiir das Erkennen ethnozentrischen
Denkens sind damit gelegt.

In einem anschliessenden Rollenspiel
haben die SchiilerInnen Gelegenheit, das
ihnen nunmehr bekannte Wissen anzu-
wenden. In diesem Rollenspiel wird ein
Gespriach zwischen deutschen Touristen
und Touristinnen in Mexiko und einem
mexikanischen Verkdufer von Toten-
kopfen aus Zuckerguss nachgestellt. Ein
Beispiel fiir das von SchiilerInnen gefiihr-
te Gesprach lautete:

Tourist: «Sieh mal, voll geschmacklos.»
Touristin: «Das ist ja ekelig und das wollen die
verkaufen!»

Tourist: «Was die sich bloss dabei denken.»
Touristin: «Lass uns mal fragen, was das zu
bedeuten hat. Was bedeuten diese Totenkdpfe?»
mexikanischer Verkiufer: «Das ist unsere
Tradition, diese Totenkopfe zu verkaufen.»
Tourist: «Warum ist das Tradition?»
mexikanischer Verkiufer: «Die Totenkopfe sind
ein Symbol fiir Allerheiligen. Das ist bei uns
ein Familienfest. Wir glauben, dass bei diesem
Fest auch die verstorbenen Familienange-
horigen anwesend sind. Gibt es denn so etwas
in Deutschland nicht?»

TSANTSA 10.2005

Touristin: «Bei uns ist das nicht iiblich. Aber
danke fiir die Evklarung. Ich kaufe zwei Toten-
kb'pfe.»

Abgesehen davon, dass der Schiiler,
der den mexikanischen Verkaufer spielte,
einen Perspektivenwechsel vollzogen hat,
als er diese Rolle einnahm, zeigt beson-
ders die Aufforderung am Anfang des
Dialoges «Lass uns mal fragen, was das zu
bedeuten hat», dass die beteiligten Schii-
lerInnen sich der moglichen Existenz von
verschiedenen Perspektiven bewusst sind
und somit die Technik des Perspektiven-
wechsels beherrschen und umsetzen kon-
nen. Hierdurch wird den SchiilerInnen
eine mogliche Verhaltensweise im Um-
gang mit Mitgliedern anderer Kulturen
aufgezeigt.

Je nach Alter der SchiilerInnen und
Umfang der zur Verfiigung stehenden
Unterrichtsstunden kann die oben be-
schriebene Unterrichtsreihe variiert wer-
den. Bei jiingeren SchiilerInnen steht das
Herstellen von Totenk&pfen aus Ton und
der Bau eines Hausaltares im Vorder-
grund. Altere Schiilernnen kénnen sich
im Religions- oder Philosophieunterricht
anhand des mexikanischen Totenfestes
mit der Vorstellung von Tod und Jenseits-
glauben im Allgemeinen auseinander-
setzen. Bei der Behandlung des Themas
im Geschichtsunterricht kann der Schwer-
punkt auf die Eroberung Mexikos und
die Vermischung von Kulturen gelegt
werden.

Ethnologie in der Schule -
ein Blick in die Zukunft

Mit den oben skizzierten Projekten
zeigt ESE neue Wege bei der Vermittlung
und Umsetzung von interkultureller
Kompetenz in der Schule auf. Angestrebt
wird langfristig eine Verdnderung in der
schulischen Bildung durch neue Inhalte
und Lernansétze sowie eine Verdnderung
der Rahmenbedingungen von Schule im
Sinne einer «Offnung von Schule». Auf
lange Sicht bedeutet dies eine dauerhafte
Einbindung von Ethnologinnen an und in
Schulen. Um eine Nachhaltigkeit zu ge-

DOSSIER

120



wéhrleisten, ist es allerdings notwendig,
zukiinftig alle schulischen Bereiche (Un-
terricht, Lehrmaterialien, Curricula, Leh-
reraus- und -fortbildung) in Bezug auf
die Vermittlung interkultureller Kompe-
tenz zu berticksichtigen.

Um den Studierenden der Ethnologie
den Arbeitsort Schule ndher zu bringen,
wurde im Wintersemester 2002/03 am
Institut fiir Ethnologie der Westfélischen
Wilhelms-Universitit Miinster ein Semi-
nar zum interkulturellen Lernen in der
Schule angeboten. Wahrend des Seminars
erarbeiteten die Studierenden u.a. eigene
Unterrichtskonzepte und fiihrten diese
auch durch. Durch das Seminar wurde
den Studierenden die Praxisrelevanz der
Ethnologie in Bezug auf die Vermittlung
von interkultureller Kompetenz verdeut-
licht. Auf lange Sicht sollten daher praxis-
relevante Seminare auch Bestandteil des
Studiums sein.

Literatur

ANTWEILER Christoph

1999. «Ethnologie als gesellschaftlich relevan-
te Humanwissenschaft. Systematisierung
praxisorientierter Richtungen und eine
Position». Zeitschrift fiir Ethnologie (Berlin)
123(2): 215-255.

BERTELS Ursula, Sabine EYLERT, Christiana
LUTKES und Sandra DE VRIES

2004a. Ethnologie in der Schule — Eine Studie zur
Vermittlung Interkultureller Kompetenz.
Miinster u.a.:Waxmann.

BERTELS Ursula, Birgit BAUMANN, Silke DINKEL
und Irmgard HELLMANN

2004b. Aus der Ferne in die Nihe — Neue Wege der
Ethnologie in die Offentlichkeit. Miinster
u.a.: Waxmann.

DETTMAR Erika

1990. «Interkulturelle Begegnung. Voraus-
setzung und Wege fiir Ethnologen».
Zeitschrift fiir Ethnologie (Berlin) 115: 39-
157.

GUDYKUNST William B., Mitchell R. HAMMER
und Richard L. WISEMAN

1977. «An analysis of an integrated approach to
cross-cultural training». International Jour-

10.2005

A
A

TSANTS

nal of Intercultural Relations (Tarrytown
NY) 1: 99-109.

Harr Edward T.

1966. The Hidden Dimension. Garden City:
Doubleday:.

HAUSER-SCHAUBLIN Brigitta

1997. «Blick zurtick im Zorn: Ethnologie als
Kulturkritik». Zeitschrift fiir Ethnologie
(Berlin) 122: 3-17.

Hinz-RoMMEL Wolfgang

1994. Interkulturelle Kompetenz. Ein neues Anfor-
derungsprofil fiir die soziale Arbeit. Miinster
u.a.: Waxmann.

HoFSTEDE Geert

1991. Cultures and Organizations. Software of the
Mind. London: McGraw-Hill

JakuBeIT Gudrun und Karl SCHATTENHOFER

1996. «Fremdheitskonzept. Ein Weg zum
aktiven Neben- und Miteinander von
Deutschen und Fremden». Neue Praxis
(Neuwied) 5: 389-409.

KREWER Bernd

1996. «Kulturstandards als Mittel der Selbst-
und Fremdreflexion in interkulturellen
Begegnungen», in: Alexander THOMAS
(Hg.), Psychologie interkulturellen
Handelns, S. 147-164. Gottingen: Hogrefe
Verlag.

KroOEBER Alfred Louis und Clyde KLUCKHOHN

1952. «Selection from culture: a critical review
of concepts and definitions». Papers of
Peabody Museum of American Archaeolo-
gy and Ethnology 47(1).

MOOSMULLER Alois

2000. «Interkulturelle Kompetenz und interkul-
turelle Kenntnisse. Uberlegungen zu Ziel
und Inhalt im auslandsvorbereitenden
Training», in: Klaus RotH (Hg.), Mit der
Differenz leben. Europiiische Ethnologie und
interkulturelle Kommunikation, S. 271-290.
Miinchen, New York: Waxmann.

PLATENKAMP Josephus

2004. «Uber die gesellschaftliche Relevanz der
Ethnologie», in: Ursula BERTELS, Birgit
BauMANN, Silke DINKEL und Irmgard
HELLMANN (Hg.), Aus der Ferne in die
Nihe — Neue Wege der Ethnologie in die
Offentlichkeit, S. 21-32. Miinster u.a.:
Waxmann.

RUBEN Brent D. und Daniel J. KEALEY

1979. «Behavioral assessment of communi-
cation competency and the prediction of
cross-cultural adaptation». International
Journal of Intercultural Relations (Tarry-
town NY) 3: 15-47.

SCHLODER Bernd

1988. «Soziale Vorstellungen als Bezugspunk-
te von Vorurteilen», in: Bernd SCHAFER
und Franz PETERMANN (Hg.), Vorurteile

DOSSIER

121



und Einstellungen, S. 66-98. Koln:
Deutscher Institutsverlag.

THOMAS Alexander

1998. «Von der fremdkulturellen Erfahrungen
zur interkulturellen Handlungskompe-
tenz», in: Mainzer Universititsgespriche:
Interkulturalitit. Grundprobleme der Kultur-
begegnung (Mainz): 227-254.

1996. «Analyse der Handlungswirksamkeit
von Kulturstandards», in: Alexander
THOoMAS (Hg.), Psychologie interkulturel-
len Handelns. S. 107-135. Gottingen:
Hogrefe Verlag.

Abstract

Teaching Intercultural competence at
school - an ethnological approach

Germany is de facto a multicultural
society. To enable all members of society
to live together successfully, it is deemed
necessary to teach intercultural compe-
tence. This statement is also increasingly
being echoed by authorities and policy
makers. To do justice to the significance of
anthropology in the teaching of intercul-
tural competence, the association Ethno-
logie in Schule und Erwachsenenbildung
(Anthropology in School and Adult Edu-
cation, ESE e.V.) was founded in Miinster
in 1992.

The article describes the work and
experience of ESE in teaching anthropol-
ogy at schools and explains the «third-
culture perspective» that it applies in its
theoretical approach and as its basic tool.
The authors portray ESe and its pilot
project, financed by the Volkswagen-
Foundation, as a new path in teaching
intercultural competence and as a success-
ful example of cooperation between
anthropology and education. They fur-
thermore call for a stronger partnership
between academic anthropology and
education, including teachers’ training.

Autorinnen

Dr. Ursula Bertels, Ethnologin. Jg. 1963,
studierte Ethnologie, Ur- und Friihge-
schichte und Romanistik in Miinster und
Freiburg i. Br. Seit 1986 regelmaéssige For-
schungsaufenthalte in Mexiko. Mitarbeite-
rin des Vereins Ethnologie in Schule und
Erwachsenenbildung (EsE) e.V. seit 1994,
Thematische Schwerpunkte: Religions-
ethnologie, Medizinethnologie, Interkultu-
relle Kompetenz.

Sabine Eylert, Diplom-Geographin. Jg.
1969, studierte Geographie, Ethnologie
und Soziologie in Miinster. Seit 1990 regel-
massige Forschungsaufenthalte in Indo-
nesien. Seit 1996 Mitarbeiterin des Vereins
Ethnologie in Schule und Erwachsenen-
bildung (EsE) e.V. Thematische Schwer-
punkte: Interkulturelles Lernen, Migration
und Islam.

Ethnologie in Schule und Erwachse-
nenbildung (EsE) e.V., ¢/o Institut fiir
Ethnologie, Studtstr. 21, D-48149 Miinster,
ese@uni-muenster.de, www.ese-web.de

DOSSIER

122



	Die Vermittlung interkultureller Kompetenz in der Schule : ein ethnologischer Ansatz

