
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (2005)

Artikel: "Wir machen grad die Indianer, können wir einmal vorbeikommen?" :
das ethnographische Museum als ausserschulischer Lernort.
Reflexionen zu Popularität und Popularisierung von Ethnologie

Autor: Jost, Susanne Christina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007353

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007353
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

«Wir machen grad die Indianer,
können wir einmal vorbeikommen?»

Das ethnografische Museum als ausserschulischer Lernort.
Reflexionen zu Popularität und Popularisierung von
Ethnologie

Susanne Christina Jost

Öffentliche Museen haben einen
offiziellen Bildungsauftrag. Die Erfüllung
dieses Bildungsauftrages gegenüber der
breiten Öffentlichkeit gehört heute, neben
dem Ausweis möglichst hoher Besucherzahlen,

zu den Top-Legitimationsgrün-
den der Museen. In Zusammenhang mit
der Schule wird das Museum als
«ausserschulischer Lernort» definiert. Ein auf
Schulklassen aus- oder zumindest
eingerichtetes Angebot gehört damit zum Muss
des Ausstellungs- und Vermittlungsbereichs

der Museen. Die Chancen, dass die
im Titel vorgebrachte Anfrage in eine
Terminvereinbarung zwischen Schule und
ethnografischem Museum mündet, stehen
daher gut. An diesem Termin wird sich
der Ethnologie - in Erscheinung einer
Ausstellung und eines Ethnologen oder
einer Ethnologin - ein Fenster zum
Schulunterricht öffnen. Im Schnitt stehen dem
Ethnologen bzw. der Ethnologin dann 60

Minuten zur Verfügung um einen
ethnologisch fundierten Beitrag zum «Indianermachen»

zu leisten und den Schülern und
Schülerinnen eine Tür zur Ethnologie zu
öffnen. Zum Schluss noch ein: «Herzlichen
Dank, das war sehr interessant» und dann
gehen Tür und Fenster meist wieder zu...

Dieser stark verkürzte Abriss einer

Arbeitsbegegnung zwischen Museum
und Schule eröffnet einen praxisbezogenen

Reigen von Einsichten, Problemen
und Fragen inmitten des weitläufigen
Feldes Ethnologie und Öffentlichkeit. Es

geht um die Popularität ethnologischer
Themen und die Popularisierung von
Ethnologie, um Reproduktionen und
Konstruktionen von Bildung, Wissen und
Wahrnehmung sowie darum, wie sich die
Ethnologie dabei als Akteur definiert,
definieren kann und will.

Die akademische Ethnologie macht
sich seit einiger Zeit ihre Gedanken um
Notwendigkeit, Möglichkeiten und Sinn
«neuer Wege in die Öffentlichkeit» (Berteis
et al. 2004; Fox 1996). Häufig wird dabei

vergessen, dass die Museen - einst
Ausgangspunkt der institutionalisierten
Ethnologie - einen solchen Weg längst hinter
sich haben und sich schon seit geraumer
Zeit mitten in der sogenannten
«Öffentlichkeit» behaupten müssen (Haas 1996;

Tietmeyer 2004). Will man sich also mit
der möglichen Rolle von Ethnologie in
Öffentlichkeit und Schule befassen, dann
liegt es nahe, sich mit der Praxis, den
Erfahrungen sowie den Problemen der
Museen auseinanderzusetzen. Mit meinem

Artikel möchte ich einen Schritt in

95



DOSSIER

diese Richtung tun und dabei zugleich
für eine bessere Zusammenarbeit
zwischen Akademie und Museum plädieren,
die es erlauben würde, die Arbeit an einer
Ethnologie der Öffentlichkeit/Schule wie
auch an einer Ethnologie für die
Öffentlichkeit/Schule auf eine breitere Basis zu
stellen.

Von Popularisierung zu

Etablierung zu Arbeitsteilung

Die Institutionalisierung der Ethnologie

begann international mit der
Herausbildung ethnografischer Museen, die
sich durch die systematische Bearbeitung
und Erweiterung von ihren Vorläufern,
den Kuriositätenkabinetten und
Wunderkammern, abzugrenzen begannen
(Pearce 1989). Es war ein Schritt, der im
Nachhall der Aufklärung und des
aufstrebenden Bildungsbürgertums gleichzeitig
eine Öffnung nach aussen verlangte und
aus einstigen Privatsammlungen und
reinen Wissenschaftsbetrieben
Bildungsinstitutionen für die breite Öffentlichkeit
werden liess. In der Forderung, sich zu
öffnen, sahen die Museen durchaus eine
Last, erkannten aber auch ihre Chance,
die Ethnologie über ihre Popularisierung
als selbständige Wissenschaft und als
Universitätsfach zu etablieren, was auch

gelang (Kraus 2000; Waidacher 1996). Die
Ansprüche, die Museen dabei an sich
stellten, waren hoch. So hielt der damalige

Direktor des Stuttgart Linden-
Museums, Theodor Koch-Grünberg, 1915

in einem Brief fest: «Als Leiter des hiesigen

Museums werde ich mit allen Kräften
bestrebt sein, den wissenschaftlichen
Charakter zu wahren. Dieser darf nicht
zurückstehen gegen falsche Rücksichten
auf den schlechten Geschmack eines
Publikums, das zum grossen Teil dem
inneren Wert eines Museums doch nur
verständnislos gegenübersteht. Durch
Führungen, Vorträge und Sonderausstellungen

[...] sollte man vielleicht das Publikum

allmählich erziehen und dem

Verständnis für die grossen Aufgaben der
Ethnologie näher bringen, damit es im
Museum eine wirkliche Bildungsanstalt
sieht und nicht nur ein Raritätenkabinett»
(Kraus 2000). Koch-Grünbergs Votum
illustriert einerseits die autoritär-erzieherische

Ausrichtung, die der damaligen
Museumsarbeit zugrunde lag. Andererseits

wird auch deutlich, wie sehr sich die
Ethnologie in Abgrenzung zur allgemeinen

Faszination an Fremdem als Wissenschaft

verstanden haben wollte.
Waren die Verbindungen zwischen

Museum und Universität während der
Etablierungsphase des Faches ab Ende
des 19. Jahrhunderts noch sehr eng,
veränderte sich die Beziehung ab den 1920er

Jahren mit der Abkehr von den grossen
Theorieentwürfen und dem Aufkommen
der Feldforschung grundlegend. Das
Interesse an materieller Kultur und an den
Sammlungen trat von akademischer Seite
mehr und mehr in den Hintergrund. Die
Sammlungen wurden vermehrt als Zeugen

der Vergangenheit betrachtet, denen
der Bezug zur Gegenwart, in der sich die
Ethnologie zunehmend ansiedelte, fehlte.
Museen galten als verstaubt und wurden
nicht selten als Relikt kolonialer Zeiten
abgetan (vgl. Jost 2001). Die Trennung
von akademischer und Museumsethnologie

vollzog sich aufgrund unterschiedlicher

Interessen und Forschungstätigkeiten
schliesslich auch auf struktureller Ebene1.

Die Museen brauchten eine neue Sinn-
und Zweckdefinition und fanden diese
in der über die Jahrzehnte gewachsenen
Forderung, eine öffentliche - im Sinne
von jedermann zugänglichen -
Bildungsinstitution zu sein, und sich als solche
weiter oder eben neu zu etablieren. Im
Zuge der Trennung kam es somit
sozusagen zu einer Arbeitsteilung in Sachen

Bildung: Die Institute kümmerten sich
um die Ausbildung wissenschaftlichen
Nachwuchses, den Museen kam die
Vermittlung von Ethnologie an die breite
Öffentlichkeit zu.

Das Spannungsfeld zwischen
Wissenschaftlichkeit und Popularisierung wurde
dabei spürbarer denn je und die Etablierung

der Museen im ausseruniversitären
Bildungskanon verlief nicht ohne Schwie-

1 Ausnahmen
institutioneller Trennungen
gibt es international bis
heute. Schweizerisches
Beispiel: das Völkerkunde

Museum der Universität

Zürich.

96



DOSSIER

rigkeiten. Neue Ausstellungskonzepte
und aktive Öffentlichkeitsarbeit waren
gefragt und eine eigentliche
Museumspädagogik wurde ins Leben gerufen2.
Hatte sich die Ausstellungs- und
Vermittlungstätigkeit der Museen zur Zeit
der grossen Theorieentwürfe der Ethnologie

noch auf deren direkte Darstellung
ausgerichtet, spielten die wandelnden
Ansätze und Schwerpunkte der Pädagogik

und der sich verändernde
Bildungsanspruch der Öffentlichkeit nun eine
gewichtigere Rolle. «Dritte-Welt-Pädagogik»,

«Anti-rassistische Pädagogik» und
«Multikulturelle Pädagogik» hinterlies-
sen ihre Spuren in den museumspädagogischen

Zielen, in deren Mittelpunkt heute
steht, dass über das Kennenlernen ausser-
europäischer Kulturen ein tolerant-interessiertes

Kulturverständnis vermittelt
werden soll (Suina 1999).

Statt wie einst primär theoriegeleitet,
begann man nun themenbezogen (v.a.

Wechselausstellungen) und regionenzentriert

(v.a. Dauerausstellungen) zu
arbeiten. Im Kontext der sogenannten
«Demokratisierung der Kultur» (Arnes
1992) und parallel zu den Ansätzen
«antiautoritärer Erziehung» wandelten
sich ausserdem die Ansprüche, die an die

Vermittlungsarbeit im Museum gestellt
wurden. Die Publikumsorientierung
rückte ins Zentrum und ab den 1980er
Jahren hielt der Begriff der Unterhaltung
ins Aufgabenspektrum musealer Praxis

Einzug (Arnes 1992; Bäumler 2004;
Roberts 1997). Unter den Vorzeichen der
Postmoderne wurde die ehemals strenge
Rangordnung zwischen Bildung und
Unterhaltung aufgelöst und der Begriff
des «Edutainments» wurde aktuell. Die
Betonung des Erlebnischarakters hielt
Einzug im musealen PR-Jargon und führte
weiter in die «Eventkultur» wie sie heute
in der Museumswelt grassiert und deren
Ende vorerst noch nicht absehbar ist3.

Zusammengefasst haben sich die
Museen in den vergangenen hundert
Jahren von Stätten rein wissenschaftlicher

Forschung zu öffentlichen
Dienstleistungsbetrieben entwickelt, die sich im
Spannungsfeld zwischen Wissenschaftlichkeit/

wissenschaftlichem Interesse und

Popularisierung / öffentlichem Interesse
bewegen. Innerhalb der Tetrade musealer
Aufgaben - sammeln, bewahren, forschen
und vermitteln - hat parallel zur
Positionierung der Museen in der Öffentlichkeit
eine drastische Umgewichtung stattgefunden.

Dazu beigetragen haben sowohl die
strukturelle und die inhaltliche
Fachentwicklung wie auch gesamtgesellschaftliche

Veränderungen. Letztere führten
primär dazu, dass die Unterhaltung mit
auf die Aufgabenliste der Museumsethnologie

gesetzt wurde4. Im Vergleich zur
Universität unterliegt die Ethnologie am
Museum damit Einflüssen und
Anforderungen, die nicht selten als Dilemma
spürbar werden.

Ethnologie und Bildungsmarkt

Ihre Legitimation beziehen Museen
aus dem Anspruch und der Forderung,
eine Bildungsinstitution zu sein. In dieser
Funktion und mit ihrem gleichzeitigen
Label als «Kulturinstitution» stehen
Museen allerdings ausserhalb des offiziellen
Bildungssystems, für das sie nicht mehr
und nicht weniger als ein Zusatzangebot
darstellen (Herles 1996). Mit dem steigenden

Druck auf «Einschaltquoten» haben
sich Museen, mit dem eher diffus definierten

Zielpublikum «Öffentlichkeit», in
einem Spiel von Angebot und Nachfrage
zu behaupten. Die Fragen: «Was können
und wollen wir vermitteln?» und «Was
wollen die Leute sehen?» müssen zwangsläufig

parallelgeschaltet werden, wenn es

um die gezielte Rekrutierung von
Besucherinnen geht.

Schulen gelten im Rahmen des

Bildungsauftrages als naheliegendes
Zielpublikum und es dürfte international
schwierig sein, ein Museum zu finden,
welches nicht über spezielle Angebote für
Schulklassen verfügt. Die Definition der
Inhalte hängt dabei einerseits von vorhandenen

Sammlungen und Ausstellungen,
andererseits von Anknüpfungsmöglichkeiten

an das Curriculum ab. Museen der

2 Trotz früherer Ansätze
kann im deutschsprachigen

Raum ab den 1960er
bzw. 1970er Jahren von
einer institutionalisierten
Museumspädagogik
gesprochen werden. Im
anglo-amerikanischen
Raum vermochte sich
diese bereits nach dem
Zweiten Weltkrieg zu
etablieren.

3 Interessant ist
diesbezüglich eine Studie des
Vms, der Vereinigung der
Museen Schweiz, in der
66% der Museumsverantwortlichen,

aber nur 5,5%
des Publikums die Aufgabe

und Rolle des Muse-
ums als «un lieu de
divertissement» definieren

(Mottaz Baran 2003).

4 Die Entwicklung und
Erweiterung der Icom
Museumsdefinition
illustriert und dokumentiert
diese und weitere
Neuausrichtungen der Museen.

Ab den 1970er Jahren
findet sich dort der
Zusatz «in the service of
society and of its
development», der bald
darauf durch «education
and enjoyment» ergänzt
wurde (Icom Statues cit.
in: Murphy 2004: 3).

9 7



DOSSIER

Urgeschichte, historische und naturhistorische

Museen, deren Inhalte im
öffentlichen Bildungskanon und -diskurs
verankert sind, verfügen diesbezüglich
gegenüber ethnografischen Museen über
einen nicht zu unterschätzenden Vorteil.
Ethnologie oder zumindest ethnologische
Themen finden sich im deutschsprachigen

Raum bestenfalls in Rahmenlehrplänen
und werden in der Schweiz in der

Regel im Fach Natur-Mensch-Mitwelt
(Nmm) behandelt. Ob und wie das Thema
«andere Kulturen kennen lernen» bearbeitet

wird, das im Bildungsprofil des
Rahmenlehrplans für Maturitätsschulen
dem «kommunikativen, kulturellen und
ästhetischen Kompetenzfeld» zugeordnet
ist (Edk 1994), hängt stark von der
Lehrperson ab, zumal der Rückgriff auf
(gute) Unterrichts- und Lehrmittel sehr
beschränkt ist (vgl. Jost 1997). Vor diesem
Hintergrund wird der Besuch im
ethnografischen Museum nicht selten als
willkommene Outsourcing- oder
Ergänzungsmöglichkeit genutzt. Das Museumsangebot

reicht in diesem Rahmen vom
unbegleiteten Ausstellungsbesuch bis zum
Tagesprogramm, wobei die eingangs
beschriebene 60-Minuten-Variante die am
häufigsten angebotene und genutzte
Variante darstellt (Ramseier /Meneghini
2004; Siegel/Ehrenfort 2001). Die
Anforderungen an die ethnologische
Museumspädagogik, die damit zur Fachvertretung
wird, werden dadurch immens. Entsprechend

kritisch bemerkt dazu Feest (1999:
208): «Vielmehr spricht manches dafür,
dass der Aufstieg der Museumspädagogik
nur ein Symptom für die Krise der Schulen

ist, denen es eigentlich zukäme, auch
die Grundkenntnisse der Ethnologie [...]
zu vermitteln». Angesichts der Aktualität
und Popularität ethnologischer Themen,
die ihnen bereits Eingang in die
Rahmenlehrpläne verschafft haben, Hesse sich
diese Krise der Schulen vom Museumsmarketing

her als Marktlücke definieren,
die ethnografische Museen besetzen
können. Die Definition und Propagierung
des (ethnografischen) Museums als
«ausserschulischer Lernort» geht in diese

Richtung. Die «Lücke im Lehrplan» wird
damit jedoch nicht aufgehoben, sondern

erst recht spürbar, da sie in seltsamem
Widerspruch zum diffusen Angebot an
ethnologischen Themen steht.
Populärethnologisches existiert in allen möglichen
medialen Formen. Misst man diese
Produktepalette in Zahlen und an ihrer
Verbreitung, lassen sie Veröffentlichungen
popularisierter Ethnologie weit hinter sich
(Antweiler 2004; Schönhuth 2004)5. Aus
einem multimedialen Bulk an erhältlichen
Informationen, der sich aus fachlicher
Hinsicht qualitativ sehr heterogen
präsentiert, entsteht so, genährt von der
Faszination «anderer Kulturen», ganz in
postmoderner Manier ein Flickwerk an
Vorstellungen und eher diffusen
Wahrnehmungen sowohl des Faches als auch
der besagten «anderen Kulturen». Trotz
ihrer Vielfältigkeit neigt diese Bricolage
dazu, hartnäckige Klischees und Stereotypen

zu (re)produzieren, die gleichzeitig
wiederum ein Interesse an bestimmten

Themen generieren. Da die Ethnologie
den Sprung in den öffentlichen Bildungskanon

jedoch (noch) nicht geschafft hat, ist
ein eigentlicher Wissenskanon, an
welchem Themen und Materialien gemessen
oder reflektiert werden könnten, inexistent.

Während sich die Ethnologie im
universitären Rahmen als Wissenschaft
etabliert hat, figuriert sie ausserhalb - und
auch im Rahmenlehrplan - relativ
bescheiden unter dem Motto «Andere
Kulturen kennenlernen» gemeinhin in den
Sparten der Horizonterweiterung und
freizeitlicher Erbauung.

Stellt man dies in den Zusammenhang
der oben beschriebenen Entwicklung der
gesellschaftlichen Positionierung der
Museen, drohen ethnografische Museen in
den Bereich eines relativ unreflektierten
Kulturkonsums hineinzurutschen, dem
sie mehr oder minder zudienen, was
ihnen von akademischer Seite denn auch
oft und gern vorgeworfen wird6. Der
Vorwurf ist schnell gemacht, ignoriert
aber Mechanismen und Zusammenhänge,
in welche die Popularisierung der Ethnologie

eingebettet ist: Wollen sich Museen
auf dem Bildungsmarkt behaupten,
können sie nicht an der Nachfrage vorbei
produzieren. Ebenso wenig können sie
all das, was anderweitig - oder im Verlauf

5 Das hier verwendete
Begriffspaar übernehme
ich von Antweiler (2004):

Popularisierte Ethnologie
meint (allgemein-)ver-
ständliche Ethnologie, die

von Ethnologinnen für
ein breites Publikum bzw.
ein nichtethnologisches
Fachpublikum publiziert
wird. Populärethnologie
bezeichnet die populäre
Nutzung ethnologischer
Sujets durch Nichtethno-
loglnnen. Die Unterscheidung

sollte m.E. nicht
primär als Qualitätsindikator

betrachtet werden.

6 So schreibt Tompkins
(1990: 533 zit. in: Arnes
1992: 3): «A museum [...]
caters to the urge to
absorb the life of another
into one's own life [...]
museums are a form of
cannibalism made safe
for polite society». Das
Musée d'Ethnographie
Neuchâtel hat diesen
(Selbst)vorwurf 2002 zum
Thema der Ausstellung
«Musée cannibale»
gemacht.

98



DOSSIER

der Fachgeschichte von der Ethnologie
selbst - produziert wurde und heute von
akademischem Standpunkt her als

fragwürdig erscheint, in nobler Absicht
ignorieren. Die Praxiserfahrung der
Museen zeigt: Marketingtechnisch kann nur
erfolgreich popularisiert werden, wenn
zumindest gegen aussen mit entsprechend
populären Themen gelockt wird. Fachlich

erfolgreich popularisieren kann man nur,
wenn man sich damit befasst, woher die
Geister, denen man gern entgegenhalten
möchte, eigentlich kamen. Es macht
keinen Sinn, abseits zu stehen, wenn im
Unterricht oder auch bei Disney «Indianer
gemacht werden». Es genügt auch nicht,
diesen Versionen einfach ethnologische
Fachdiskurse und Ethnografien mit
wissenschaftlichem Anspruch entgegenzuhalten7.

Antweiler (2004:107) plädiert in
diesem Zusammenhang zu recht dafür,
«der Öffentlichkeit den gleichen Respekt
entgegenzubringen und sie mit der
gleichen Neugier fürs Detail zu studieren wie
eine fremde Ethnie». Erst dann ist es

möglich, Materialien zu generieren, die
ethnologische Einsichten zu vermitteln
vermögen, weil sie eben von den
Voraussetzungen und Bedürfnissen der Adressaten

ausgehen. Mit Blick aufs Museum
könnte man dies als ethnologisch fundierte

Publikumsorientierung zusammenfassen,

pädagogisch als die Schaffung
eines «Abholeffekts» (Falk and Dierking
2000), wobei beides zum Minimalziel
haben sollte, Ethnozentrismen bewusst
zu machen und ein reflektiertes
Kulturverständnis zu generieren. Folgt man
Antweilers Argument, führt der Weg
dahin über die gezielte Erarbeitung einer
Ethnologie der Öffentlichkeit, die dann
als Basis einer breit angelegten Ethnologie
für die Öffentlichkeit nutzbar gemacht
werden kann.

Wie bisher hier gezeigt, operieren
ethnografische Museen in einem Feld, das

von Interessen und Ansprüchen geprägt
ist, die sowohl von ihnen selbst, der
Ethnologie, als auch von diversen Akteuren
der Öffentlichkeit definiert werden. Als
professionelle Popularisierer ethnologischer

Inhalte sind sie auf verschiedenen
Ebenen mit Angebot und Nachfrage
konfrontiert. Auf der Angebotsseite sind sie

jedoch nur ein Anbieter unter vielen, die
vor dem Hintergrund der multi- oder
eben auch transkulturellen Gesellschaft
und dem Kult um Kultur um Aufmerksamkeit

buhlen. Unter diesem Blickwinkel
haben es die Museen vor allem im anglo-
amerikanischen Raum zumindest als
Forschungsfeld zurück in die Aufmerksamkeit

der universitären Ethnologie
geschafft (vgl. Macdonald 1996). Was in
der dazu entstandenen Literatur auffällt,
ist der analytisch-distanzierte Blick, der
letztendlich die oben erwähnte Arbeitsteilung

zementiert und dahingehend
ausweitet, dass die universitäre Ethnologie
sich zwar um eine Ethnologie der
Öffentlichkeit zu bemühen beginnt, sich aber
sehr zurückhaltend um das Thema einer
Ethnologie für die Öffentlichkeit kümmert
(Falk/Dierking 2000). Ob diese Zurückhaltung

eine Folge der Repräsentationsund
/ oder der Selbstdefinitionskrise der

Disziplin ist, sei hier in den Raum gestellt.
Tatsache ist, dass der Beobachterstatus
nicht zu einer Etablierung des Faches im
öffentlichen Bildungskanon führt und
Tatsache ist auch, dass sich die Museen
mit ihrem Bildungsauftrag in die aktive
Rolle begeben mussten. Die andauernde
Auseinandersetzung mit dieser Rolle
weist auf Möglichkeiten und Grenzen des
«Museums als Schaufenster der Ethnologie»

hin8.

Von der Beobachtung zur
Teilnahme

Konstruktion und (Re-)Produktion von
Wissen gelten seit Anbruch der Postmoderne

als demokratisiert, die Grenzen
zwischen «populär» und «wissenschaftlich»

wurden fliessender. Während andere
Wissenschaften via Etablierung im öffentlichen

Bildungskanon dennoch auf eine
gewisse Hierarchisierung aufbauen können,

fehlt diese im Bereich der Behandlung

ethnologischer Themen weitgehend.
Als ausserschulischer Lernort und
Bildungsinstitution definiert, kann das Museum

zur Wissenschaftlichkeit beitragen,
muss aber mit populären Themen, die

7 Wie eine Disziplin hier
agieren könnte, zeigt das
«Da Vinci Code - Phänomen».

Da löst ein Thriller

(Brown 2004) mit
Faktizitätsansprüchen
einen Boom an Interesse
aus. Als Reaktion bietet
der Louvre «Da Vinci
Code - Führungen» und
die Akademie meldet sich
mit Büchern in populärer
Sprache und Aufmachung

zu Wort. Wie stark
die Absatzgarantie
Motivation der Wissenschaft

war, ist weniger wichtig,
als ihre aktive
Einmischung in die populäre
Konstruktion «ihres»

Subjekts (vgl. mit Blick auf
die Ethnologie: Schön-
huth 2004).

8 Der «Schaufenster-
Begriff» stammt aus
(finanz-)politischen
Diskussionen um das
Völkerkundemuseum der
Universität Zürich und
verdeutlicht unter anderem

das Gewicht, das der
Popularisierung in
Legitimationsfragen
zugeschrieben wird (vgl.
Ramseier / Meneghini
2004: 76-81).

99



DOSSIER

Nachfrage und schliesslich Aufmerksamkeit

generieren, korrespondieren. Errungene
Aufmerksamkeit bedeutet jedoch noch

nicht erreichte Wirkung. An populäre
Sichtweisen anzuknüpfen, ist immer auch
ein Spiel mit dem Feuer, das schlimmstenfalls

in einer Perpetuierung von Wahrnehmungen

endet, die man eigentlich mittels
eigener Darstellungen zerstreuen wollte
(vgl. Riegel 1996).

Überlegungen zu Darstellung,
Repräsentation und Wahrnehmung haben im
Museumsbereich eine Tradition, die in
ihrem Grundsatz lange vor der
Repräsentationskrise der Ethnologie der 1980er
begonnen hat (Macdonald 1997; Sjorslev
1991)9. Ursprung und Fortbestand der
Debatte liegt in Museums liebstem Kind:
dem Objekt. Würde man die sich
wandelnden An- und Einsichten dazu, was
materielle Kultur repräsentieren und
vermitteln kann an einem Stimmungsbarometer

messen, ergäben sich zwischen
himmelhochjauchzend und zu Tode
betrübt so ziemlich sämtliche Werte. Die
jeweilige Stimmungslage fand und findet
ihren Ausdruck in der Präsentation der
Objekte. Die Palette reicht von wenig
dokumentierten Arrangements bis zu
Ausstellungen, in denen die Objekte vor
lauter Text fast verschwinden, und von
mehr oder minder systematischen
Objektanhäufungen über nachgestellte Szenerien

als (künstliche) Versuche, die Objekte
in ihrem ursprünglichem Kontext zu
zeigen zu ästhetisierenden Einzelobjekt-
schauen. Als was Objekte dabei dargestellt

werden, variiert ebenfalls (vgl. Jost
2001). Während hier vor allem fachtheoretische

Entwicklungen gespiegelt
werden, spielen hinsichtlich des Stils von
Ausstellungen gesellschaftliche
Zusammenhänge eine gewichtigere Rolle,
da diese auch die edukatorischen Ansprüche

beeinflussen. Im 19. und zu einem
Grossteil auch noch im 20. Jh. hiess bilden,
die Lernenden so mit Information zu
beliefern, dass möglichst viel davon
aufgenommen wird. Wissen galt als etwas
Objektives, vom Wissenden Unabhängiges,

das entsprechend transferiert werden
kann. Im Museum kam diese Auffassung
durch autoritativ-didaktische Ausstellun¬

gen zum Ausdruck, die meist dazu
dienten, konventionelle epistemologische
Hierarchien und Klassifikationen
darzustellen und auch den entsprechenden
Objektivitäts- und
Repräsentationsanspruch stellten.

Heute stehen dagegen Lerntheorien
im Vordergrund, die davon ausgehen,
dass die Lernenden Wissensinhalte durch
die Interpretation präsentierter
Informationen aktiv konstruieren. Die
Interpretationen stützen sich dabei auf bereits
vorhandenes Wissen, Fähigkeiten und
persönliche Hintergründe und Motivationen

(Roberts 1997). Wissen wird damit
relativ, wird subjektiv eruiert und verwendet.

In letzter Konsequenz werden damit
Lerneffekte unberechenbar und der
Lehrperson bleibt lediglich die Aufgabe,
mittels Lehr- und Lerntechniken Möglichkeiten

zur Evaluation und Modifikation
individueller Bedeutungen und
Interpretationen zu bieten. Gedämpft wird
diese Extremform des Konstruktivismus
von der Zugehörigkeit Lehrender und
Lernender zu Geertz's «Communities of
Interpretation» (vgl. Hooper-Greenhill
1999b). In der Museumspraxis haben
diese Ansätze allgemein zu grösserer
Reflexivität geführt. Einer der Aspekte
dieser neuen Reflexivität liegt darin, dass
die Besucher nicht mehr als blosse Rezi-
pienten, sondern als Akteure verstanden
werden. Vor diesem Hintergrund erhält
die gesteigerte Publikumsorientierung der
Museen eine weitere Dimension, die mit
der Frage umschrieben werden könnte:
«Was und wie nehmen Besucher wahr?»
(Falk and Dierking 2000). Ein weiterer
Aspekt ist die bewusste Abkehr vom
Anspruch auf ganzheitliche Darstellungen
der Herkunftsgesellschaften. Der Stil der
Ausstellungen wurde im Zug dieser
Entwicklungen wieder freier, objektzentrierter

und wesentlich weniger belehrend10.
Vielmehr zielen sie auf einen
Erlebnischarakter ab, der auf sinnlicher Wahrnehmung

beruht und durch die Inszenierung
des Objekts im Raum ermöglicht werden
soll. Die Ästhetik des Objekts wird betont
und auch die Ausstellungsgestalter richten
sich nicht mehr nur nach konservatorischen

und funktionalen Bedürfnissen,

9 Dies heisst nicht, dass
sie von dieser weniger
hart getroffen wurden. So

wurden etwa die
Beziehungen zwischen
Museen und den
Herkunftsgesellschaften der
Sammlungen ab den
1980ern erstmals
systematisch aufgenommen
(vgl. Karp/Lavine 1991;

Karp/Mullen et al. 1992).

10 Diese Darstellung ist
pauschalisierend. Zwar
ist diese Tendenz
international zu beobachten,
variiert aber in Intensität
und in der Umsetzung
von Land zu Land, von
Haus zu Haus, oder gar
von Ausstellung zu
Ausstellung stark.

11 Ein Umstand, der nicht
unproblematisch ist. So

laufen verschiedene
neuere Ausstellungen
Gefahr, die Objekte vor
lauter Design und
Inszenierung in den Hintergrund

zu drängen.

100



DOSSIER

sondern setzen vermehrt ästhetische und
dramaturgische Mittel ein11.
Kontextinformationen zu den Objekten werden
in diesen Konzeptionen zunehmend auf
multi-medialer Basis geliefert, oder in
Begleitpublikationen ausgelagert, Zusatz-
und Spezialveranstaltungen erhalten mehr
Gewicht12. Diese Tendenz zur Ästhetisie-

rung wird vor allem fachintern nicht nur
begrüsst. Es wird mitunter sarkastisch
vom grassierenden «Kunstvirus» gesprochen,

und die «Kunst»-Debatte gehört mit
zu den Dauerbrennern der Museumsdiskussion

(vgl. Feest 1999).
Was die Neuausrichtung einerseits mit

sich brachte und andererseits verstärkte,
ist die Einsicht, dass das Museum mit
seinen Objekten als Medium ganz anderen

Prinzipien folgt als beispielsweise
geschriebener Text, ein Referat oder eine
klassische Schulstunde. Die Vermittlung
über Objekte und Inszenierungen verläuft
mehr assoziativ und interaktiv als linear
oder autoritativ (Hooper-Greenhill 1999a;
Roberts 1997). Verbindungen und
Zusammenhänge werden mehr generiert als

postuliert. Diese Entwicklung ergänzt den
fachlichen Standpunkt, dass weder
Ausstellungen noch Museumspädagogik
Kulturen in ihrer Ganzheitlichkeit
darstellen können und wollen. Mit materieller

Kultur im Zentrum und mit Blick auf
die Sammlungsstrukturen ist dies auch

gar nicht möglich. Das Museum ist daher
in Hinblick auf «andere Kulturen kennenlernen»

mehr fachlich fundiertes
Impulsprogramm zugunsten ethnologischer
Sichtweisen als Kommunikationsinstanz
explizit dargestellter ethnologischer
Grundkenntnisse. Diese vielleicht nüchtern

erscheinende, aber meiner Meinung
nach keinesfalls negativ zu wertende
Tatsache stellt weder den Bildungsanspruch

der ethnografischen Museen noch
ihre Relevanz als ausserschulischer Lernort

in Frage. Und dennoch ist sie auch
ein Problem, demi wie Feest (1999: 209) es

bezüglich des Repräsentationsanspruchs
ausdrückt: «Mittlerweile dürfen wir alle
an der kulturellen Authentizität der
Repräsentationen des Anderen zweifeln [...].
Die Besucher sind davon nur mässig
beeindruckt». Es ist demnach weder klar

noch garantiert, dass die Besucher den
reduzierten Repräsentationsanspruch
erkennen und übernehmen. Tun sie es

nicht, ist die Gefahr der Missverständnisse

gross (vgl. Fyfe and Ross 1996).
Während beispielsweise das Alter der
Sammlungen bezüglich des Zugangs zum
«Anderen» über die ästhetisch-sinnliche
Wahrnehmung keine Rolle spielt und
dazu dienen kann, den «Völkern ohne
Geschichte» (Wolf 1986) eben eine solche
zuzugestehen, werden historische Objekte

dann zum Problem, wenn durch sie
der Eindruck verstärkt wird, dass «echte»

Indianer immer noch Mokassin tragen,
oder dass «sie alle tot sind» und das
Museum mittels ihrer Objekte lediglich
an sie erinnert.

Daraus folgt?

Die arrogante Version, solche und
andere Missverständnisse zu verorten,
besteht darin, zumindest einem Teil der
Besucher Naivität zu unterstellen. Die
kritische Version lautet, dass die Museen -
trotz ihrer beständigen Suche nach neuen
Ansätzen in Darstellung und Vermittlung13

- falsch agieren. Bezieht man den
Stand der Popularisierung der Ethnologie
sowie die bereits angesprochene mangelhafte

Etablierung der Ethnologie im
öffentlichen Bildungskanon mit ein, entsteht
eine dritte, differenziertere Version: Die
vielzitierte «Lücke im Lehrplan» und der
Verweis auf «fehlende Materialien» deutet
auf die gegenwärtige Popularität
ethnologischer Themen hin, auf welche die
akademische Ethnologie, wenn nicht in
Form akademischer Arbeiten, kaum
reagiert. Wo jedoch eine für die
Allgemeinheit zugängliche Aufbereitung
ethnologischer Ein- und Ansichten fehlt,
da fehlt der Öffentlichkeit auch ein
Referenzsystem, um Informationen
«ethnologischer Art» zu beurteilen und
zu reflektieren. Dieser Umstand wird in
der Museumspraxis unmittelbar spürbar:
Wo Interpretation stattfinden soll, muss
auf Improvisation ausgewichen werden.
Die ethnografischen Museen werden

12 Für die Schweiz bieten
Ramseier und Meneghi-
ni (2004) Überblick und
Diskussion zu diesen
Entwicklungen.

13 Wobei sich
international ein Gefälle
feststellen lässt, an dessen
Spitze Grossbritannien
und Skandinavien steht.
Bezeichnenderweise sind
dies auch Länder, in
denen Museen und materielle

Kultur auch im
theoretischen Diskurs
vergleichsweise stark prä-
sent sind (Macdonald
1996; Sjorslev 1991)

14 Erwartet wird keine
autoritär-erzieherische
Interpretationsinstanz,
sondern eine Ethnologie,
die als etabliertes Fach
Methoden und Leitlinien
offeriert, die den
systematischen Umgang mit
ihren Kernthemen
ermöglicht.

1 0 I



DOSSIER

dabei zu fachlichen Anlaufstellen, die
Orientierung schaffen sollen14.

Das Angebot und die Möglichkeiten
der ethnografischen Museen decken sich
dabei weitgehend mit dem «kommunikativen,

kulturellen und ästhetischen
Kompetenzfeld», dem das Thema «andere
Kulturen kennen lernen» im Rahmenlehrplan

der Schule zugeordnet ist. Geht man
jedoch von der Aktualität ethnologischer
Themen im Rahmen der multi- oder
transkulturellen Gesellschaft sowie vom
modernen Selbstverständnis der Ethnologie
aus, dann müssten die Lerninhalte eigentlich

dem «sozialen, ethischen und
politischen Kompetenzfeld» zugeordnet
werden. Die realen Möglichkeiten, die das
Museum in diesem Feld bieten kann, sind
unter den im Artikel dargestellten Vorzeichen

gering - zumindest so lange, wie
die Grundlagen dazu im Bildungskanon
nicht geschaffen werden. Falls sich die
moderne Ethnologie ernsthaft als Akteur
im Bereich Schule/Öffentlichkeit etablieren

möchte, dann muss sie bereit sein,
den Weg der Popularisierung zu beschreiten.

Wie das ethnografische Museum als
ausserschulischer Lernort deutlich macht,
bedarf es dazu sowohl einer Ethnologie
der Öffentlichkeit als auch einer Ethnologie

für die Öffentlichkeit. Das eine zu tun
und das andere den Museen zu
überlassen, macht wenig Sinn. Gefragt wäre
vielmehr eine Zusammenarbeit aller in
der Suche nach weiteren und neuen Wegen

für eine Popularisierung der Ethnologie

(vgl. MacClancy 1996). Die
Zurückhaltung der akademischen Ethnologie

in dieser Hinsicht sowie die damit
verbundene Zementierung der stillen
Arbeitsteilung zwischen Museum und
Universität legen allerdings die Vermutung

nahe, dass die Popularisierung der
Ethnologie zunächst innerhalb des Faches

populärer werden muss. Als weiteren
Schritt könnte sie dann auch zum
Bestandteil der Ausbildung innerhalb der
Universität und - vielleicht irgendwann -
der Schulen werden. Das ethnografische
Museum könnte darauf aufbauend dann
umso gezieltere Impulse geben, wenn die
Schülerinnen gerade wieder einmal «die
Indianer machen».

Literatur
Ames Michael M.
1992. Cannibal Tours and Glass Boxes. The Anthro¬

pology of Museums. Vancouver: UBC
Press.

Antweiler Christoph
2004. «Ethnologie als öffentliche Wissenschaft

- Fach, Popularisierung und der Kultur-
Kult», in: Ursula Bertels, Brigit
Baumann, Silke Dinkel und Irmgard
Hellmann (Hg.), Aus der Ferne in die
Nähe. Neue Wege der Ethnologie in die

Öffentlichkeit, S. 105-154. Münster, New
York: Waxmann.

Bäumler Christine
2004. Bildung und Unterhaltung im Museum.

Münster: LIT Verlag.
Bertels Ursula, Birgit Baumann, Silke Dinkel

und Irmgard Hellmann (Hg.)
2004. Aus der Ferne in die Nähe. Neue Wege der

Ethnologie in die Öffentlichkeit. Münster,
New York: Waxmann.

Brown Dan
2004. The Da Vinci Code. London: Corgi Books.
EDK, Schweizerische Konferenz der kanto¬

nalen Erziehungsdirektoren
1994. Rahmenlehrplan für Maturitätsschulen vom

9. Juni 1994. Empfehlung an die Kantone

gemäss Art. 3 des Schulkonkordats vom 29.

Oktober 1970. Mit Handreichungen zur
Umsetzung. Bern: EDK.

Falk John F. and Lynn D. Dierking
2000. Learning from Museums. Visitor Experiences

and the Making ofMeaning. Walnut Creek
etc.: AltaMira Press.

Feest Christian F.

1999. «Ethnologische Museen», in: Waltraut
Kokot und Dorle Dracklé (Hg.), Wozu

Ethnologie?, S. 199-216. Berlin: Dietrich
Reimer Verlag.

Fox Richard G.
1996. «Editorial: going public with anthropolo¬

gy». Current Anthropology (Chicago) 37

(Supplement).
Fyfe Gordon and Max Ross
1996. «Decoding the visitor's gaze: rethinking

museum visiting», in Sharon Mac-
donald and Gordon Fyfe (eds), Theorizing

Museums. Representing Identity and

Diversity in a Changing World, p. 127-150.

Oxford and Cambridge: Blackwell
Publishers/The Sociological Review.

Haas Jonathan
1996. «Power, objects and a voice for anthropo¬

logy». Current Anthropology (Chicago) 37

(Supplement): 1-23.

102



DOSSIER

Herles Diethard
1996. Das Museum und die Dinge. Wissenschaft,

Präsentation, Pädagogik. München:
Campus.

Hooper-Greenhill Eilean
1999a. «Education, communication and inter¬

pretation: towards a critical pedagogy
in museums», in: Eilean Hooper-Green-

hill (ed.), The Educational Role of the

Museum, p. 3-27. London, New York:
Routledge.

1999b. «Museum learners as active post¬
modernists: contextualizing constructivism»,

in: E. Hooper-Greenhill (ed.),
The Educational Role of the Museum, p. 67-
72. London, New York: Routledge.

Jost Susanne C
1997. Vorsicht - keine Angst vor Kultur. Ein Leitfa¬

den durch die Ethnologie mit Vorschlägen für
ihren Einsatz im Schulunterricht. Bern:
Institut für Ethnologie (Arbeitsblätter
des Instituts für Ethnologie 16).

2001. Pro Memoria - Das Ding. Ein Beitrag zur
ethnologischen Wiederentdeckung des Dings.
Weimar: VDG.

Karp Ivan and Steven D. Lavine
1991. Exhibiting Cultures: The Poetics and Politics

of Museum Display. Washington D.C.,
London: Smithsonian Institution.

Karp Ivan, Christine Mullen Kraemer, and
Steven D. Lavine

1992. Museums and Communities: The Politics

of Public Culture. Washington D.C.,
London: Smithsonian Institution.

Kraus Michael
2000. «Über das Museum an die Universität.

Etablierungsprobleme eines jungen
Faches aufgezeigt anhand der
Schriftwechsel von Theodor Koch-Grünberg»,
in: Michael Kraus und Mark Münzel
(Hg.), Zur Beziehung zwischen Universität
und Museum in der Ethnologie, S. 17-38.

Marburg: Curupira.
MacClancy Jeremy
1996. «Popularizing anthropology», in: Jeremy

MacClancy and Chris McDonaugh
(eds), Popularizing Anthropology, p. 1-58.

London, New York: Routledge.
Macdonald Sharon
1996. «Theorizing museums: an introduction»,

in: Sharon Macdonald and Gordon Fyfe
(eds), Theorizing Museums. Representing
Identity and Diversity in a Changing World,

p. 1-20. Oxford, Cambridge: Blackwell
Publishers/The Sociological Review.

1997. «The museum as a mirror: ethnographic
reflections», in: Alison James, Jenny
Hockey, and Andrew Dawson (eds),
After Writing Culture. Epistemology and

Praxis in Contemporary Anthropology, p.
161-176. London, New York: Routledge
(ASA Monographs 34).

Mottaz Baran Ariette
2003. «Premiers résultat de la recherche consa¬

crée aux publics et musée suisse». VMS
Info 75: 37-45.

Murphy Bernice L.
2004. «The definition of the museum. From

specialist reference to social recognition
and service». ICOM News (Paris) 2: 3.

Pearce Susan M.
1989. «Museum studies in material culture:

introduction», in: Susan M. Pearce (ed.),
Museum Studies in Material Cidture, p. 1-

10. Leicester: University Press.
Ramseier Claudia und Manuela Meneghini
2004. Das ethnographische Museum im

Spannungsfeld von Wissenschaft und

Publikums-Orientierung. Eine
Standortbestimmung der ethnographischen Museen
in der Schweiz. Universität Bern: Institut
für Ethnologie (Lizentiatisarbeit).

Riegel Henrietta
1996. «Into the heart of irony: ethnographic

exhibitions and the politics of difference»,

in: Sharon Macdonald and Gordon
Fyfe (eds), Theorizing Museums.
Representing Identity in a Changing World, p.
83-104. Oxford, Cambridge: Blackwell
Publishers/The Sociological Review.

Roberts Lisa C.

1997. From Knowledge to Narrative. Educators
and the Changing Museum. Washington,
London: Smithsonian Institution Press.

Schonhuth Michael
2004. «Ist da wer? - Strategien und Fallstricke

einer populären Ethnologie», in Ulrike
Bertels, Birgit Baumann, Silke Dinkel,
und Irmgard Hellmann (Hg.), Aus der

Ferne in die Nähe. Neue Wege der Ethnologie
in die Öffentlichkeit, S. 77-104. Münster,
New York: Waxmann.

Siegel Christian, and Ute Ehrenfort
2001. «Die Museumspädagogik an den

Museen der Bundesrepublik Deutschland».

Museum Aktuell (München) 72:

2984-2988.

Sjorslev Inger
1991. «Communicating objects. Towards a

theory of exhibition language». Folk
(Copenhagen) 33: 5-25.

Suina Joseph H.
1999. «Museum multicultural learning for

young learners», in: Eilean Hooper-
Greenhill (ed.), The Educational Role of
Museums, p. 105-109. London, New York:

Routledge.

103



DOSSIER

Tietmeyer Elisabeth
2004. «Zwischen Nähe und Ferne - Die ehema¬

ligen Museen für Völkerkunde und
Volkskunde in Berlin», in Ulrike Bertels,
Birgit Baumann, Silke Dinkel, und
Irmgard Hellmann (Hg.), Aus der Ferne

in die Nähe. Neue Wege der Ethnologie in die

Öffentlichkeit, S. 67-76. Münster, New
York: Waxmann.

Tompkins Jane
1990. «At the Buffalo Bill Museum - June

1988». South Atlantic Quarterly (Durham
NC) 89(3): 525-545.

Waidacher Friedrich
1996 (1993). Handbuch der Allgemeinen Muséo¬

logie. Wien, Köln, Weimar: Böhlau.
Wolf Eric
1986. Europe and the People without History.

Berkeley: University of California Press.

Abstract

«We're just doing the Red Indians,

can we come round?»
The ethnographic museum as a

place of extra-curricular learning -
reflexions on the popularity and

popularisation of anthropology

Once the cradle and heart of scholarly
anthropology, the ethnographic museum
of today is firmly based in the public
sphere. This article explores the position
of the ethnographic museum and its
educational role from the perspective of its
development into an institution that has to
navigate between scholarly and public
interests. Officially defined as a site of
public learning and therefore assigned to
cater to schools, museums became the
main locus for popularising scholarly
anthropology. I argue that looking at the
experience museums have acquired in the

past, the problems they encounter, and
the solutions they find, reveals on the one
hand the current position of anthropology
in public (educational) discourse, and on

the other hand, points out that we have to
take practice-oriented steps towards an
anthropology of the public and its schools
as well as towards an anthropology for
them. In conclusion, I argue for new
forms of cooperation between universities

and museums, and stress the importance

of not just debating the
popularisation of anthropology, but rather
to acting it out.

Autorin
Susanne Christina Jost, Ethnologin, Dr.

phil., MSc by Research, war bis Ende 2004
als wissenschaftliche Mitarbeiterin der
Ethnografischen Sammlung am
Historischen Museum Bern tätig und arbeitet
derzeit am Historischen Museum in Mur-
ten. Ihre Forschungs-, Arbeits- und
Publikationsschwerpunkte liegen in den
Bereichen: Materielle Kultur und soziales

Gedächtnis, Ethnologie und Museum,
Kulturvermittlung und Museumspädagogik,

Ethnologie/ethnologische Themen
in Schulunterricht und Erwachsenenbildung.

sujost@gmx.ch

104


	"Wir machen grad die Indianer, können wir einmal vorbeikommen?" : das ethnographische Museum als ausserschulischer Lernort. Reflexionen zu Popularität und Popularisierung von Ethnologie

