
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (2005)

Artikel: Lebenswelt Klassenzimmer : Überlegungen zur ethnografischen
Methode im Forschungsfeld Schule

Autor: Heid, Michaela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007352

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007352
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Lebenswelt Klassenzimmer

Überlegungen zur ethnografischen Methode
im Forschungsfeld Schule

Michaela Heid

Die Ausführungen und methodischen
Reflexionen, die im Folgenden angestellt
werden, entstammen meiner Forschungsarbeit

innerhalb des Nationalfondsprojektes
«Integrations- und Ausschlussprozesse

bei Jugendlichen in Ausbildungsgruppen»
(2003-2006), welches Identitäts- und

Gruppenbildungsprozesse von Jugendlichen

im Übergang von der Schule in die
Berufsausbildung untersucht. Die
Forschung situiert sich im Fach Volkskunde

/ Empirische Kulturwissenschaft
und arbeitet methodologisch mit ethno-
grafisch-hermeneutischen Zugängen.

Im Vordergrund stehen die Beschreibung

und Analyse individueller
Verhaltensmuster von Jugendlichen im Rahmen

komplexer Gebilde von Gemeinschaft wie
z.B. der Schulklasse oder von Freundschafts-

und Berufsgruppen. Um die
Erfahrungen, Deutungen und Handlungsweisen

der Jugendlichen erfassen zu
können, hat sich das Projekt den für das
Lebensalter «Jugend» zentralen Ort
«Schule» als Ausgangspunkt der
Untersuchung gewählt. Schule und Lebensalter
lassen sich aus einer lebensweltlichen
Forschungsperspektive nicht trennen,
denn als Erfahrungsraum prägt Schule
Jugendliche im Alter von 15-16 Jahren

ganz entscheidend. Eine verstärkte
Hinwendung zu ethnografischen Methoden
in der Erforschung jugendlicher Lebenswelten

ist seit dem Erscheinen von Jürgen
Zinneckers Artikel «Jugendliche
Subkulturen. Ansichten einer künftigen

Jugendforschung» aus dem Jahr 1981
festzustellen (Zinnecker 1981). Darin
werden Arbeiten des Center for Contemporary

Cultural Studies in Birmingham
(Cccs) als richtungsweisend für eine
zukünftige Jugendforschung vorgestellt.

Als Forscherin ist man im Klassenzimmer

zunächst mit Fragen konfrontiert,
die jeder aus seinem täglichen Leben
kennt: Wie gehen Menschen miteinander
um, wie grenzen sie sich voneinander ab

und wie nähern sie sich einander an?
Vieles von dem, was sich dort abspielt,
scheint uns bekannt und vertraut, und
dennoch haben wir es mit einem
vielschichtigen, komplexen und zum Teil
undurchsichtigen Vorgang zu tun. In der
Schule treffen auf den ersten Blick zwei
Pole aufeinander, nämlich die Lebendigkeit

und Spontaneität von Alltag auf der
einen und «verfestigte» institutionelle
Strukturen auf der anderen Seite. Diese
Polarität von «Ereignis» und «Institution»
bedingt auch die methodischen Schwierigkeiten,

sowohl den Ereignischarakter als
auch die strukturellen Bedingungen
schulischen Alltags adäquat erfassen zu können.

Bei genauerem Hinsehen handelt es

sich jedoch nur um eine scheinbare Polarität,

denn Ereignisse finden in der Regel
immer im Rahmen von «Strukturierungen»

(Giddens 1988), d.h. in einem
institutionellen Rahmen statt. So gesehen kann
Schule als Vermittlungsinstanz zwischen
gesellschaftlichen Strukturen bzw.
Ordnungen und den in ihnen lebenden Men-

83



DOSSIER

sehen angesehen werden. Sie erscheint
somit als geeigneter Ort, um
Wechselwirkungen zwischen beiden zu erfassen.

Als hilfreicher Erklärungsansatz zum
Verständnis der Schnittstelle zwischen
Struktur, als gegebenen sozialen
Tatsachen, und Praxis, als Lebenswelt,
erweist sich Bourdieus Habitus-Begriff.
Im Habitus nämlich ist die Struktur der
sozialen Lage ebenso enthalten wie eine
strukturierende Eigenschaft, indem er die
Praxis bestimmt: «Dafür, dass die soziale
Ordnung sich fortschreitend in den Köpfen

und Gehirnen der Menschen festsetzt,

sorgen neben den mit den jeweiligen
sozialen Verhältnissen gegebenen
unterschiedlichen und Unterschiede produzierenden

Konditionierungsprozessen die
der Sozialstruktur und deren strukturierender

Wirkung zugrundeliegenden Ein-
und Ausschliessungen, [...], sorgen all die

Rangordnungen und Klassifikationssysteme,

die [...] den Institutionen (wie
der Schule) oder auch der Sprache
eingebunden sind» (Bourdieu 1991: 734).

In Bourdieus Theorie beruht die
Differenzierung und Hierarchisierung einer
Gesellschaft auf «symbolischer Macht»,
daher weitet er den ökonomischen
Kapitalbegriff sozial und kulturell aus:
Symbolische Macht entsteht durch
«symbolisches Kapital». Bourdieu geht
jedoch davon aus, dass die Symbolsysteme,

welche die soziale Welt
strukturieren und von den Akteuren selbst
geschaffen werden, aus und mit ganz
bestimmten - man könnte sagen
«strategischen» - Interessen hervorgebracht
werden. Diese Interessen werden von
Bourdieu mit der Macht in Verbindung
gebracht, die sich bereits im Habitus
finden lässt und die für das zukünftige
Handeln der Akteure damit strukturierend

wirkt. Die entscheidende Rolle, die
das Schulsystem bei der Vermittlung und
Einprägung der Kultur innehat, beschreibt
Bourdieu in «Satz und Gegensatz. Über
die Verantwortung des Intellektuellen»
(1989), womit er gleichzeitig auch seine

eigene Beschäftigung mit dem Thema
begründet: «die Soziologie der Erziehung
und Kultur hat bei meiner Arbeit eine

grosse Rolle gespielt, eben weil das Schul¬

system in besonderer Weise Gelegenheit
bot, die Phänomene kultureller Weitergabe

zu untersuchen bzw. unsere Gesellschaft

auf Probleme hin zu befragen, auf
die hin herkömmlicherweise die Ethnologen

die ihren befragen, beispielsweise die
Weitergabe der geistigen Strukturen und
der Klassifikationssysteme» (1989:10).

Zur Methodik der
Untersuchung von Jugendlichen

in der Schule

Schon bei einer Gruppengrösse von 3

bis 4 Personen ist es für die Forscherin
schwierig, die komplexen
Gruppeninteraktionsprozesse zu beobachten und
detailliert zu beschreiben. In der Schule
bzw. bei der Beobachtung einer Klasse
kommt noch hinzu, dass es schulspezifische

Interaktionsanteile gibt, die sich aus
dem aufgaben- und leistungsorientierten
Ziel des Unterrichts ergeben. Teilnehmen
bedeutet in unserem Forschungszusammenhang

«dabei sein» im Sinne von
physisch am Ort des Geschehens sein und
nicht im Sinne von echter Teilnahme am
Unterricht. Es gibt durchaus auch schulische

Untersuchungen, in denen der
Forschende eine aktivere Rolle einnimmt,
indem er z.B. den Unterricht mitgestaltet.

Jedem Ethnologen ist aber bekannt,
dass durch einfaches «Hinblicken» im
Sinne eines voyeuristischen Beobachtens
nichts erfasst werden kann. Denn es gibt
keine «objektiv» gegebenen Tatsachen, ihr
Sinn muss immer erschlossen und ihre
Bedeutung interpretiert werden: «Sie sind
immer Konstruktionen, von unserem
Geist isoliert aus einer sehr komplexen
und zunächst verworrenen Wirklichkeit
durch die Anwendung von Definitionen
und Klassifikationen, die wir selbst
gemacht haben» (König 1984: 24).

Die kulturwissenschaftliche Beobachterin

hat das Gefühl, sich auf vertrautem
Terrain zu bewegen, da die beobachteten
Personen ja ihrem Kulturkreis angehören.
René König zufolge kann ein Problem
jedoch gerade darin liegen, «dass die

84



DOSSIER

Differenzen zwischen den Schichten einer

gegebenen Gesellschaft grösser sein
können als die zwischen verschiedenen
Gesellschaften! Dazu kommt das Problem
der verschiedenen «Subkulturen» komplexer

Gesellschaften. Was also im Verhältnis
verschiedener Kulturen zueinander die
Regel ist, nämlich die Existenz einer
gegenseitigen Vorurteilsbrille, durch die
sie einander betrachten, trifft genau so

innerhalb der eigenen Kultur zu» (1984: 23).

In der Feldforschung muss sich die
Forscherin die Frage stellen, wieviel
gesellschaftliche Unbewusstheit sie mit
den Angehörigen ihrer eigenen Kultur
teilt. Wer Kultur verstehen will, kann auf
das Konzept des Unbewussten nicht
verzichten. Mario Erdheim beschreibt,
dass Individuen in Institutionen zu einer
gemeinsamen Weltsicht kommen und
«dass sie - als Individuen - in der Regel
das verdrängen bzw. unbewusst machen
müssen, was dieser Sicht nicht entspricht,
und dass die Ideologie, die in dieser
Institution gilt, zum Unbewussten dieser
Individuen in einem Bezug steht»
(Erdheim 2001:197). So gesehen kann das
Individuum nur im Verhältnis zur Kultur
verstanden werden «so wie auch das

Eigene ohne Gegenüberstellung zum
Fremden keinen Sinn ergibt» (2001:195).
Was also für die Ethnologie eine
Selbstverständlichkeit ist, die Vorstellung und das

Gespür für das Phänomen des Fremden,
ist auch für die Kulturwissenschaftlerin
bedeutsam, welche die eigene Kultur
analysieren möchte. Alltägliche Lebenswelten

unserer eigenen Kultur können sich
als genauso undurchdringlich erweisen
und die gleichen Anstrengungen der
analytischen Annäherung erfordern wie
das «Fremde» in der Ethnologie. Die
nötige Distanz zur Erfassung von
gesellschaftlichen Prozessen der eigenen
Kultur zu gewinnen, ist dagegen eine
Schwierigkeit, die sich Ethnologen unter
den Bedingungen fremder Kulturen so
nicht stellt.

Die Annäherung an die Schule erfolgte

demzufolge aus einer ethnologischen
Perspektive: Eine ausgesuchte Schulklasse

wird als eigener Mikrokosmos angesehen,

als eine «fremde» Lebenswelt mit

eigenen Handlungsmustern und Werten,
mit eigenen Regeln und spezifischen
Ritualen. Dieser ethnologische Blick auf
die eigene Gesellschaft beinhaltet, sich
auf die Jugendlichen einzulassen, sie in
ihrer Lebenswelt und als Fachleute für
sich selbst ernst zu nehmen. Will man zu
einem Verständnis der spezifischen
Lebens- und Sinnwelten der eigenen
Kultur gelangen, so muss sich die
Forschung auf das subjektive Erleben des
Einzelnen in der Kultur konzentrieren.
Keine andere Methode als die Ethnografie
eignet sich mehr dazu, einen intersubjektiv

nachvollziehbaren Zugang zu den
Lebens- und Denkformen der Angehörigen

der eigenen Kultur zu eröffnen.
Zudem bietet sie einen methodischen
Zugang zu einer offenen Wirklichkeit, die

jederzeit Unvorhersehbares für den
Forscher bereithält.

Was ist Gegenstand der

Beobachtung?

Jugend ist keineswegs nur als Lebensphase

zu sehen, die biologischen
Veränderungen unterliegt, als «biologische
Krise» sozusagen. Sie ist vielmehr ein
Lebensalter, das bereits eine soziale
Vergangenheit hat. Jugendliche verfügen über
Kultur- und Handlungsmuster, die in
ihrem Alltag zum Tragen kommen. Jede
Interaktion, auch die unter Jugendlichen
in der Schule, hat eine dynamische Struktur,

welche die Vergangenheit durch ihre
Vorerfahrungen mit einbezieht. Hitzler
und Honer nehmen in ihrer Definition
der Lebenswelt darauf Bezug: «Sein
konkretes Hier-und-Jetzt ist für jedes Subjekt
das Zentrum seiner alltäglichen Lebenswelt.

[...] Die Lebenswelt setzt sich
zusammen aus aktuellen Erfahrungen und
aus Sedimenten früherer Erfahrungen
sowie aus mehr oder minder genauen
Erwartungen zukünftiger möglicher
Erfahrungen» (Hitzler/Honer 1988: 500).
Anne Honer schlägt vor, «Lebenswelt [...]
als das Insgesamt von Sinnwelten zu
bezeichnen» (Honer 1999: 64), denn
«[mjenschliche Praxis ist - unumgäng-

85



DOSSIER

lieh - eine interpretative, eine Zeichen und
Symbole deutende, wesentlich kommunikative

[...] Praxis [...]. Das bedeutet auch,
dass die Lebenswelt eines jeden Menschen
sinnhaft, "offen" und damit auch
erweiterungsfähig ist» (1999: 55). Devereux weist
in «Angst und Methode in den
Verhaltenswissenschaften» zu Recht darauf hin,
dass viele Schwierigkeiten in der
Verhaltenswissenschaft darauf zurückzuführen
sind, dass Interaktionen zwischen
Beobachter und Objekt abgewehrt oder ignoriert

werden, «insbesondere die Tatsache,
dass die Beobachtung des Objekts durch
den Beobachter ihr Komplement in der
Gegenbeobachtung des Beobachters durch
das Objekt hat» (Devereux 1984: 309). So

plädiert er dafür, die Vorstellung ganz
aufzugeben, «die Grundoperation der
Verhaltenswissenschaft sei die Beobachtung

eines Objekts durch den Beobachter.

An ihre Stelle muss die Vorstellung
treten, dass es um die Analyse der
Interaktion zwischen beiden geht, wie sie in
einer Situation stattfindet, in der beide
zugleich für sich Beobachter und für den
anderen Objekt sind.» (1984: 309) Mit
Devereux meine ich daher, dass die
Forscherin bzw. der Forscher auf eine
reflexive Weise selbst auch Gegenstand
der Betrachtung sein muss. Selbstwahrnehmung

darf aus der Angst vor einem
Zuviel an Deutung und Selbstreflexion
weder geleugnet, noch als irrelevant
abgehandelt werden. Utz Jeggle ist der
Ansicht, dass es «im wissenschaftlichen
Diskurs als ungenau und dreist» gelte
«allzuviel von sich» zu reden 0eggle 1984:

112). Selbstreflexion ist jedoch
unabdingbar, denn «das Subjekt selbst, seine
Sinne und seine Intuition» (1984:112) sind
wichtige Werkzeuge der Feldforschung.
Natürlich darf aber die Selbstreflexion
keine blosse Innenbetrachtung sein und
sollte nicht zu einer Nabelschau geraten.

Gerade weil das gemeinsame kulturelle

Unbewusste im Vordergrund steht,
ist das Aushandeln von Rollen im For-
schungsprozess um so wichtiger. Welchen
Stellenwert Rollenerwartungen in
Interaktionen haben und wie wichtig es ist,
sie für den Erkenntnisprozess zu thematisieren,

möchte ich an einem Beispiel illus¬

trieren. Im Frühjahr 2004 machte die
Klasse einen Ausflug auf das Messegelände

der Frühjahrsmesse Bea. Nachdem wir
zwei thematische Führungen und das
offizielle Programm hinter uns hatten,
kamen drei Mädchen der Klasse auf mich
zu und fragten, ob ich nicht mit ihnen
noch in den Lunapark kommen wolle.
Meine erste Reaktion war Freude, und
zwar darüber, dass sie mit mir zusammen

sein wollten und dies ausserhalb des

offiziellen Programms, das vom Klassenlehrer

als beendet erklärt worden war.
Wir gingen zum Riesenrad, blieben stehen

und betrachteten eine Weile die sich
drehenden Gondeln. Dann gingen wir
zum nächsten «Karussell», dem ihre
ungeteilte Aufmerksamkeit galt. Ein
Mädchen meinte, es wäre doch toll, wenn
«wir vier» zusammen mitfahren würden.
Es waren Gondeln, die sich im Vorwärtsbewegen

auch noch um die eigene Achse
und ständig auf und ab bewegten. Für
jemanden, dem es schnell schlecht wird,
wenn er keinen festen Boden unter den
Füssen spürt, eine wenig verlockende
Vorstellung. Nachdem ich ihnen dies
mitgeteilt hatte, ermunterte ich sie, doch

zu dritt zu fahren, dies sei mindestens
ebenso lustig. Daraufhin meinten zwei
der Mädchen, sie hätten kein Geld, um
mitzufahren, eine Fahrt koste sechs Franken.

Sie nahmen mein Angebot an, ihnen
das Geld zu leihen, kauften die Tickets
und stiegen ein. Als sich die Gondeln in
Bewegung gesetzt hatten, setzte meine
zweite Reaktion ein: Ich war etwas
enttäuscht darüber, dass sie mich möglicherweise

nur gefragt hatten, mitzukommen,
weil ihnen das Geld gefehlt hatte, und sie

von mir als erwachsener Person annahmen,

dass ich es ihnen geben würde.
Diese Reaktion verstärkte sich noch, als sie

wieder ausgestiegen waren. Sie liefen
ohne ein Wort an mir vorbei in Richtung
Autoscooter. Plötzlich war ich Luft für
sie.

Meine Enttäuschung hatte mit meinem
Rollenverständnis zu tun und den
Erwartungen, die sie durch ihre Frage bei mir
geweckt hatten. Es war die Annahme, sie

hätten mich gefragt, weil sie es unterhaltsam

fänden, zusammen noch etwas zu

86



DOSSIER

unternehmen, quasi «unter Freundinnen».
Ihre Reaktion machte mir bewusst, dass
ich für sie die erwachsene Person blieb,
von der man sich Geld borgen konnte
(was viele regelmässig taten) und von der
man vielleicht sogar angenommen hatte,
dass sie einen zum Karussell fahren
einlud. Neben der Rolle als Forscherin für
sie eventuell auch die Rolle einer Freundin
einnehmen zu können, entsprach meiner
Einstellung, nicht nur über die Jugendlichen

arbeiten zu wollen, sondern mit
ihnen Erfahrungen teilen zu können.
Dennoch muss man sich vor dem going
native schützen. Will man sich planvoll
Erkenntnisse aneignen, dann wäre es

gefährlich, die Rolle als Wissenschaftlerin

aufzugeben und damit die nötige
Distanz zu verlieren.

Die Fremdheit der Jugendkultur
gegenüber der Erwachsenenwelt ist
«gewollt», denn Jugend will sich bewusst
und deutlich von der Erwachsenenkultur

abgrenzen. Ein Merkmal dafür ist z.B.

die Jugendsprache, die für Erwachsene
ein Hindernis auf dem Weg des Verste-
hens darstellt. Um so schwieriger ist es, als

erwachsene Forscherin eine Nähe zu
Jugendlichen aufzubauen, die ein
Verstehen ihrer Wünsche und Ängste ermöglicht

und ein «Sicheinfühlen» in ihre
Haltungen und Lebenseinstellungen. Am
professionellsten und damit sehr
wünschenswert wäre es natürlich, man könnte
die Rolle als Forscherin transparent
machen und sich darin bewegen. Leider blieb
den Jugendlichen diese Rolle jedoch
fremd und unbestimmt. Rolf Lindner
spricht davon, dass sich «die Frage des
"how to do it" (die Frage nach den von
konkreten Untersuchungssituationen
abgelösten abstrakten Verfahrensregeln)»
sehr von der «wirklichen Erfahrung», der
«Frage nach dem "what is it like" (die
Frage nach der konkreten Untersuchungssituation)»

unterscheidet (Lindner 1981:

51ff.). Zwischen Methodologie und Praxis
bestehe eine Diskrepanz, wenn nicht gar
ein Konflikt. Als Lösung plädiert er dafür,
«die sogenannten Störungen als Daten»
aufzufassen. Die dargestellte affektive
Verstrickung mit den Mädchen ist Folge
der von Devereux (1984: 211) geforderten

Weise, sich ins Feld zu begeben, nämlich
mit der Bereitschaft, im Kontext von
Übertragung und Gegenübertragung zu
forschen. Die Jugendlichen kennen
Erwachsene in der Schule nur vor dem
Hintergrund des Machtgefälles Lehrer-
Schüler. Erwachsene, mit denen Jugendliche

im Alltag zu tun haben, seien dies
ihre Eltern und Verwandte oder die
Lehrer, begegnen ihnen überwiegend mit
einem erzieherischen Interesse. Da es der
Schauplatz «Schule» war, an dem ich zu
ihnen Kontakt gesucht hatte, war es für sie

dementsprechend schwierig, mich als
Forscherin in dieser Schulwelt einzuordnen.

Dahingehend sind auch Äusserungen

zu verstehen, die zeigten, dass die
Jugendlichen zu Beginn meines
Forschungsaufenthaltes versuchten, mir
«richtige» Antworten zu geben, d.h.
Antworten, von denen die Jugendlichen
annahmen, dass sie Lehrpersonen hören
möchten. Zum Beispiel sagte mir ein
Schüler auf meine Frage, wie er mit den
anderen klarkomme, er fühle sich von
einem bestimmten Mitschüler gestört. Das
Gestörtfühlen bezog sich auf seine
Konzentration aufs Lernen. Der Leistungsgedanke

nimmt im schulischen Alltag
einen solch hohen Stellenwert ein, dass
auch die Schülerinnen diese Perspektive
in ihren Argumentationen übernehmen.
M. Douglas stellte fest, dass jede
«gesellschaftlich legitimierte soziale Gruppe»,
wie dies die Institution Schule ist, einen
eigenen «Denkstil» erzeugt (Douglas 1991:

31ff.). In Anlehnung an Ludwik Fleck
(1935) bezeichnet sie Institutionen daher
auch als «Denkkollektive», deren Denkstil
als verbindlicher Rahmen für die
Wahrnehmung und Erkenntnis dienen. Damit,
dass sie mich auf dem Bea Gelände
einfach hatten stehen lassen, machten die
Schülerinnen deutlich, dass sie mich nicht
mehr als Lehrerin einordneten, denn dann
hätten sie sich zumindest noch von mir
verabschiedet. Vielleicht wollten sie mir
einfach nur zeigen, dass meine Person
ihnen überhaupt nicht mehr wichtig war,
nachdem ich nicht so reagierte, wie sie es

von mir erwartet hatten.
In diesem Sinne erschienen mir die

Interaktionen, in denen sich die Jugendli-

87



DOSSIER

chen mit mir als Erwachsener auseinander
setzten, sehr aufschlussreich, weil sie mir
zeigten, wie Jugendliche einer «Fremden»

begegneten und wie sie mich im Laufe
der Zeit als solche in ihre Gruppe
integrierten. In ganz besonderer Weise spielt
bei der Wahrnehmung des «Fremden»
und der Kommunikation unter Fremden
der Beziehungsaspekt eine Rolle für das
Verstehen. Viele Bedeutungen (im Sinne
unsichtbarer Subjektivationen wie Ideen
und Denkweisen, Ein- und Vorstellungen,

Werte und Normen) werden in
Interaktionen nicht verbal, sondern durch
Mimik und Gestik und nonverbales
Verhalten übermittelt. Als ich z.B. am Tag
nach dem Ausflug zur Bea in der Schule
eintraf, kam ein Mädchen noch vor dem
Schulgebäude auf mich zu und drückte
mir wortlos die sechs Franken in die
Hand. Im Klassenzimmer erhielt ich auch

von ihrer Freundin ohne einen Kommentar,

aber mit einer fast verächtlichen
Mimik das Geld zurück. Es schien ihnen
wichtig zu sein, möglichst schnell ihre
Schulden bei mir zu begleichen, was
überraschte, denn es gab andere Schülerinnen,

von denen ich das geliehene Geld
nie mehr zurückerhielt. Vielleicht wollten
sie damit einen Schlusspunkt unter diese

Episode setzen und sie mit der Begleichung

ihrer Schulden auch symbolisch
bereinigen. Dass dies wortlos geschah,
kann darauf hindeuten, dass sie unsicher
waren und wussten, dass am Vortag
etwas nicht gut gelaufen war. Welche

Interpretationen ihr Verhalten noch
zulässt, bleibt für mich offen. Auch die
Definition meiner Rolle blieb weiterhin
ein offener Prozess.

Rollenkonflikte in der
schulischen Interaktion

Als die Lehrperson bei einer Klassenarbeit

einmal den Raum verliess, tat sie
dies in der Annahme, dass ich als
anwesende erwachsene Person ihre
Aufsichtspflicht übernehmen würde. Sie
unterstützte dies mit einer entsprechenden
Aufforderung an mich - ohne allerdings

mein Einverständnis oder meine Zusage
abzuwarten. Dass ich ihre Rolle
übernehmen würde schien - unter Erwachsenen

sozusagen - fraglos gegeben. Einige
der Jugendlichen fingen sofort mit dem
Spicken an, andere schauten zu mir, wohl
um an meiner Gestik oder Mimik meine
Haltung zu ihrer «verbotenen» Handlung
ablesen zu können. Immer mehr schauten
auf das Blatt ihrer unmittelbaren Nachbarn

und es entwickelte sich eine turbulente

Situation. Ich erhielt Zurufe und
Aufforderungen wie «Sie verraten uns
nicht, oder?» Es wurde eines schnell deutlich:

Während man von seinen Mitschülerinnen

annehmen kann, dass sie einen
selbst nicht denunzieren, wurde von mir
als erwachsener Person - obwohl keine
Aufsicht führende Lehrperson - dies aber
durchaus erwartet. Konnte man mir
wirklich vertrauen oder würde ich der
Lehrperson das Erlebte ausplaudern? Die
Situation förderte zweierlei zutage: erstens

gilt Solidarität untereinander als Wert und
zweitens stellt es ein Tabu dar, belastende
Informationen an die Lehrer weiterzugeben.

Natürlich bringt eine solche Situation

den Forschenden auch in ein
Dilemma und in Gewissenskonflikte: Man
kann der Aufforderung der Lehrperson
folgen und die Rolle als Stellvertreter
übernehmen, was zur Folge hat, dass die
Jugendlichen einen auch als solchen
wahrnehmen, oder aber man bricht mit
dieser Verhaltenserwartung und solidarisiert

sich mit den Schülerinnen, was ich in
diesem Fall tat. Dies hatte zur Folge, dass
ich meine Rolle in der Klasse klarer
definieren konnte: Ich demonstrierte, dass
mein Interesse nicht den schulischen
Leistungen, sondern ihrer Person galt.
Zudem zeigte ich auch, dass ich der Autorität

der Lehrperson nicht fraglos nachkam.

Diese Botschaft ist bei ihnen auch
so angekommen und registriert worden.
Das anfängliche Misstrauen mir gegenüber

legten sie danach zum grössten Teil
ab. Sich solcher unterschiedlicher
Rollenvorgaben bewusst zu werden und sie
auch bewusst abzulehnen oder einzusetzen

ist ein wichtiges Element ethnografi-
scher Forschung in der Schule, welche
durch vielfältige Rollenerwartungen an
die Akteure strukturiert ist.

88



DOSSIER

Raum und Zeit

Die schulische Ordnung zeigt sich in
der Gestaltung und Nutzung des Raumes

genauso wie in der Gliederung der Zeit.
Ein wichtiger Aspekt der schulischen
Reglementierung betrifft die Zeit bzw. die
Zeiteinteilung in Arbeitszeiten und freie
Zeit. Taktgeber sind dabei das Läuten der
Schulglocke und das Erscheinen der

Lehrpersonen im Klassenzimmer. Ein Schultag
unterliegt darüber hinaus einer eigenen
Dynamik und strukturiert sich unter
anderem aufgrund von Routinehandlungen

aller Beteiligter. So ist das

morgendliche Zusammenkommen und der
Unterrichtsbeginn ein wichtiger Teil des

gesamten Schultages und wesentlicher
Bestandteil der Schaffung einer
gemeinschaftlichen Atmosphäre. Um so mehr
wird auch einer gewissen rituellen
Rahmung Bedeutung beigemessen, z.B. durch
das gemeinsame Hören eines
Musikstückes. Während es für die Lehrperso-
nen wichtig ist, dass am Ende dieses
Musikstückes alle auf ihren Plätzen sitzen,
messen die Jugendlichen auf der anderen
Seite dem Unterrichtsende die höchste
Bedeutung bei: Sie achten peinlich genau
darauf, dass eine Schulstunde pünktlich
zu Ende ist. Dies entspricht spiegelbildlich
dem Verhalten der Lehrerpersonen zu
Beginn des Unterrichts: Während diese
auf die Sekunde genau darauf achten,
dass alle auf ihren Plätzen sitzen, wenn es

das erste Mal klingelt, ist es für die
Schülerinnen umgekehrt enorm wichtig, dass
die Schule aus ist, wenn die Schulglocke
läutet, was für sie bedeutet, dass sie dann
auch sofort aufstehen und weggehen
können. Jede minimale Überziehung wird
sofort mit Kommentaren ihrerseits belegt.
Selbst als die Probe ihres Theaterstückes
einmal «überzogen» wurde, fingen Einzelne

an zu rebellieren. Und dies, obwohl
wir uns im Theaterraum in einem anderen
Gebäude aufhielten, in dem keine Glocke
läutete. Auch als es in einer so genannten
«Klassenstunde», in der Ereignisse oder
Probleme ausserhalb des gewöhnlichen
Unterrichts besprochen werden können,
um die Gestaltung und den Ablauf des

Sporttages ging, stiess eine neue Regelung

auf heftigste Kritik. Diese Regelung besagte,

dass die Mittagspause am Sporttag
zusammen, in Form eines gemeinsamen
Picknicks, verbracht werden sollte. Der
Meinungsführer unter den Jungen in der
Klasse fragte: Wenn sie schon den ganzen
Tag zusammen seien, weshalb dann auch
noch über Mittag? Die Schülerin, die unter
den Mädchen wortgebend war, meinte,
man brauche den Mittag, um mal für sich

zu sein, worauf vom Lehrpersonal gleich
die Gegenfrage kam «Meinst Du wegen
dem Rauchen?» Die Schülerin entgegnete
«Nein» und bekräftigte: «Einfach, um mal
für sich zu sein». Eine gewisse
Privatsphäre, auch wenn es nur für eine Stunde
am Mittag ist, scheint ihnen sehr wichtig
zu sein.

An beiden Beispielen wird deutlich,
was «Schule» für die Jugendlichen bedeutet:

nämlich nicht machen zu können, was
man möchte, sondern durch die Schule
(fremdJbestimmt zu werden. Dabei spielt
es keine Rolle, ob man sich direkt im
Klassenraum aufhält. Auch Sportplatz
oder Theaterbühne, selbst eine Wiese,
welche z.B. der Ort der Verabschiedung
am letzten Schultag war, sind in diesem
Sinne «Schulräume», weil die Strukturen
dort dieselben sind wie im Klassenzimmer.

Es geht darum, dass es ein Ort ist, an
dem die Lehrer die Regeln vorgeben und
an dem die Jugendlichen
dementsprechend von der Erlaubnis ihrer Lehrer
abhängig sind. Martina Low plädiert
dafür, «sich von der erkenntnisleitenden
Vorstellung, Raum habe eine von sozialen
Gütern, Menschen oder menschlichem
Handeln unabhängige Existenz oder
könne von Handeln getrennt betrachtet
oder nur punktuell auf Handeln bezogen
werden, zu verabschieden» (Low 2001:

270). Sie legt dar, dass das Räumliche
nicht gegen das Gesellschaftliche
abzugrenzen ist, «sondern [...] eine spezifische

Form des Gesellschaftlichen [ist].
Räumliche Strukturen sind, wie zeitliche
Strukturen auch, Formen gesellschaftlicher
Strukturen» (2001: 167). So prägt auch
Schule als Ort menschlichen Zusammenlebens

die Vorstellungen und Verhaltensweisen

der in ihr tätigen Menschen.
Raum und Zeit sind im obigen Beispiel

eng miteinander verknüpft, dies gilt über-

89



DOSSIER

haupt für die Beschreibung des Geschehens

im Klassenzimmer. Sehr häufig hat
der Schüler, der mir am nächsten sass,
die verbleibende Unterrichtszeit ausgezählt.

«Noch fünf Minuten und zwanzig
Sekunden», «Noch zwei Minuten und
zehn Sekunden», usw. Zum einen demonstrierte

er mir damit, dass ihn der Unterricht

langweilte, zum anderen hinterliess
dies bei mir auch den Eindruck, das
Unterrichtsende markiere zugleich das
Ende seines «Schülerseins». In dem
Augenblick, wo das Schulgebäude verlassen

ist, kann er in einer stärker selbst
bestimmten Weise Jugendlicher sein und
eben nicht mehr Schüler. Es ist der Raum
und die darin geltenden Regeln, die aus
den Jugendlichen Schülerinnen machen.
Da die Lehrerinnen in diesem Raum die
Definitionsmacht haben, sind sie es auch,
welche die Rolle der Jugendlichen als
Schülerinnen definieren.

Das Klassenzimmer und

Strategien seiner Aneignung

Jede Interaktion ist eine
situationsspezifische Interaktion, d.h. sie wird
bestimmt durch den Ort, an dem sie
stattfindet. Die physikalische Beschaffenheit
und die sozial-kulturelle Definition des
Ortes bestimmen wesentlich mit, wie
soziales Verhalten wahrgenommen und
interpretiert wird.

Das Klassenzimmer, in dem ich während

eines gesamten Schuljahres die
Jugendlichen beobachtete, hatte nichts mit
dem gemeinsam, woran ich mich aus
meiner Schulzeit erinnerte: Kein schmuckloser

Raum, in dem einem das
Geruchspotpourri aus Bohnerwachs, Kreide und
Putzmittel entgegenschlug. Wären nicht
die Tafel und die Schultische gewesen,
man hätte meinen können, in einem
grossen Wohnzimmer zu sitzen: Hinter
dem Bereich der Schultische standen drei
ausgediente Couchen in U-Form beieinander,

die während des Unterrichts zwar
auch als Arbeitsbereich, vorwiegend aber

in den Pausen als Ort der Entspannung
und des kollektiven Abbaus von Frustrationen

genutzt wurden. Diverse Regale,
Schränke, TV- und Videogerät, Bilder,
Bücher, Pflanzen und ein Aquarium mit
Fischen gaben dem Klassenzimmer eine
wohnliche, fast familiäre, Atmosphäre.
Zudem war es den Schülerinnen und
Schülern gestattet, sich dort auch während
der kleinen und grossen Pause aufzuhalten.

Den Jugendlichen gestand man damit
die Freiheit zu, in den Pausen selbst
entscheiden zu können, ob sie diese im
Freien, d.h. auf dem Schulhof, oder im
Klassenzimmer verbringen möchten.

Dass Räume und Raumnutzung mit
Macht und Machtgefälle zu tun haben,
diese Erfahrung musste ich gleich zu
Beginn meiner Beobachtungsphase
machen. Als ich beim Klingeln der
Schulglocke keine Anstalten machte, wie der
Lehrer das Klassenzimmer zu verlassen
und ich es «wagte», sitzen zu bleiben,
stellte ein Jugendlicher die bereits laufende

Musik auf Vollpower. Es war so laut,
dass selbst andere Jungs zunächst von
ihren Plätzen aus riefen, er solle die Musik
wieder leiser stellen, und als er dies nicht
tat, selbst zum Rekorder liefen und ihn
leiser stellten. Der Jugendliche stellte
daraufhin die Musik wieder lauter, andere
danach wieder leiser, so ging dies eine

ganze Weile hin und her. Für mich hatte
die Situation etwas von Kräftemessen:
würde ich diese Lautstärke aushalten
können? Das Klassenzimmer war gerade
während der Pausen ihr Raum. Dies
verdeutlichten sie durch zwei Handlungen,

erstens dadurch, dass die Zimmertüre

während der Pause geschlossen
wurde und zweitens dadurch, dass die
Musik angestellt wurde.

Nach Monaten kam es zu folgender
Szene: Es war grosse Pause, draussen war
es kalt, daher blieben fast alle Jugendlichen

im Klassenzimmer. Meine
Integration in die Klasse war zu diesem
Zeitpunkt soweit gediehen, dass ich mit
ihnen auf der Couch sass und wir bei
geschlossener Türe zusammen assen und
Musik hörten. Es war eine ausgelassene
Atmosphäre entstanden, die immer
begleitet war von Geschrei und einer

90



DOSSIER

unglaublichen Lautstärke. Plötzlich wurde
die Türe geöffnet und der Lehrer, der an
diesem Tag die Pausenaufsicht hatte, kam
ins Klassenzimmer. Er machte auf die
enorme Lautstärke aufmerksam und
schaute mich dabei an. Sein Blick drückte
Erstaunen und Verwunderung darüber
aus, dass ich mitten in diesem Geschrei
und Getümmel sass und nicht eingriff.

Die Ausstattung des Klassenraumes
ist ein wesentliches Merkmal für die

Erzeugung eines Klassenklimas, das dem
einzelnen ein sich «(Wohl-)Fühlen» in der
Klassengemeinschaft ermöglicht. Das
Klassenklima ist dabei mehr als die
Summe seiner konstitutiven, objektiv
gegebenen Merkmale, es umfasst den
emotionalen Gehalt, in den einzelne
Interaktionen eingebettet sind, und die
Atmosphäre, welche eine Klasse als soziale
Gruppe auszeichnet. Der Begriff Klima
suggeriert dabei eine relativ langfristige
Dauer und Stabilität und täuscht darüber
hinweg, dass Situationen im Klassenzimmer

sehr häufig von spontanen, kurzfristigen

Stimmungen bestimmt werden.
Ausserdem bringt er nicht zum Ausdruck,
dass das, was sich in einer Klasse täglich
abspielt, von jedem einzelnen ganz individuell

erlebt und verarbeitet wird.
Wie eingangs ausgeführt bilden sich

gesellschaftliche Ordnungsprinzipien in
Handlungsmotiven und im Habitus ab,
d.h. sowohl mit dem Beruf des Lehrers
und der Lehrerin als auch mit dem Dasein
als Schüler und Schülerin sind bestimmte
Rollenerwartungen verknüpft. Daher ist
die Rolle, die den Schülerinnen zugeteilt
wird, ein entscheidender Faktor dafür,
wie sie Schule erleben. Sie verfügen
jedoch über verschiedene Strategien, mit
denen sie versuchen, sich innerhalb der
Schülerinnenrolle ihren eigenen (Frei-)
Raum zu schaffen. So grenzen sie sich
etwa bewusst nach aussen hin, d.h. gegenüber

der Lehrperson ab, indem sie sich

quasi «einigeln». Das völlige Verdecken
von Kopf und Teilen des Gesichtes durch
das Überziehen von Kapuzen und Tragen
von Mützen, die bis tief ins Gesicht gezogen

werden, ist dabei eine Möglichkeit,
die ich beobachten konnte. Eine
gegensätzliche Strategie, die allerdings zum Teil

gleichzeitig praktiziert wurde, ist die
«Erweiterung» des persönlichen Raumes,
indem man auch während der Klassenstunde

Musik hört oder SMS-Nachrichten

liest und versendet. Dadurch können
sich die Jugendlichen eine Präsenz weit
ausserhalb des Klassenzimmers verschaffen.

Auffallendstes Merkmal, wie die
Jugendlichen Schule als Raum konstituieren,

ist ihre permanente Mobilität. Sie sind
ständig in Bewegung, stehen auf, setzen
sich wieder hin und verändern, auch
wenn sie sitzen, fortwährend ihre
Sitzposition. Gegenüber dem Lehrer produzieren

sie kontinuierlich Gründe für ihre
Gänge von ihrem Sitzplatz zu dem
anderer Mitschüler. Ganz vorne in der
Rangliste liegt die Begründung, einen
Gegenstand von einem ihrer Mitschüler
zu benötigen und ausleihen zu wollen,
weil sie ihn selbst nicht besitzen oder
gerade vergessen haben. Daneben dient
der «Vorwand», etwas nicht richtig
verstanden zu haben und sich dies von einem
Mitschüler erklären lassen zu wollen, als

wichtiger Grund, um sich zu bewegen.
Dabei konnte ich beobachten, dass nicht
die vermeintlich Intelligenteren befragt
werden, sondern diejenigen, die am
weitesten von einem entfernt sitzen.

Daneben gibt es weitere Gründe, sich

kurzfristig dem Unterrichtsgeschehen zu
entziehen, wie etwa «auf die Toilette zu
müssen» oder «den Bleistift anspitzen zu
müssen», wozu man aufstand, um zu
einem Bleistiftspitzgerät zu gehen, welches

hinten im Klassenzimmer auf einem
Tisch befestigt war. Da ich an diesem Tisch

sass, wurde das Spitzen des Bleistifts dann
auch benutzt, um mir - häufig nur durch
Mimik und Gestik - kurze Kommentare
zum Unterricht, zur Tagesverfassung des
Lehrers oder ihrer eigenen zu geben.
Umgekehrt nutzte ich ihre Verweilzeit an
diesem Gerät auch, um ihnen manchmal
kurze Fragen zu stellen.

Die Jugendlichen verfügen mit den

genannten Verhaltensweisen also über
Strategien der Raumaneignung und der
Gestaltung von Schul-Zeit, welche nicht
als offener Widerstand erscheinen,
sondern sich in die vorgegebenen Struktu-

91



DOSSIER

ren und deren «Lücken» einfügen. Damit
schaffen sie sich einen (von den Lehrern
beobachteten) Freiraum, in welchem sie
ihre Persönlichkeit innerhalb ihrer Schüler

Innenroi le artikulieren können.

Divergente Wirklichkeiten

Das Klassenzimmer, als Lebenswelt
verstandener Raum, umfasst zwei
grundlegende Dimensionen: zum einen handelt
es sich um einen Raum, der täglich immer
wieder neu von den Jugendlichen produziert

wird, zum anderen spiegeln sich im
Klassenzimmer auch gesellschaftliche
Verhältnisse, indem von Jugendlichen
bestimmte Verhaltensweisen erwartet
werden.

Paul Willis hat in den 1970er Jahren
in Grossbritannien eine Untersuchung
über die Statuspassage von Jungen aus
der Arbeiterklasse in die Erwerbsarbeit
durchgeführt (Willis 1977). In seiner
Studie stehen sich zwei Gruppen von
Jugendlichen gegenüber: eine Gruppe
oppositioneller Schüler, die sich selbst lads

nennen und die von den lads als ear-oles

betitelte Gruppe konformistischer Schüler.

Die lads formieren sich als informelle
Gruppe in Abgrenzung und als
Gegenformation zum offiziellen schulischen
System. Willis zufolge entwerten sie die
Autorität der Lehrer und verweigern
ihnen Respekt.

Bei meinen Beobachtungen zeigten
sich sehr viele Ambivalenzen und
grundsätzliche Widersprüchlichkeiten im
Verhalten der Jugendlichen, die es nicht
erlaubten, klare und eindeutige
Zuordnungen zu verschiedenen Schülerfraktionen

auszumachen. Ihr Verhalten schien
mir subtil und häufig auch undurchschaubar.

Jugendliche, die vermeintlich
in Opposition zur Schule standen, zeigten
ein Verhalten, welches man nicht gesamthaft

als gegenschulisches Verhalten
bezeichnen kann. So gab es etwa in der
Klasse einen Schüler, der immer wieder
der Schule fern blieb, aber wenn er im

Unterricht anwesend war, konnte ich
keine subversive Kraft spüren, im Gegenteil,

er beteiligte sich dann rege am
Unterrichtsgeschehen. Für ihn schien kein
Widerspruch darin zu bestehen, sich dem
Regelwerk der Schule zeitweise zu
entziehen, indem er ihr einfach fernblieb,
gleichzeitig aber die Regeln der Schule
anzuerkennen, wenn er sich entschieden
hatte, am Unterricht teilzunehmen. In
meinen Beobachtungen und den
Interviews wurde deutlich, dass die Jugendlichen

keine grundsätzliche Abwehr gegen
die Ansprüche des offiziellen
Schulsystems zeigen. So stellen sie ihren
Schulbesuch an sich nicht in Frage, wohl aber
die Sinnhaftigkeit schulischer Ordnungsprinzipien

wie etwa das von den Lehrern

geforderte pünktliche Erscheinen am
Morgen. Katharina Eisch hat in ihrer
Beschreibung einer britischen Public School

die schulische Gemeinschaft
dementsprechend als «pünktlicher, kontrollierter
Aufmarsch aller» bezeichnet (Eisch 2001:

281). Wie wir gesehen haben reagieren
die Jugendlichen auf eine schulische
Forderung, die Pünktlichkeit zum Prinzip
erhebt, mit dem Potenzial, das ihnen zur
Verfügung steht. Im Hinblick auf
Machtprozesse hat Max Weber (1976) gezeigt,
dass Geltung auf Anerkennungsbereitschaft

beruht. So halten sich die
Jugendlichen zwar an die Regeln, was
den von den Lehrern vorgegebenen
Tagesablauf betrifft, versuchen aber mit der
Durchsetzung ihrer eigenen Mobilität und
mittels vielschichtiger Strategien, sich in
dem gesteckten Rahmen kleine Freiheiten

zu schaffen. Und sie legen Wert
darauf, dass die Grenzen des von den
Lehrern besetzten Geltungsbereichs klar
sind und eingehalten werden, wie dies
zum Beispiel anhand der Verhaltensweisen

beim Unterrichtsende beschrieben
wurde.

92



DOSSIER

Literatur
Bourdieu Pierre
1989. Satz und Gegensatz. Über die Verantwortung

des Intellektuellen. Berlin: Wagenbach.
1991. Die feinen Unterschiede. Kritik der gesell¬

schaftlichen Urteilskraft. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Devereux Georges
1984. Angst und Methode in den Verhaltenswissen¬

schaften. Frankfurt/Main: Suhrkamp.
Douglas Mary
1991. Wie Institutionen denken. Frankfurt/Main:

Suhrkamp.
Eisch Katharina
2001. «Racing the Void. Angewandte Kurzzeit-

Ethnographie in einer britischen Public
School», in: Katharina Eisch und Marion
Hamm (Hg.), Die Poesie des Feldes. Beiträge

zur ethnographischen Kulturanalyse, S.

272-304. Tübingen: Tübinger Vereinigung

für Volkskunde.
Erdheim Mario
2001. «Psychoanalyse und Kulturwissenschaf¬

ten», in: Roland Apsel (Hg.), Ethnopsycho-

analyse (6). Forschen, erzählen und
reflektieren, S. 182-201. Frankfurt a. M.:
Brandes & Apsel.

Fleck Ludwik
1935. Entstehung und Entwicklung einer wissen¬

schaftlichen Tatsache. Einführung in die
Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv.

Neuausgabe 1980, Frankfurt / Main:
Suhrkamp.

Giddens Anthony
1988. Die Konstitution der Gesellschaft. Frank¬

furt a. M., New York: Campus.
Hitzler Ronald und Anne Honer
1999. «Der lebensweltliche Forschungsansatz».

Neue Praxis (Neuwied) 6: 496-501.
Honer Anne
1999. «Bausteine einer lebensweltorientierten

Wissenssoziologie», in: Ronald Hitzler
(Hg.), Hermeneutische Wissenssoziologie:
Standpunkte zur Theorie der Interpretation,
S. 51-67. Konstanz: Universitätsverlag.

Jeggle Utz
1984. «Verständigungsschwierigkeiten im

Feld», in: Ders., Feldforschung. Qualitative
Methoden in der Kulturanalyse, S. 93-112.

Tübingen: Tübinger Vereinigung für
Volkskunde.

König René
1984. «Soziologie und Ethnologie», in: Ernst

Wilhelm Müller, René König, Klaus-
Peter Koepping und Paul Drechsel (Hg.),

Ethnologie als Sozialwissenschaft, S. 17-34.

Opladen: Westdeutscher Verlag.
Lindner Rolf
1981. «Die Angst des Forschers vor dem Feld».

Zeitschrift für Volkskunde (Münster,
München, New York, Berlin) 77: 51-66.

Low Martina
2001. Raumsoziologie. Frankfurt/Main: Suhr¬

kamp.
Weber Max
1976 Wirtschaft und Gesellschaft. (Orig. 1922) 5.

rev. Aufl., Hg.: Johannes Winckelmann,
Tübingen.

Willis Paul
1977. Learning to Labour. How Working Class

Kids gets Working Class Jobs. Westmead,
Farnborough: Saxon House.

Zinnecker Jürgen
1981. «Jugendliche Subkulturen. Ansichten

einer künftigen Jugendforschung».
Zeitschriftßir Pädagogik (Weinheim u.a.)
27: 421-440.

93



Abstract

The classroom as life-world.
Thoughts and ideas on ethnographic
methods in the research field
«school»

The article presents aspects of ongoing
research on processes of inclusion and
exclusion among adolescents in vocational

training groups. Referring to her
experiences in the field, the author addresses
the difficulties of adult researchers in
finding an adequate, socially accepted
role in the school environment and points
to the possibilities of using role
interferences as a tool for analysis and
understanding. Furthermore, the article
describes students' strategies in acquiring

at least some degree of control over
the institutionally defined space of school.

Autorin
Michaela Heid, M. A., Dipl.-Ing.,

Studium der Empirischen Kulturwissenschaft

und Romanistik in Tübingen und
Trient. Nach Studienabschluss verschiedene

Verlags- und Museumstätigkeiten
in Deutschland und der Schweiz. Seit 2003

Mitarbeit im Nationalen Forschungsprogramm

Nfp 51 «Integration und
Ausschluss» sowie Doktorandin am
Fachbereich Volkskunde der Universität
Zürich. Arbeits- und Forschungsschwerpunkte:

Jugendkultur, ethnografisch-
hermeneutische Methoden, Integration
und Exklusion, nationale Identität und
Symbolik.

Volkskundliches Seminar der
Universität Zürich, Wiesenstrasse 7/9, CH-
8008 Zürich, M.Heid@access.unizh.ch


	Lebenswelt Klassenzimmer : Überlegungen zur ethnografischen Methode im Forschungsfeld Schule

