
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (2005)

Artikel: Staatlich verordnete Scheuklappen : das universalistische Prinzip in
Schule von La Réunion

Autor: Waldis, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007351

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007351
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Staatlich verordnete Scheuklappen

Das universalistische Prinzip in Schulen von La Réunion

Barbara Waldis

Im Vorfeld meiner Forschung zur
Education civique in La Réunion1 war ich
davon ausgegangen, dass das universalistische

Prinzip des französischen Staates,
das Deklarationen kultureller Differenz
im öffentlichen Raum stark begrenzt oder

gar verhindert, für die Lehrer im französischen

Überseedepartement La Réunion,
dessen kreolisierte Bevölkerung aus Afrika,

Asien, Europa und Indien stammt, ein
Problem darstellen würde. Allerdings
merkte ich bald, dass der politisch gesetzte

Rahmen die Lehrenden keineswegs
behindert. Vielmehr haben sie Strategien
entwickelt, wie sie kulturelle Argumente
in ihrem professionellen Umfeld ins Spiel
bringen können. Diesen Umgang mit
Universalismus und kultureller Differenz
im Kontext des laizistischen Prinzips
möchte ich im vorliegenden Artikel näher

präsentieren. Dazu beziehe ich mich auf
Aussagen von Lehrkräften, die am Collège,

der französischen Mittelstufe für 12- bis
16-jährige2, in La Réunion den
Fächerkomplex der Geschichte, Religionsgeschichte,

Geografie und Staatskunde
unterrichten. Zunächst soll jedoch der
Kontext beschrieben werden, in dem diese

Lehrpersonen sprechen und handeln.
Dabei möchte ich die Diskrepanz skizzieren,

die zwischen der multikulturellen
Realität der Peripherie und dem vom
Zentrum vorgegebenen, «politisch korrekten»
Diskurs zum Umgang mit kulturellen
Unterschieden im öffentlichen Raum
besteht. Am Beispiel des offiziellen
Lehrmittels zur Staatskunde werde ich die

staatlich sanktionierte Behandlung kultureller

Differenzen darstellen und an zwei
erziehungswissenschaftlichen Ansätzen
von Forschungsinstituten auf La Réunion
aufzeigen, wie der Einfluss der
multikulturellen Gesellschaft auf die Schule im
Uberseedepartement diskutiert wird.
Nach der Präsentation gesamtfranzösischer

Initiativen zum Multikulturalismus
und der Bildungssituation auf La Réunion
werde ich zeigen, wie Lehrpersonen an
Schulen in La Réunion mit Multikulturali-
tät und staatlichem Universalismus
umgehen ohne diese - im Gegensatz zur
Metropole - als grundsätzliche Opposition

zu begreifen.

Kulturelle Differenz in
französischen
Staatskundelehrbüchern

Öffentliche Schulen stellen in einem
Staat den wichtigsten Ort der systematischen

Vorbereitung auf das Leben in der
Gesellschaft dar. Werner Schiffauer (2002:

2ff.) unterteilt die Aufgabe der Schule -
neben dem Vermitteln von Fachwissen -
in drei Bereiche: Hier werden Grundregeln

des zivilen Verhaltens in der Gesellschaft

gelehrt, Kompetenzen für den
Umgang mit administrativen und staatlichen

Institutionen vermittelt sowie das
nationale Selbstbild geformt und gefestigt.

1 Die Forschung «Civic
education and multicultural

values in Mauritius
and La Réunion. An an-
throplogical approach to
citizenship on two islands
of the indian ocean»
untersucht Diskurse zur
Staatsbürgerschaft in
Schulen, Sozialinstitutionen

und Nicht-Regie-
rungs-Organisationen
und wird mit einem
Nationalfondsstipendium
unterstützt (September
2003 - August 2005).

2 In Frankreich besuchen
Kinder ab dem Alter von
drei Jahren die Ecole
maternelle. Mit sechs Jahren
gehen sie in die sechs
Jahre dauernde Ecole de

premier degré {classes

d'initiation, classes d'adaptation
und classes d'intégration).
Danach folgen vier Jahre
Collège, die mit einer
Abschlussprüfung, dem
Brevet, enden. Bis zum
Baccalauréat besuchen
Jugendliche schliesslich
weitere drei Jahren ein
Lycée (général, technique
und professionnel).



DOSSIER

Als verkleinertes Idealbild des Staates

reproduziert die Schule dominante Werte
und Realitäten ebenso wie gesellschaftliche

Widersprüche (Bourdieu/ Passeron
1970).

Staatskunde ist eine zentrale
Vermittlungsinstanz des staatlichen Selbstbildes
und dieses charakterisiert sich in Frankreich

durch einen scharfen Gegensatz
zwischen republikanischem Staat3 und
multikultureller Gesellschaft. In den
französischen Erziehungswissenschaften wird
die Existenz der multikulturellen Gesellschaft

und ihr Einfluss auf die Schule seit
den neunziger Jahren diskutiert (Lorce-
rie 2004). Das Bildungsministerium hält
sich dagegen, wie andere politische
Instanzen, nach wie vor strikt an die
klassische universalistisch-laizistische
Formulierung der republikanischen
Staatsbürgerschaft. Nach dieser besteht
die vornehmliche Aufgabe der Schule
darin, staatsbürgerliche Zugehörigkeit
und Loyalität zur französischen Nation
als «une et indivisible» zu schaffen4.

Das bildungspolitische Beharren auf
den klassischen Idealen und Werten der
Republik erscheint in Anbetracht der
anhaltenden Debatten um eine differenzierte

multikulturelle Politik, wie sie in
den Sozialwissenschaften seit langem
geführt wird5, problematisch. Aus diesem

Spannungsfeld zwischen den politischen
Idealen der Republik und den
Forderungen nach Anerkennung kultureller
Differenz ergibt sich auch die Frage, wie
Lehrende von der Vorschule bis zur
Universität in Frankreich mit der Spannung
zwischen politischem Ideal und
multikultureller Realität umgehen. Wie kann
der Pluralismus moderner Gesellschaften
im Staatskundeunterricht behandelt werden

und wie kann er, denn dies ist sein

expliziter Auftrag, bei den Jugendlichen
eine reflektierte Haltung über kulturelle
Differenz, Integration und Rassismus
bewirken (McAndrew/Tessier/Bour-
geault 1997: 63), wenn kulturelle
Unterschiede im Curriculum nicht vorkommen
(dürfen)?

Geschichtsbücher für die französische
Schule behandeln Kultur einzig im Sinne

von «Zivilisation», als einen universalen
Prozess der Menschheit, zu dessen sprach¬

lichem und künstlerischem Erbe nur
überragende Leistungen und Werte zählen.

Diesem Kulturverständnis lässt sich
ein kulturanthropologisches entgegensetzen,

nach dem Kultur als «Konzept zur
Unterscheidung verschiedener
Bevölkerungsgruppen» mit «unterschiedlichen
Bräuchen, Konventionen oder Werten»
definiert wird (Mannitz / Schiffauer 2002:

75). Da ein Verweis auf Kultur im
letztgenannten Sinne ausbleibt, erstaunt es
nicht, dass auch die Überseedepartemen-
te im allgemeinen Geschichtsunterricht
fehlen (Desport et al. 2001). Zwar besteht
seit 2000 laut dem offiziellen Bulletin der
Education nationale die Möglichkeit einen
Teil des generellen Lehrplans durch jeweilige

regionale Geschichte und Geografie
zu ersetzen oder zu ergänzen (2001: 2);
auf dem französischen Festland lernen
Jugendliche im Staatskundeunterricht
jedoch nach wie vor nichts über die Über-

seedepartemente oder die Überseeterritorien.

Die multikulturelle Realität der
Republik wird somit in deren Zentrum
in gewissem Sinne «unterschlagen» oder
zumindest «ausgeblendet».

Im Schulmaterial zur Staatskunde6 der
fünften Klasse wird Differenz unter dem
Thema «Gleichheit» behandelt. Die Einteilung

des gleichnamigen Kapitels in «égalité,

un principe républicain»; «le refus
des discriminations» und «la dignité de la

personne» zeigt, dass der Gegenpol zur
Gleichheit vor dem Gesetz nicht Differenz

ist, sondern Diskriminierung, gegen
die es vorzugehen gilt. Entsprechend
behandelt das Schulbuch (Auduc 2001: 8-

44) kulturelle Differenz immer in
Zusammenhang mit Benachteiligung und
Exklusion. Als Beispiele für staatliche
Diskriminierung wird dabei die
Rassentrennung in Südafrika neben die
Frauenunterdrückung der Taliban in
Afghanistan gestellt. Verweise auf die
eigene koloniale Vergangenheit bleiben
dagegen aus. Vielmehr zeigt das Titelbild
zum Unterkapitel über den Kampf gegen
Diskriminierung Jugendliche, deren Eltern

ganz offensichtlich aus allen Kontinenten
der Erde stammen.

Obgleich das Unterrichtsmaterial somit

implizit auf Kategorien der Differenz wie
Aussehen, Religion, Herkunft und Natio-

3 Die republikanische
Tradition beruht auf der Idee
der Neutralität des Staates

vis-à-vis den kulturellen

Eigenheiten seiner
Bürger und Bürgerinnen,
die vor dem Hintergrund
gesetzlicher Gleichheit als
deren Privatangelegenheit

gelten. Republikanische

Staatsbürgerschaft
setzt die Gleichheit aller
Bürgerinnen und Bürger
auf Grund einer «ascèse

purificatrice qui relègue
dans le privé toutes les
différences individuelles»
voraus (Worms 1996: 26-
37).

4 Das Laizitäts-Gesetz
illustriert dies aufs
Eindrücklichste. Es regelt «en

application du principe
de laïcité, le port de

signes ou de tenues
manifestant une appartenance
religieuse dans les écoles,

collèges et lycées publics»
(www.legifrance.gouv.fr;
Nr 2004-228,15. 03. 2004).

5 Zu multikultureller
Politik und Multikul-
turalität s. Modood
(1997), Kymlicka (1995),
Hannerz (1987), Caglar
(1997), Gupta/Ferguson
(1992) sowie Baumann
(1997). Zu neueren Debatten

s. u.a. Koopmans
(2005). Im Gegensatz zu
diesem Autor verstehe
ich die Anerkennung von
Differenz als Grundlage
für Verhandlungsmöglichkeiten

der politischen
und sozialen Gestaltung
pluralistischer
Gesellschaften (Waldis 1998).

6 Das vierjährige
Staatskundeprogramm des
Collège umfasst folgende
Themen: Zusammenleben

in der Schule (6.
Klasse); Gleichheit,
Solidarität und Sicherheit (5.

Klasse); Informationsgesellschaft,

juristisches
System und europäische
Menschenrechtscharta (4.

Klasse); republikanische
Institutionen, Dimension-

71



DOSSIER

nalität verweist, lässt es keine Diskussion
über die kulturelle Vielfalt innerhalb der
französischen Gesellschaft aufkommen.
Wo Differenzen exklusiv als exogen dargestellt

werden, lässt sich die kulturelle Vielfalt

der französischen Nation selbst nicht
thematisieren (Amselle 2003). Das
französische Überseedepartement La
Réunion ist seit der Besiedlung durch
französische Kolonisten, madagassische
und afrikanische Sklavinnen und Sklaven
im 17. Jahrhundert (Eve 1999) sowie der
Einwanderung indischer Vertragsarbeitenden

und chinesischer Händler im 19.

Jahrhundert eine multikulturelle Gesellschaft.

Vor diesem Hintergrund stellt sich
zum einen die Frage der Angemessenheit
der staatlich verordneten Kulturblindheit.
Zum andern illustriert die Explosion des
Fachbereiches Geschichte-Geografie-
Staatskunde in den letzten fünfzehn Jahren

die Schwierigkeiten, die sich aus der
öffentlichen Negation multikultureller
Realität ergeben. Manche Lehrer betonen,
der Fachbereich sei zu einem fourre-tout,
einer «Rumpelkammer» der Schule
verkommen. Nicht nur die zusätzliche
Regional- und Religionsgeschichte (vgl.
Desport et al. 2001; Debris 2002), sondern
auch die Interventionen der Delinquenz-
präventionsbrigade und der schulischen
Gesundheitserziehung gilt es jeweils in
die Unterrichtseinheiten zu integrieren.
Trotz dieser Zusatzaufgaben stehen dem
Fachbereich auf Collège-Stufe seit 2000 nur
noch zweieinhalb Lektionen pro Woche

zur Verfügung. Die Frage, wie die Schule
das universalistische republikanische Ideal
dabei in einem multikulturellen Umfeld
vermittelt, beschäftigt auch die
Sozialwissenschaften in La Réunion.

Schule und Multikultu-
ralität aus sozialwissenschaftlicher

Sicht in La

Réunion

Das Centre interdisciplinaire de recherche

sur la construction identitaire (Circi)
und das Laboratoire de recherche sur les

langues, les textes et le communications dans
les espaces créolophones et francophones (Lcf)
der Universität La Réunion7 haben 2003 je
einen Sammelband herausgegeben, der
danach fragt, wie die Schule in La
Réunion der Multikulturalität Rechnung
tragen soll. Im Wissen, dass die
Forschungsresultate in Paris, wo die Richtlinien

für die Schulen entschieden werden,
nur wenig Einfluss haben, formuliert
Frédéric Tupin (2003: 7) im Sammelband
des Lcf seine Anregung im Konjunktiv:
die französische Erziehungssoziologie
könnte von der einzigartigen Situation
kreolisierter Welten auf La Réunion etwas
lernen. Im Sammelband des Circi
unterstreicht dagegen der Herausgeber (Lucas
2003) die grundsätzliche Notwendigkeit,
die Multikulturalität und die Kreolisie-
rung der eigenen Bevölkerung in
französischen Schulen zu berücksichtigen.
Während das Lcf bei der Frage, welcher
Platz der Kultur in der öffentlichen Schule
einzuräumen ist, respektive wie mit
kulturellen Differenzen im öffentlichen Raum
umzugehen ist, weitgehend einem
republikanischen Ansatz folgt, vertritt das Circi
eine gemässigte multikulturelle Perspektive.

Die Perspektive des Lcf lässt sich am
Text von Jacky Simonin und Eliane Wolff
verdeutlichen (2003). Für die Autoren
stellt die öffentliche Schule, in der das

gleichheitliche Ideal der republikanischen
Staatsbürgerschaft gelehrt wird, einen Ort
der befreienden Modernität dar. Mit der
Eingliederung von La Réunion als
französisches (Übersee-)Departement gilt es,
dieses Ideal auch «vor Ort»zu realisieren.
Allerdings ist die Gleichheit mit dem
Hexagon, wie der Schlusssatz des Artikels
zeigt, «noch nicht ganz» erreicht: «Cependant,

l'histoire de la scolarisation réunion-

en der Staatsbürgerschaft,
Bedeutung von Debatten,
Verteidigung und Frieden
(3. Klasse). Letzteres

Programm wird beim Brevet

geprüft.

7 Nachdem Forschende in
La Réunion lange Zeit
institutionell an
Forschungsinstituten des
französischen Mutterlandes

(z.B. in Aix-en-
Provence/ Marseille)
verankert waren,
konstituieren sich seit Beginn
der 90er Jahre eigene, z.T.

dem Cnrs angeschlossene
Forschungsinstitute auf
La Réunion. Neben dem
Departement für Anthropologie

und dem Institut
de langues, de cultures et de

sociétés de l'océan Indien
(Ila) sind dies das Circi
und das Lcf. Vor allem
letztere setzen sich mit
Fragen der Staatsbürgerschaft

und Schule auseinander.

72



DOSSIER

naise constitue une mémoire collective,
qui marque encore de son sceau singulier

celle des familles et des jeunes qui
vivent à la Réunion» (Simonin/Wolff
2003: 165). Weil im französischen Staat
die Metropole das Mass aller Dinge liefert,
muss La Réunion - so lässt sich dieses
«encore» interpretieren - der Metropole
entsprechen, um gesamtfranzösischen
Standards zu genügen. Die Frage, wie
sich in diesem Ansatz die nationalen
Standards mit einer regionalen Identität
vereinbaren lassen, werden im Text jedoch
nicht weiter behandelt.

Der Ansatz des CiRCi im Text von
Raoul Lucas (2003: 174ff.) stellt dagegen
nicht das republikanische Ideal, sondern
die Kreolisierung der Gesellschaft in La
Réunion ins Zentrum. Lucas geht davon
aus, dass die Schule sich mit Fragen der
Integration und der Hybridisierung der
Gesellschaft auseinandersetzen muss. In
einer Gesellschaft, in der französische,
madagassische, afrikanische, indische,
muslimische und chinesische Wurzeln
sich manchmal in der Geschichte und
Identität einer einzigen Person vereint
finden, so der Autor, können kulturelle
Aspekte in der Schule nicht unberücksichtigt

bleiben. Wie sich eine solch multikulturelle

Politik der Anerkennung in la
Réunion innerhalb der französischen
Republik entfalten soll, bzw. welchen
Platz das universalistische Prinzip dabei
einnimmt, bleibt in Lucas Ausführungen
weitgehend unbeantwortet.

Beiden Positionen gelingt es nicht,
universalistisches Prinzip und multikulturelle

Realität miteinander zu vermitteln.
Vielmehr scheinen sich Universalismus
und Multikulturalismus, wie in der
«offiziellen» französischen Doktrin, gegenseitig

auszuschliessen. Dadurch verstellt
sich der Blick für die Frage nach möglichen

Zusammenhängen zwischen den
beiden Standpunkten und nach alternativen

Möglichkeiten in der Gestaltung des
universalistischen Prinzips im multikulturellen

La Réunion.

Die staatliche Resistenz

gegen die kulturelle
Differenz

Die klassische republikanische Formulierung

von Staatsbürgerschaft lässt Multi-
kulturalität keinen Platz, weil im Ideal
der Republik anonyme, gleichgestellte
Bürger und Bürgerinnen dem Staat im
neutralen, öffentlichen Raum begegnen
und alle kulturellen Zugehörigkeiten dabei

ins Private gehören. Individuen gelten
umso mehr als Bürger bzw. als Bürgerin,
je mehr es ihnen gelingt, bei den Aktivitäten

im öffentlichen Raum «persönliche»
Zugehörigkeiten hinter sich zu lassen. Die
Partikularität der französischen Sprache
und Kultur im öffentlichen Raum wird
dabei schlicht vergessen. Weil der französische

Staat gegenüber seiner eigenen
Kulturalität blind ist (Safran 2003: 341),
konstruiert sich das republikanische Ideal
heute als Gegensatz zu einer multikulturellen

Bedrohung.
Es wäre nun aber verfehlt zu denken,

Frankreich könne Phänomene wie
Migration, Regionalismen, postkoloniale
Formationen und die europäische
Integration gänzlich ignorieren. Obgleich der
französische Staat sowohl institutionellen
als auch ethnischen Pluralismus zurückweist8,

lassen sich, wie W. Safran (2003)
unterstreicht, bestimmte Massnahmen des
französischen Staates diesen analytischen
Konzepten9 zuordnen. So können etwa
die verschiedenen Gesetze zur Anerkennung

der Regionalsprachen ab 195110, das

Vereinsgründungsrecht für ausländische
Personen von 1981, die verschiedenen
Gesetze zur Stärkung der französischen
Sprache im öffentlichen und nationalen
Raum (1975; 1992) bzw. zur Lockerung
dieser Gesetze durch die Privatisierung
von Fernseh- und Radiostationen (1981-
83) durchaus im Sinne eines ethno-kultu-
rellen Pluralismus verstanden werden
(Safran 2003). Unter den institutionellen
Pluralismus fallen neben dem Konkordat
für das Elsass und die Lorraine von 1918

und das Überseedepartement-Statut von
1946, die zwei Dezentralisierungsphasen

8 Der institutionelle
Pluralismus wird abgelehnt,
weil er die Demokratie
beeinträchtigt, indem er
mit der Machtaufteilung
das Prinzip des zentra-
listischen Staates als
Kondensat des
Volkswillens untergräbt; der
ethnokulturelle Pluralismus,

weil dessen Beharren

auf als reaktionär
eingestuften Partikularismen

der Konstruktion
einer rationalen Gesellschaft

mit universellen
Regeln im Wege steht.
Diese Ablehnung erfolgt
vom politisch rechten wie
linken Spektrum (Safran
2003: 439).

9 Der in der Politikwissenschaft

entwickelte
institutionelle Pluralismus

unterscheidet eine
vertikale (z.B. föderale
und subföderale
Rechtssprechung) und horizontale

(z.B. Eigenständigkeit
der Banken, Kontrollfunktion

der Gewerkschaften)
Machtverteilung. Das
Konzept des ethnokultu-
rellen Pluralismus wurde
in der Anthropologie für
Kolonialgesellschaften
entwickelt, bei denen die
politische und soziale
Ordnung die Fragmentierung

in einzelne Gruppen
verstärkte (Furnivall
1939,1948). Safran (2003:
438) plädiert für eine
fächerübergreifende
Perspektive, welche den
institutionellen Pluralismus

gegenüber dem
heute im
sozialwissenschaftlichen Diskurs
dominanten ethnokultu-
rellen Pluralismus wieder
stärkt.

10 Seit 1951 (Loi Deixon-
ne) besitzen Bretonisch,
Baskisch, Katalanisch
und Okzitanisch den
Status von Regionalsprachen.

1974 wurde dieser
Katalog mit Korsisch,
1991 mit Tahitisch, 2001

mit Kreolisch ergänzt.

73



DOSSIER

Anfang der achtziger und Ende der 1990er

Jahre, welche zu einer Regionalisierung
und verstärkten Finanzkompetenz der
Departemente führte.

Vor dem Hintergrund multikultura-
listischer Forderungen mögen solche
Initiativen minimal erscheinen, weil sie
zentrale Probleme der Einwanderungsbevölkerung

und der Bevölkerung in den
französischen postkolonialen Gebieten
unberücksichtigt lassen. In der Tat scheint
eine Reformulierung der Staatsbürgerschaft,

welche der Immigrationsbevölkerung
Rechung trägt, in Frankreich kaum

möglich (Neveu 2003); die Protestaktionen

gegen die Diskriminierung der Indigènes

de la République seit Januar 2005 gelten
als eine der ersten Aktionen in Frankreich
(http://toutesegaux.free.fr), um die
Präsenz der Staatsbürgerinnen und
Staatsbürger aus den Überseedepartementen
ins öffentliche Bewusstsein zu rufen. Wie
weit der Weg zu deren Anerkennung noch
ist, lässt sich treffend mit einem Zitat von
Dominique Wolton illustrieren, einem der
bedeutendsten Medienwissenschaftler
in Frankreich, der in der Publikation
Outre-mers, notre monde schreibt: «L'un
des enjeux politiques les plus importants
des sociétés modernes est leur capacité à

gérer le multiculturalisme. La question se

pose pour l'Europe dans le cadre de sa

construction, à quinze ou à vingt-deux,
et plus généralement pour l'ensemble des
Etats-nations. Par rapport à cette question,
les outre-mers français constituent une
ressource évidente et totalement inaperçue

en métropole. [...] Tous ces outre-mers
de l'Europe sont aussi pour cette dernière
une chance de penser la question multi-
culturelle, qui est un des grands défis
politiques des temps qui viennent» (Wolton
2002: 204). In dieser Darstellung werden
die französischen Überseedepartemente
zwar als Chance für die Auseinandersetzung

mit Multikulturalität genannt -
allerdings nicht für eine innerfranzösische
Diskussion. Als aussenpolitisches Kapital
sollen sie vielmehr vornehmlich für
Europa Anhaltspunkte und Anschauungsbeispiele

liefern11. Die Anerkennung eines
ethno-kulturellen Pluralismus innerhalb
der Nation kann kaum erfolgen, weil er

als Schwächung des universalistischen
Prinzips erscheint, das wiederum die
Grundlage der «Gleichheit» La Réunions
als Teil der Republik schafft.

Schulen in La Réunion
als Instrument der

Assimilation

Die republikanische Schuldoktrin, die
alle Kinder zu mündigen Bürgerinnen
und des französischen Staates erziehen
soll (Haudrère / Vergés 1998), zeigte in
der Kolonie La Réunion erst lange nach
dem zweiten Weltkrieg ihre Wirkung.
Zwar galt auch in der Kolonie seit 1882

die allgemeine Schulpflicht, im Gegensatz

zum Festland waren die meisten
Schulen jedoch katholisch und durch die
Bevölkerung der Insel selbst finanziert.
Die Bildungsmöglichkeiten spiegelten
daher weitgehend die koloniale soziale
Ordnung wieder (Lucas 1997): Die Aristokratie

sandte ihre Sprösslinge zur Ausbildung

direkt «nach Frankreich». Den
Jungen und Mädchen der weissen
Bourgeoisie standen in La Réunion zwei
Lyzeen zur Verfügung. Die pauperisierte
weisse Bevölkerung, die ehemalige
Sklavenbevölkerung und die indische
Bevölkerung, meist Vertragsarbeiter, lernte
nach 1882 bestenfalls Lesen, Schreiben,
Rechnen und katholische Moral. Dieser
Zustand sollte sich erst nach der Schaffung

des Departements 1946 ändern.
Den Status eines französischen

Übersee-Departements erhielt La Réunion,
zusammen mit Guadeloupe, Guyana und
Martinique, durch einen Gesetzesbe-
schluss12. Die Gleichheit der Kolonien mit
dem Mutterland sollte dabei nicht durch
Unabhängigkeit, sondern durch Eingliederung

geschaffen werden. Die Gleichheit
der Bürgerinnen und Bürger von La
Réunion mit denjenigen des französischen
Mutterlandes bestand nunmehr zwar auf
der Ebene der zivilen und politischen
Bürgerrechte; im Zuge der Integration
wurde jedoch zuerst einmal das Ausmass
der Ungleichheit richtig sichtbar. Die Isola-

11 Die (multikulturelle)
Politik der Europäischen
Union wirkt allerdings
bisweilen auf Frankreich
zurück: Die Rahmengesetze

zum Schutz der
Minderheiten oder zur
Gleichstellung der
Geschlechter beispielsweise
haben in Frankreich zu
neuen Gesetzen geführt.

12 Auf La Réunion setzten
sich vor allem R. Vergés,
der Präsident des Comité

républicain de l'action
démocratique et sociale
(Crads) und der reunio-
nesischen Föderation der
Menschenrechtsliga
sowie Gewerkschaftsführer
L. Lepervanche für
diesen Beschluss ein.



DOSSIER

tion während des Krieges und die Probleme

des Zuckermarktes verstärkten die
katastrophale wirtschaftliche und soziale

Lage auf der Insel weiter. Die institutionelle

Anpassung La Réunions erfolgte erst
ab den sechziger Jahren durch die Einführung

französischer
Administrationsdispositive. Die sozialrechtliche
Gleichstellung wurde schliesslich erst 1996

erreicht13, als die Sozialleistungen und
der gesetzliche Minimallohn den auf dem
französischen Festland geltenden Beträgen

angepasst wurden (Oraison 1998).
Obwohl die wirtschaftliche Lage auf La
Réunion nach wie vor prekär ist und etwa
vierzig Prozent der Bevölkerung14 vom
Revenu Minimal d'Insertion (Rmi) oder von
der Sozialhilfe lebt (Ter 2003-04:117), hat
sich die lokale Gesellschaft aufgrund der
umfangreichen Massnahmen ökonomisch,
technologisch, sozial und kulturell
grundlegend verändert (Wahn 2001: 75).

Im Bildungssektor veränderte sich
zunächst wenig. Bis in die sechziger Jahre

war eine Klassengrösse in Primarschulen
von bis zu sechzig Kindern keine Seltenheit.

Mehr als die Hälfte der Bevölkerung
konnte weder lesen noch schreiben. Noch
1980 galten 28% der Bevölkerung als
Analphabeten. Mitte der achtziger Jahre

verfügten noch immer drei Viertel der
Bevölkerung über keinen Schulabschluss.
Heute werden zwar alle Kinder
eingeschult, der Analphabetismus liegt jedoch
schätzungsweise noch immer bei zehn
Prozent (Larbaut/Tupin 2003: 7). Erst
1993-94 erreichte der erste Primarklassen-
Jahrgang nach insgesamt zehn Schuljahren

geschlossen die Abschlussklasse
eines Collège. Die schulische Infrastruktur

hat sich zwar deutlich verbessert15,
dennoch ist der Bedarf an Lyzeen lange
nicht gedeckt und weitere werden gebaut.

Die Lehrerausbildung wird in La Réunion

seit 1962 im Rahmen national
definierter Lehrpläne lokal organisiert. 1982,
ein Jahr nachdem Kreolisch im Rahmen
des Regionalsprachengesetzes als
Regionalsprache anerkannt und zugelassen
wird16, entsteht mit dem ersten nationalen
Dezentralisierungsgesetz die Université de

la Réunion, an der 2003 mehr als 15'000
Studierende von La Réunion, Mauritius,

Madagaskar und Europa eingeschrieben
sind.

Neben Administrationsangestellten,
die für die Gemeinden, den General- und
den Regionalrat arbeiten, bildet die
Lehrerschaft mit rund 15'000 Personen auf
La Réunion die grösste Gruppe der
Staatsangestellten. Die interne Migration aus
dem Hexagon spielt dabei eine immer
wichtigere Rolle17. Zwar kommen die
Lehrkräfte auf Primarschulstufe heute
immer öfter von La Réunion, aber im
College und insbesondere in den Lyzeen
trifft man häufig auf Lehrpersonal vom
französischen Festland.

Die Frage nach der Bedeutung dieser
Classe administrative aus der Metropole
taucht in La Réunion immer wieder auf:
behindert oder fördert sie die lokale
Entwicklung, zerstört sie die Kreolität? In
den neunziger Jahren wird im Wahlkampf
in diesem Zusammenhang die Forderung
nach der «regionalen Präferenz» laut.
Seither wird die regionale Verankerung
(etwa durch ein Studium an der lokalen
Universität) bei der Stellenzuteilung der
Education nationale hoch bewertet. Somit
haben lokale Lehrkräfte im zentralistisch
organisierten französischen Bildungssystem

einen entscheidenden Vorsprung.
Der Vorzug lokaler oder regionaler

Lehrkräfte kann dabei durchaus im Sinne
einer Gleichstellung und Gleichberechtigung

interpretiert werden: Der Staat muss
nicht mehr auf Personal aus dem Zentrum
zurückgreifen, um die Wirksamkeit der
öffentlichen Schulbildung zu garantieren.
Dies zeigt das Vertrauen des Zentrums
in die lokalen Lehrkräfte und deren
Qualifikation. Zugleich zeigt dieses Beispiel,
wie kulturelle Argumente über Herkunft
und Zugehörigkeit in die öffentlichen
Diskurse der Gleichheit und deren politische
Umsetzung integriert werden. Wie sich
diese Integration oder Parallelität von
«Gleichheit» und «Differenz» im Umfeld
der Schulen in La Réunion äussert, soll
in der Folge anhand von Stellungnahmen
der Lehrpersonen zur kulturellen Differenz

aufgezeigt werden.

13 Dazu wurden unter
der Zuständigkeit des
Übersee-Ministeriums
spezifische Programme
geschaffen. Zentrale
Bereiche des Loi de

programme outre-mer sind:
Förderung von
Arbeitsplätzen und privaten
Investitionen, Mobilität
zwischen Frankreich und
den Überseedepartemen-
ten in Form von
Ausbildungszuschüssen etc.
(www.outre-mer.gov.fr /
outremer).

14 2003 lebten 750'000
Menschen auf La
Réunion. 1945 waren es
rund 215'000 (Ter 2003-
2004: 4).

15 2003 existierten in La
Réunion 531 Primarschulen

und 119
Sekundärschulen (davon 42

Lyzeen). Damit steht ein
Lyzeum für 17'800
Einwohnern zur Verfügung.
1945 betrug das Verhältnis

noch 1: 53'000 (Ter
2003-2004: 8).

16 Auch öffentliche
Aufführungen des Majola,
des kreolischen,
trommelbegleiteten a capella

Gesangs war bis zu diesem

Zeitpunkt nicht erlaubt.

17 Waren 1967 noch
weniger als zwei Prozent
der Bevölkerung auf dem
Hexagon geboren, sind es

im Jahr 2000 fast zehn
Prozent, d.h. rund 60'000
Personen (Ter 2003-2004:
57).

7 5



DOSSIER

Die universalistischlaizistische

Haltung der
Lehrkräfte

Die folgenden Beispiele18 illustrieren
die offizielle, universalistisch-laizistische
Haltung der Lehrerinnen und Lehrer, die
ich während meiner gesamten Forschung
konstatierte. Die erwünschte Trennung
zwischen dem über allen kulturellen
Partikularismen stehenden «Staatsbürger» und
der «Privatperson» mit ihrer persönlichen
Lebensgeschichte und politischen
Überzeugung wird sehr differenziert
eingehalten. Die Lehrenden wissen um ihre
Funktion als Représentants de l'Etat und
halten sich sowohl in den Gesprächen als
auch in den Unterrichtssituationen strikt
an die vom Staat festgelegten Regeln zum
Umgang mit kultureller Differenz. Die
multikulturelle soziale Realität wird nur
im Zusammenhang mit der Regional-
sprachenpolitik19 thematisiert. Darüber
hinaus äussern sich die Lehrkräfte nur zu
Multikulturalität, wenn sie explizit darauf
angesprochen werden. Die Forschungsergebnisse

lassen den Schluss zu, dass ein
multikulturelles Umfeld das universalistische

Prinzip nicht beeinträchtigt, sondern,
im Gegenteil, zu seiner Konkretisierung
beiträgt.

Regionalsprachenpolitik als offizieller

Diskurs zur kulturellen Differenz

In den Gesprächen äussern sich Lehrer

vom französischen Festland nach meinen
Beobachtungen dezidierter hinsichtlich
der regionalen Spezifizität La Réunions
als reunionesische Lehrkräfte. Wo sich
letztere deutlich für die Pflege der
kulturellen Besonderheiten aussprechen,
werden sie häufig von Kollegen oder
Kolleginnen korrigiert und auf die französische

Norm verwiesen. Als beispielsweise
in einem informellen Gruppengespräch
die einzige Kreolin der Runde die
Meinung vertritt, dass Kreolisch an der Schule

stärker berücksichtigt werden sollte20,

wechseln die anderen Anwesenden das
Thema und sprechen von der Erziehung
zur Staatsbürgerschaft.

In einer weiteren Gruppendiskussion
wird die Bedeutung der kreolischen Sprache

in Le Réunion dagegen offen diskutiert.

Anlass ist eine Prüfungsfrage des
Brevet-Examens zur Education civique,
deren Kontext in Korsika situiert ist. Ein
bretonischer Lehrer, der erst seit wenigen
Jahren auf La Réunion lebt, kommentiert
bereits zu Beginn der Diskussion: «Je

trouvais ça très maladroit de poser ce genre

de truc à la Réunion. [...] Dans le texte
on reprochait un peu aux Corses de parler
corse, c'était ça le sujet. Alors à la Réunion
on ne peut pas, donc, reprocher à

quelqu'un de parler créole. [...] La Réunion
[...] a quand même une identité évidente
et réelle par rapport à celle d'autres
régions françaises». In der Bretagne, so
unterstreicht der Sprecher, würde man es

nicht wagen, ein Examen vorzulegen,
dessen unterschwellige Botschaft lautet:
wer nicht Französisch spricht, verhält sich
nicht staatsbürgerlich. Kreolisch, so betont
der Lehrer, sei die «natürliche» Sprache La
Réunions und Französisch für viele eine
Fremdsprache, die zu lernen sie sich alle
Mühe gäben. Es sei daher ungerecht, der
hiesigen Bevölkerung eine unloyale
Einstellung gegenüber der französischen
Nation zu unterstellen. Der reunionesische

Kollege zeigt sich mit dieser
Interpretation grundsätzlich einverstanden,
relativiert jedoch die Bedeutung des
Kreolischen für La Réunion: Kreolisch sei

zwar seine Muttersprache, er würde sie
aber nie als Unterrichtssprache akzeptieren.

In einer andern Schule verweist ein
reunionesischer Lehrer auf die spezifische
regionale Situation im Überseedepartement.

Bei einem Gespräch im
Lehrerzimmer seines Collège erklärt er mir
während knapp einer Stunde die Fle-
Methode (Français Langue Etrangère), einen
neuen Ansatz für den Fremdsprachenunterricht.

Dabei scheint es ihm weniger
um die Methode zu gehen als darum, die
spezifische Kultur La Réunions zu
unterstreichen, die es auch in der Schule
anzuerkennen gilt. Für den Schulinspektor,

18 Die Darstellung basiert
auf den Beobachtungen,
Gruppen- und
Einzelgesprächen meiner
sechsmonatigen Feldforschung
an fünf ausgewählten
Collèges.

19 Seit 2001, 50 Jahre nach

Verabschiedung des
ersten Regionalsprachen-
gesetzes, existiert das
Certificat d'aptitude au

professorat de l'Enseignement
secondaire (Capes) für
Kreolisch.

20 Seit 2002 kann Kreolisch

in der Lyzeumsstufe
als Zusatzfach belegt
werden. Obgleich eine
weitere Stärkung des
Kreolischen in der Schule
nie wirklich zur Debatte
stand, taucht die Polemik
des Kreolischen als
Unterrichtssprache, wie in
den Regional- und
Kantonalwahlen vom März
2004, regelmässig im
Wahlkampf auf.

76



DOSSIER

so berichtet der Lehrer, sei der neue Fle-
Ansatz, bei dem das Wissen und die
Lebenswelt der Studierenden im Mittelpunkt

stehen, zu revolutionär. Bei
Schulbesuchen unterrichte er daher auch
weiterhin gemäss der traditionellen
Sprachlehre, die sich «auf die Materie»,
d.h. etwa die französische Literatur
konzentriere. Dabei sei die FLE-Methode
besonders dort angebracht, wo Schülerinnen
nicht lesen können oder Hemmungen
haben zu sprechen. Eine junge Griechisch-
und Lateirilehrerin, die sich zu uns gesellt,
unterstreicht ebenfalls die Vorteile der
neuen Methode sowie der Vergleichstafeln

zwischen Fremd- und Muttersprache.

Der Lehrer betont die Vorteile,
Französisch in La Réunion als Zweitsprache

zu unterrichten und deklariert
Kreolisch somit indirekt zur eigentlich
legitimen Erstsprache. Ich frage den
Lehrer, ob er in seinen Klassen französische

Jugendliche oder kreolische Jugendliche

in Französisch unterrichte. Er lehre,
so antwortet er, Französisch in einem
«stark von einer Regionalsprache geprägten

Umfeld». Auf mein direktes Nachfragen

übernimmt der Lehrer demnach den
offiziellen Regionalsprachen-Diskurs, der
eine begrenzte Anerkennung sprachlicher
Differenz zulässt. Er verwendet die Français

Langue Etrangère als Methode für den
Französischunterricht französischer
Schülerinnen und Schüler, deren
Muttersprache nicht Französisch, sondern
Kreolisch oder Mahorisch ist21.

Explizit angesprochene Multikultu-
ralität

In Frankreich gelten katholische Schulen

als Privatschulen, obgleich sie mit
wenigen finanziellen Abstrichen staatlich
finanziert sind. Als «privat» gelten sie
nicht zuletzt deshalb, weil hier neben dem
Programm der öffentlichen Schulen auch

Religion unterrichtet wird. Zudem orientieren

sich Lehrpersonal und Eltern
offiziell an christlichen Grundwerten, die in
den Schulstatuten festgelegt sind. In
diesem Sinne setzen sie sich über die klare

Trennung zwischen Staat und Religion
bzw. Kultur, die in der öffentlichen Schule
vermittelt wird, hinweg. Nach meiner
Diskussion über Staatskunde mit der
Klasse einer katholischen Privatschule
weist der Lehrer darauf hin, dass die
Zwölfjährigen nicht einmal auf die eigene
Religionszugehörigkeit hingewiesen
hätten; denn schliesslich stammen sie, so
unterstreicht er, aus hinduistischen,
moslemischen und christlichen Familien. Er
schien stolz darauf, dass die Jugendlichen
auch an dieser katholischen Schule den
laizistischen Grundsatz der Gleichheit
anzuwenden wissen: in einer öffentlichen
Diskussion lassen sie dem Privatraum
zugeschriebene, religiöse und kulturelle
Faktoren weg.

Im Laufe meiner Forschung ging ich
immer mehr dazu über, direkte Fragen
zu Unterschieden zwischen dem Hexagon
und La Réunion sowie nach dem
Zusammenhang von Staatsbürgerschaft und
Multikultur zu stellen. Unabhängig
voneinander nannten die Lehrpersonen das
harmonische Zusammenleben von
Menschen unterschiedlicher Religionen und
Kulturen als grössten Unterschied zum
Hexagon. Die Lehrer betonen den
unbefangenen Umgang mit ethnischer oder
religiöser Differenz sowie das Fehlen von
gewalttätigem Rassismus und Intoleranz.
In La Réunion sei die Wahl von kreolischen,

indischen, chinesischen oder
muslimischen Personen in prestigeträchtige
öffentliche Ämter mittlerweile normal -
anders als im Hexagon bedürfe es hier

keiner speziellen Erwähnung, wenn ein
Kreole Bürgermeister werde oder die
Präsidentin des Generalrates des Departement

eine Muslimin sei. Hingegen stelle
die Anwendung des Laizitätsgesetzes in
der Schule und das Kopftuchverbot für
junge Musliminnen in La Réunion ein
Problem dar22, gerade weil es einen

ungezwungenen und pragmatischen Umgang
mit kultureller Differenz und Versclüeden-
heit verunmögliche. Manche Schülerinnen

hätten ihren Schleier in der
Vergangenheit von selbst abgenommen,
wenn es etwa zu heiss gewesen sei.

Ein weiterer Lehrer kommentiert die
asymmetrische Gleichheit und die daraus

21 Auf La Réunion leben
rund 20'000 Mahoris, die
auch in der Schulbevölkerung

stark vertreten
sind (www.insee.fr/fr/
insee_regions / reunion /
publi /D_Mayotte_Migra
tion.htm).

22 Der Protest des reunio-
nesischen Senators in Paris

im Frühjahr 2004
gegen das Laizitätsgesetz
blieb ohne Echo. Das
Gesetz muss laut einer internen

Direktive seit Beginn
des Schuljahres 2004/05
umgesetzt werden.

77



DOSSIER

resultierende Differenz zwischen La
Réunion und der Metropole wie folgt: «On
est tellement en France ici, on n'est pas
dépaysé!» La Réunion sei sehr französisch.

Umkehrbar sei dieser Satz
allerdings nicht: La Réunion (oder ein anderes

Überseedepartement) ist in Frankreich
nicht repräsentiert. Die Unwissenheit um
die kreolischen Mitbürger und der
Rassismus auf dem französischen
Festland führten dazu, dass die Menschen

von La Réunion bisweilen keine Lust auf
Reisen in die Metropole hätten; nach der
Emanzipation von der Kolonialzeit wolle
man sich einfach nicht erneut dem
Rassismus auszusetzen. Die Kritik an den
rassistischen Tendenzen des Mutterlandes

Frankreich impliziert auch dessen

Mangel an republikanisch-universalistischen
Denkweisen, die von kulturellen

Unterschieden abstrahieren können.

Verdeckter Ethnozentrismus im
Zentrum - Peripherie Vergleich

Unterschiede zwischen der Metropole
und La Réunion werden gerade von
Berufstätigen des Bildungssektors im
Rahmen eines Modernisierungsdiskurses
erklärt: La Réunion, so lautet ein häufiges
Argument, leide unter einem
Entwicklungsdefizit und müsse «aufholen». Den
Schwierigkeiten, die sich aus der «verspäteten»

Modernisierung für La Réunion
ergeben, begegnet man mit Verständnis:
schliesslich hätten sich diese Prozesse
auch in Europa über einen sehr langen
Zeitraum erstreckt. Die Bevölkerung, so
heisst eine gängige Erklärung vornehmlich

von Lehrpersonen aus der Metropole,
habe Schwierigkeiten, mit dem Tempo
des strukturellen Wandels mitzuhalten.
Es stimmt, dass La Réunion - verglichen
mit der Metropole - technisch schlechter

ausgerüstet ist und es stimmt ebenfalls,
dass Frankreich viel unternimmt, um die
Unterschiede des Lebensstandards
auszugleichen. Vergleicht man La Réunion
jedoch mit dem gesamten Umfeld des
Indischen Ozeans, dann strotzt das

Departement geradezu vor Finanzkraft und

westlicher Modernität. Das
Modernisierungsargument verdeckt somit nicht
zuletzt eine ethnozentrische Haltung und
verweist auf eine alternative, jedoch
diskriminierende Art und Weise, Differenz
und die soziale sowie kulturelle
Verschiedenheit La Réunions vor dem Hintergrund

des universalistischen Ideals zu
erklären.

Das universalistische Prinzip im
multikulturellen Umfeld

Das Bewusstsein für die Grenzen, die
Besonderheiten der multikulturellen
Gesellschaft in der universalistisch-laizistisch

gestalteten Öffentlichkeit zu
thematisieren, ist bei den Lehrkräften in
La Réunion ausgeprägt. Nur im
Zusammenhang mit der öffentlich sanktionierten

Regionalsprachenpolitik sprechen
sie sich für eine stärkere Berücksichtigung
der «eigenen» regionalen Kulturen aus.
Obgleich die Vertreter des Staates somit
einen Umgang mit der Kulturblindheit
des französischen Staates gefunden haben,

kompliziert sie - nicht zuletzt in Form
des Laizitätsgesetzes - unnötigerweise
die umfangreiche lokale und regionale
Praxis im Umgang mit kultureller Differenz.

Die Weigerung des französischen
Staates, die kulturelle Spezifizität der
Überseedepartemente öffentlich anzuerkennen,

stärkt zudem rassistische Haltungen

gegenüber deren Bevölkerung.
Insbesondere aber verhindert sie ein
reflektiertes Bewusstsein über die Spezifizität

der «eigenen» Kultur des Hexagons.
Die Forschungsergebnisse zeigen, dass

sich das universalistische Prinzip und die
gesellschaftliche Multikulturalität in La
Réunion keinesfalls ausschliessen. Eine
eigene regionale Identität wird im Rahmen

des französischen Staates in Form
einer sprachlichen Spezifizität anerkannt.
Diese regionale und linguistische Identität
ist jedoch in die nationale französische
Identität eingebettet, deren Transmission
insbesondere durch die Schule und die
Schulsprache garantiert ist. Selbst wenn
Multikulturalität explizit angesprochen

78



DOSSIER

wird, wie im Beispiel der katholischen
Schule, erfolgt der Verweis auf die
multikulturelle Vielfalt nicht zuletzt als
Beweisführung dafür, dass diese den Ausdruck
des universalistischen Prinzips nicht
behindert. Die Forschungsergebnisse lassen
drei Tendenzen im Umgang mit kultureller

Differenz und staatlich verordnetem
Universalismus erkennen: Eine Gruppe
von Lehrpersonen vertritt den staatlichen
Universalismus, eine zweite Gruppe
fordert das Recht auf kulturelle Differenz,
eine dritte Gruppe positioniert sich
zwischen diesen beiden Polen und behält
sowohl die Differenz wie den Universalismus

im Blick. Innerhalb jeder dieser
Gruppen lassen sich Unterschiede
aufgrund der Herkunft von La Réunion oder
dem Hexagon feststellen.

In der Universalismus Gruppe kommen

die «Wächter über das republikanische

Ideal» aus der Metropole, jedoch
auch lokale Lehrpersonen halten sich
strikt an die von Paris diktierte Politik
und interpretieren die lokale Multikultu-
ralität als eine Form des Entwicklungsdefizits,

das mit einem «staatsbürgerlichen
Defizit» einhergeht. Die zweite Gruppe
zeigt «indigenistische» Tendenzen: Zu
dieser Gruppe zählen sowohl politisch
links orientierte Kulturvereine mit dem
Ziel, die Erinnerung an die Sklaverei -
und damit eine spezifische Geschichte

La Réunions - wieder in das öffentliche
Gedächtnis zu rufen als auch
rechtspopulistische Vereine zur Verteidigung
der lokalen Präferenz. Auch in dieser
Gruppe finden sich Vertreter der Metropole,

die als Fürsprecher der kulturellen
Rechte der ehemaligen Kolonie auftreten.
Die dritte Gruppe vertritt eine Kombination

von Differenz und Universalismus.
Die aus der Metropole stammenden
Personen lassen sich dabei als
«kosmopolitische Regionalisten», solche aus La
Réunion als «regionale Kosmopoliten»
bezeichnen. Diese dritte Gruppe setzt sich
über die festgefahrene Opposition hinweg
und konstituiert sich als Alternative zu
den ersten beiden Polen. Sie berücksichtigt
zwar die Forderung nach regionaler kultureller

Anerkennung, will aber den
universalistischen Anspruch nicht vernachlässigen.

Im 21. Jahrhundert ist dies kein Anspruch,
der sich auf die Nation begrenzt; vielmehr
handelt es sich um den lokalen bzw.
regionalen Ausdruck einer globalen
universalistischen Sicht.

Multikulturelle Sensibilisierung

für das universalistische

Prinzip

Zusammenfassend lässt sich sagen,
dass die Lehrpersonen in La Réunion im
Regionalsprachen-Diskurs eine Möglichkeit

finden, um in der Schule zu Fragen
der kulturellen Differenz Stellung zu
nehmen. Nur explizit darauf angesprochen,
äussern sich Lehrkräfte zur Multikultura-
lität. Die staatlich verordnete Kulturblindheit

wird respektiert, mehr noch, die
Scheuklappen des Staates erhöhen die
Sensibilität gegenüber dem universalistischen

Prinzip: Seine Umsetzung ist in
einem multikulturellen gesellschaftlichen
Umfeld möglich, wenn Differenz und
Universalismus nicht als Opposition,
sondern als gegenseitige Voraussetzungen

verstanden werden. Als
Organisationskriterium einer multikulturellen

Gesellschaft fungiert in dieser
Betrachtung die Bürgerschaft - und nicht
die kulturellen und technischen Standards
der Metropole (Balibar 2001: 208ff.). Solange

Universalismus und Multikulturalität
jedoch als Widerspruch verstanden wird,
scheinen an den französischen Staat adressierte

Vorschläge zur Umsetzung des
universalistischen Prinzips in einer
multikulturellen Gesellschaft, wie sie in La
Réunion formuliert werden, grundsätzlich

unrealistisch. Die konsequente Dekon-
struktion kulturalistischer und
essentialistischer Auffassungen, die sich
im Material des französischen
Staatskundeunterrichts zeigt, ermöglicht zwar
die Auflösung kultureller Differenz in der
Assimilation, verhindert jedoch die
Diskussion über die dominante französische
Kultur und die Vielfalt der französischen
Nation. Die Integration von Regionaloder

Religionsgeschichte in den Fächer-

79



DOSSIER

bereich Geschichte-Geografie-Staatskunde
verstärkt die Möglichkeit kultureller
Differenzierung, die gleichzeitige Reduktion
der Wochenstunden dieses Fachbereiches

verunmöglicht aber zugleich die Verwirklichung

dieser Initiative. Ob die Bewegung

der Indigènes de la République als eine
Form der öffentlichen Anerkennung
kultureller Vielfalt und Differenz innerhalb

der französischen Nation dazu führt,
dass die Sklaverei in den französischen
Kolonien, die postkolonialen
Überseeterritorien und -departemente und die
kreolisierte französische Bevölkerung in
alle französischen Geschichts- oder
Staatskundeschulbücher Eingang finden, muss
sich erst noch zeigen.

Literatur
Amselle Jean-Loup
2003. Affirmative Exclusion - Cultural Pluralism

and the Rule of Custom in France. Ithaca,
Ld : Cornell UP.

Auduc Jean-Louis (Hg.)
2001. Education civique (5e, 4e, 3e). Paris: Hachet¬

te.

Balibar Etienne
2001 Nous, citoyens d'Europe? Les frontières,

l'Etat, le peuple. Paris: La Découverte.
Baumann Gerd
1997. «Dominant and demotic discourses of

culture: their relevance to multi-ethnic
alliances», in: Pnina Werbner, Tariq
Modood (Hg.), Debating Cultural Hybridi-
ty. Multi-Cultural Identities and the Politics

of Anti-Racism, S. 209-225. London: Zed
Books.

Bourdieu Pierre, Jean-Claude Passeron
1970. La reproduction. Eléments pour une théorie

du système d'enseignement. Paris: Editions
de Minuit.

Eve Prosper
1999. Variations sur le thème de l'amour à Bourbon

à l'époque de l'esclavage. Océan Edition.
Caglar Ayse S.

1997. «Hyphenated identities and the limits
of "culture"», in: Tariq Modood, Pnina
Werbner (Hg.), The Politics ofMulticultu-
ralism in the New Europe. Racism, Identity
and Community, S. 169-185. London: Zed
Books.

Desport Jean-Marie, Martine Tavan, Francette
Villecrox, Nicolas Villeneuve (Hg.)

2002. Histoire, géographies. Programmes pour La

Réunion (6e - 3e). Paris: Hatier.
Furnivall John S.

1939. Netherlands India: A Study of Plural -

Economy. Cambridge: University Press.
1948. Colonial Policy and Practice: A Comparative

Study of Burma and India. Cambridge:
University Press.

Gupta Akhil, James Ferguson
1992. «Beyond "culture": space, identity and

the politics of difference», in: Akhil
Gupta, James Ferguson (Hg.) Culture
Power Place. Exploration in Critical
Anthropology, S. 33-51. Durham: Duke
University Press.

Hannerz Ulf
1987. «The world in creolisation». Africa (Edin¬

burgh) 57: 546-59.

Haudrere Philippe, Françoise Verges
1998. De l'esclave au citoyen. Evreux: Gallimard.

80



DOSSIER

Kimlicka Will
1995. Multicultural Citizenship. Oxford: Univer¬

sity Press.

Koopmans Ruud
2005. Tradeoffs Between Equality and Difference -

The Failure of Dutch Multiculturalism in
Cross-National Perspective. Paper for the
conference «Immigrant Political Incorporation»

Radcliffe Institute for Advanced
Study Harvard University April 22-23.

Larbaut Christian, Frédéric Tupin
2003. «L'école à l'île de la Réunion: état des

lieux», in: Frédéric Tupin (Hg.), Ecole et
éducation. Univers créoles 3, S. 3-24. Paris:

Anthropos.
Lorcerie Françoise
2004. «Discovering the ethnicised school. The

Case of France», in: Sigrid Luchtenberg
(Hg.), Migration, Education, and Change, S.

102-126. London: Routledge.
Lucas Raoul
1997. Bourbon à l'école. 1815-1946. Saint-André:

Océan Editions.
2003. «Société créole, école et apprentissages

interculturels à la Réunion», in: Raoul
Lucas (Hg.), Sociétés plurielles dans l'océan

indien. Enjeux culturels et scientifiques, S.

161-176. Paris: Karthala.
Mannitz Sabine, Werner Schiffauer
2002. «Taxonomien kultureller Differenz:

Konstruktion von Fremdheit», in: Werner
Schiffauer, Gerd Baumann, Riva Kasto-
ryano, Steven Vertovec (Hg.), Staat -
Schule - Ethnizität. Politische Sozialisation

von Immigrantenkindern in vier
europäischen Tündern, S. 67-100. Münster:
Waxman.

McAndrew Marie, Caroline Tessier, Guy
Bourgeault

1997. «L'éducation à la citoyenneté en milieu
scolaire au Canada, aux Etats-Unis et en
France: des orientations aux réalisations».
Revue française de pédagogie (Paris) 121:

57-77.

Modood Tariq
1997. «Introduction: the politics of multicultu¬

ralism in the new Europe», in: Tariq
Modood, Pnina Werbner (Hg.), The Politics

ofMulticulturalism in the New Europe.
Racism, Identity and Community, S. 1-26.
London: Zed Books.

Neveu Catherine
2003. Citoyenneté et espace public: habitants, jeunes

et citoyens dans une ville du Nord.
Villeneuve d'Ascq: Presses universitaires de

Septentrion.
Oraison André
1998. «A propos de la décolonisation de l'île de

la Réunion. L'attitude des communistes

réunionnais de 1946-1996: qui est
responsable de la départementalisation sur
le plan politique?» Revue de droit international

de sciences diplomatiques et politiques

(Lausanne) 1:1-34.
Safran William
2003. «Pluralism and multiculturalism in

France: post-jacobin transformations ».

Political Science Quarterly (New York)
118(3): 437-465.

Schiffauer Werner, Gerd Baumann, Riva
Kastoryano, Steven Vertovec (Hg.)

2002. Staat - Schule - Ethnizität. Politische Sozia¬

lisation von Immigrantenkindern in vier
europäischen Ländern. Münster: Waxmann.

Schiffauer Werner
2002. «Einleitung: Nationalstaat, Schule und

politische Sozialisation», in: Werner
Schiffauer, Gerd Baumann, Riva Kastoryano,

Steven Vertovec (Hg.), Staat -
Sehlde - Ethnizität. Politische Sozialisation

von Immigrantenkindern in vier
europäischen Ländern, S. 1-22. Münster:
Waxman.

Simonin Jacky, Eliane Wolff
2003. «Famille et école à la Réunion regard

anthropologiques et sociologiques», in:
Frédéric Tupin (Hg.), Ecole et éducation.

Univers créoles 3, S. 142-168. Paris:
Anthropos.

Ter / Insee
2003-2004. Tableau économique de La Réunion

(Ter). St-Denis de la Réunion: Insee.
Tupin Frédéric (Hg.)
2003. Ecole et éducation. Univers créoles 3. Paris:

Anthropos
Waldis Barbara
1998. Trotz der Differenz. Interkulturelle Kom¬

munikation bei maghrebinisch-europäischen
Paarbeziehungen in der Schweiz und in
Tunesien. Münster: Waxmann (Münchner

Beiträge zur Interkulturellen
Kommunikation 7).

2002. «Alles Relativ? Kultur als Argumenta¬
tionsressource in der Gestaltung binationaler

Partnerschaften». Terra Cognita
(Bern) 1: 60-63.

Watin Michel
2001. «L'espace public», in: Michel Watin (Hg.),

Communication et espace public, S. 49-80.
Paris: Anthropos.

Wolton Dominique
2002. «Identité et communication: le besoin

du politique». Outre-mers, notre monde:

entretiens d'Oudinot (Paris): 204-209
(Autrement, Collection Mutations 215).

Worms Jean-Pierre
1996. «Modèle républicain et protections des

minorités nationales». Hommes et migrations

(Paris) 1197: 27-36.

81



DOSSIER

www.insee.fr/ fr/ insee_regions/ reunion/publi
/D_Mayotte_Migration.htm

www.legifrance.gouv.fr
www.outre-mer.gouv.fr/ outremer
www.toutesegaux.free.fr /

not completely rule cultural diversity out
of the public sphere. From this point of
view, French citizenship does include
ways of dealing with both universalism
and difference.

Abstract

State-decreed blinkers. Teachers'

handling of cultural differences in
La Réunion

In France, the classic republican
conception of citizenship does not provide
space for multicultural issues because the
ideal republic stipulates encounters of
anonymous, equal citizens in public
sphere, whilst any form of cultural affiliation

is strictly confined to the private
sphere. The main question in this text,
therefore, is how French teachers of civic
education, who should represent the
official conception of citizenship, deal with
cultural difference in a creolized, post-
colonial society. The teachers are well
aware of universalistic principles separating

public and private, state and church,
and distinguish very precisely between
their official and their private roles. They
use the official discourse on regional
languages to speak about cultural differences

in the public sphere of the school,
but in protected or private spheres they
allow themselves statements about
multicultural society. The French conceptualization

of civic and public cultural
blindness thus appears respected while
the multicultural society in La Réunion
is nonetheless acknowledged. This runs
parallel to the notion that the creation of
the overseas department represents the
will to equal participation in the French
state while, at the same time, the colonial
past has left its unique heritage in
language, religion and every day culture on
this local society. Such a situation
accounts for the fact that, in La Réunion,
the republican ideal of universalism can-

Autorin
Barbara Waldis ist Oberassistentin an

der Universität Neuenburg, forscht und
lehrt zu Fragen der Interkulturalität,
Migration, Staatsbürgerschaft in
multikulturellen Gesellschaften.

Institut d'ethnologie, Université de
Neuchâtel, Rue St-Nicolas 4, CH-2000
Neuchâtel, barbara.waldis@unine.ch

82


	Staatlich verordnete Scheuklappen : das universalistische Prinzip in Schule von La Réunion

