
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 10 (2005)

Artikel: Schule, Nation, Migration : Einführung = Ecole, société, globalisation :
introduction

Autor: Oester, Kathrin / Kappus, Elke-Nicole

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007347

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Schule - Nation - Migration
Einführung

Kathrin Oester und Elke-Nicole Kappus

Vor einem Jahr lancierten wir die Idee,
ein Tsantsa-Dossier dem Thema Schule

zu widmen. Die Motivation dazu wurzelt
in den Erfahrungen mit einem ethnogra-
hschen Schulforschungsprojekt, das im
Rahmen der Lehrerinnen- und
Lehrerbildung des Kantons und der Universität
Bern entstand1. Dabei tauchte in einem
von der Bildungssoziologie und den
Erziehungswissenschaften dominierten Feld
immer wieder die Frage nach dem Beitrag
der Ethnologie zum Thema «Schulforschung»

- und im speziellen Falle zur
Erforschung «multikultureller Schulen» in
der städtischen Migrationsgesellschaft -
auf2.

Befasste sich die Bildungssoziologie
im deutschen Sprachraum in den 60er
Jahren intensiv mit dem Faktor Schicht
als Parameter für den Bildungserfolg von
Schülerinnen, so konzentrierte sich die
Ethnologie in ihren wenigen Schulstudien
in den «eigenen» Gesellschaften mehrheitlich

auf den Konflikt zwischen «Majorität»
und «ethnischen Minderheiten».

Diese beiden Perspektiven - Schicht

respektive Kultur als Differenz, erstere
die Bildungssoziologie leitend, letztere
die ethnologische Schulforschung - finden
bis heute in den meisten Studien kaum
zueinander. Haben Ethmologlnnen in ihrer
qualitativen Forschung die Tendenz, aufs

Konzept der (ethno-)kulturellen Differenz
zu fokussieren und riskieren damit, den
Schichtaspekt aus den Augen zu verlieren,

sind umgekehrt viele quantitative
bildungssoziologische Arbeiten explizit oder

implizit «kultur- und geschichtsblind».
D.h., sie beschränken sich oftmals auf die
Erhebung von Unterschieden zwischen
«Ausländern» und «Einheimischen», ohne
in differenzierterer Weise die Aufenthaltsdauer,

den genauen Aufenthaltsstatus von
Immigranten und die Geschichte minori-
tärer Gruppen, ihre ethnischen Selbst-
und Fremdzuschreibungen in ihre
Erhebungen mit einzubeziehen. Umgekehrt
beschränken sich viele anthropologische
Studien - blind für den Schichtfaktor -
auf die Erforschung des Umgangs mit
kultureller Differenz und bestätigen gerade

damit den u.a. von Bildungssoziologinnen

erhobenen Vorwurf, das, was
sie untersuchten, mit einem essentialisti-
schen Kulturbegriff zuallererst hervorzubringen3.

Spiegelt sich in diesem Malaise
eine wenn auch unbefriedigende so doch

notwendige «Arbeitsteilung» zwischen
quantitativen und qualitativen Arbeiten?
Dafür spricht, dass sich die Schichtzugehörigkeit

durchaus mit quantitativen
Verfahren erheben lässt, nicht aber ethnische
Selbst- und Fremdzuschreibungen sowie
die Geschichte von Minoritäten. Befriedigender

als diese «Arbeitsteilung» wäre
allerdings ein gegenseitiges Sich-zur-
Kenntnis-Nehmen und eine systematische

Zusammenarbeit.
Eine interessante Position in der Frage

von Kultur und Schicht nimmt die «Inter-

1 «Multikulturelle
Schulen in Bern West.
Eine Studie zum Soll -

und Ist-Zustand der
interkulturellen Erziehung»
(Arbeitstitel). Das Projekt
(Leitung: Kathrin Oester,
Wissenschaftliche
Mitarbeitende: Elke-Nicole
Kappus, Ursula Fiechter,
mitarbeitende Dozentinnen

der Lehrerinnen- und
Lehrerbildung: Ursula
Arnaldi, Willy Kohler,
Catrin Maler, Helen Rytz)
wird Ende 2005
abgeschlossen sein.

2 Der Begriff
«multikulturell» wird hier und
im Folgenden nicht im
Sinne eines anzustrebenden

gesellschaftlichen
Ideals verwendet,
sondern bezeichnet die
demografische
Zusammensetzung einer von
Migration geprägten
Schule und Gesellschaft.

3 Für eine Zusammenfassung

der Debatte vgl.
vor allem Isabell Diehm
und Frank-Olaf Radtke
(1999: 59-69). Der Streit
um den Kulturbegriff hat
sich inzwischen mancherorts

so verhärtet, dass
sein Gebrauch per se mit
einem essentialisierenden
Ansatz verbunden und
insgesamt einem Tabu

20



DOSSIER

kulturelle Pädagogik» ein: entwickelt in
und für die Praxis soll sie helfen, die
Schule zu reformieren und sie fit für die
«multikulturelle Gesellschaft» zu machen.

In einem pädagogischen und
erziehungswissenschaftlichen Rahmen entstand - im
deutschen Sprachraum eng mit (reform-)
pädagogischen Anliegen verknüpft - in
den 1960er Jahren die «Ausländerpädagogik»

mit einem stark assimilationistischen
Impetus. In den 1970er und 80er Jahren
entwickelte sich daraus die «Interkulturelle

Pädagogik», welche mithilfe des

Kulturbegriffs den assimilationistischen
Ansatz zu überwinden versuchte, was Ihr
jedoch den Vorwurf des Essentialismus
einbrachte. An ihrer Entwicklung und
Ausgestaltung war auch die Ethnologie
beteiligt. Heute löst sich die «Interkulturelle

Pädagogik» teilweise in der von
Annedore Prengel geprägten «Pädagogik
der Vielfalt» auf (Prengel 1995), welche
im Zeichen der Überwindung eines (mi-
grationsbezogenen) Defizitansatzes
Differenzen grundsätzlich unter dem Begriff
der Heterogenität subsumiert. Der
Umgang damit wird heute im Allgemeinen
unter dem Begriff des Diversity Managements

subsumiert. Dabei präsentiert sich
«kulturelle Herkunft» bloss noch als eine
Differenz unter anderen. Der (anstössige)
Kulturbegriff ist damit zwar nicht
überwunden, erscheint jedoch in der Reihe
anderer Differenzen entschärft. Statt als

«gewachsener Fels» und kollektives Erbe

tritt «Kultur» nun in Form des cultural
heritage als verhandel- und wandelbarer
individueller Nachlass in Erscheinung,
der mit anderen Eigenschaften zu hybriden

Identitätsformationen verschmelzen
kann.

Ist «Kultur» erst einmal zur Privatsache4

geworden - so widersinnig das
erscheinen mag - hat diese Wende doch
den Vorteil, dass sich auch der Konflikt
zwischen der (eher) schichtbezogenen
Bildungssoziologie und der (eher)
kulturbezogenen «Ethnologie der Erziehung»
zusehends entschärft. Denn in dem
Masse, wie sowohl Schichtzugehörigkeit
wie kulturelle Herkunft bloss noch
«Eigenschaften» von Individuen sind - auf
dieselbe Ebene wie der Lifestyle oder die

Konfession gerückt - verlieren sie ihren
gesellschaftspolitischen Stachel.

Eine andere Wende hat die
Auseinandersetzung mit dem Kultur- und Schichtbegriff

im französischen Sprachraum
genommen: Mit Die Illusion der

Chancengleichheit (Bourdieu und Passeron 1971)
schoben Pierre Bourdieu und Jean-Claude
Passeron bereits zu Beginn der 60er Jahre

eingleisigen Argumentationen den Riegel
vor und verknüpften die beiden Begriffe
«Kultur» und «Schicht» in einem flexiblen,

machtsensiblen Konzept, mit dessen
Hilfe sich das «soziale» und das «kulturelle

Kapital» von Schülerinnen und
Lehrpersonen differenziert erforschen lässt.

Abgesehen von den unterschiedlichen
ethnologischen und bildungssoziologischen

Akzenten auf Kultur respektive
Schicht als Differenzmerkmale, fragt es
sich, auf welche Traditionen die
ethnologische Schulforschung zurückblicken
kann?

Die politische Anthropologie hat
interessante Ansätze zur Entstehung und
Funktion staatlicher Institutionen
entwickelt, die sich für eine vergleichende
Schulforschung nutzen lassen; die Enkul-
turationsstudien der Kulturanthropologie
haben auf kulturvergleichender Basis
neue Einblicke in den Sozialisationspro-
zess vermittelt; die Sozialanthropologie
hat Ansätze zur gesellschaftlichen Produktion

und rituellen Reproduktion von
Institutionen wie der Schule im Nationalstaat
und allgemein in komplexen Gesellschaften

entwickelt; die Theoriebildung zum
sozialen Wandel nahm Einfluss auf die
Migrationsforschung, und besonders in
Grossbritannien blieben die Ergebnisse
einer «Ethnografie der Kommunikation»
nicht ohne Einfluss auf die Bildungsreformen

(Street 2004: 1). Am nachhaltigsten
dürfte sich allerdings der Einfluss der
ethnografischen Methode, wie sie in der
klassischen Schulethnografie von Paul
Willis', Learning to Labour (Willis 1977),
sowie in Lois Weis' Between Two Worlds
(Weis 1985) angewendet wurde, auf die
Schulforschung ausgewirkt haben. Beide
Studien wurzeln in dem in Birmingham in
den 60er Jahren entstandenen Centre for
Contemporary Cultural Studies (Cccs) und

unterworfen wurde. Damit

wurde die Chance für
eine offene
Auseinandersetzung aber vorerst
verspielt.

4 Auf diese Tendenz
verweist u.a. Zygmunt Bau-

man in seinem Artikel
«Moderne und Ambivalenz»

(1992).

2 I



DOSSIER

dem neuen Forschungsparadigma der
Cultural Studies. Zu ihren zentralen
Ansätzen gehört die ethnografische Methode
im Dienste einer «Geschichtsschreibung
von unten». Schule wird hier nicht aus
der Sicht des «Lehrkörpers, der
Schuladministration, der Lehrmittelindustrie und
der Schulbehörde analysiert, sondern aus
der Perspektive ihrer Gemeinde, ihrer
"Klienten": der Schülerschaft, der Elternschaft

und dem Wohnviertel», wie Gita
Steiner-Khamsi schreibt (1992: 79). Speziell
für jene, «die ihr Augenmerk auf
Minderheiten richten, deren Geschichte über
Generationen in keinem Lehrbuch
beschrieben wurde und deren Stimmen in
der öffentlichen Sphäre (z.B. in der
Bildungspolitik) ungehört blieben, ist die
Sicht einer "Geschichte von unten" ver-
heissungsvoll».

Trotz der genannten theoretischen und
methodischen Konzepte fällt es schwer,
einen roten Faden zu entdecken, der sich
durch die diversen Ansätze zieht und eine

profilierte «anthropologische Schulforschung»

begründen würde5. Am ehesten
dürfte sich ein solcher Wissenskanon mit
eigenem Profil und eigener Tradition in
der amerikanischen anthropology of education

herausgebildet haben, die sich in den
30er, 40er Jahren schwerpunktmässig mit
Fragen der Sozialisation und Enkultura-
tion sowie später mit der internen
nationalstaatlichen Differenzierung im Rahmen

von Rasse, Klasse und Ethnizität befas-
ste. Die stark an der Tradition der Culture-

and-personality-Studien sowie der
Psychologie von Erik Erikson ausgerichtete

Forschung zu Fragen der
intrapsychischen und interpsychischen
Transmission kultureller Muster inspirierte

auch noch das frühe Werk von
George und Louise Spindler, den beiden
«Begründern» der anthropology of education

(s. dazu die Anthologie Fifty Years of
Anthropology and Education 1950-2000,
Spindler/Spindler 2000).

Zusammen mit dem 1968 gegründeten
Council on Anthropology and Education
(Cae), der seit 1973 publizierten Zeitschrift
Anthropology & Education Quarterly sowie
den regelmässig stattfindenden Panels
und Konferenzen der American Anthro¬

pological Association (Aaa) hat sie im
angelsächsischen Sprachraum die kritische

Grösse und notwendige Institutionalisierung

erreicht, um als Subdisziplin
eine eigene Identität zu erlangen.

Doch macht gerade auch Bradley Le-
vinson in seinem Beitrag im vorliegenden
Dossier darauf aufmerksam, wie wenig
es der U.S.-amerikanischen anthropology
ofeducation in der Vergangenheit gelungen
ist, sich in einen fruchtbaren Dialog mit
der Bildungssoziologie und den
Erziehungswissenschaften zu begeben. Auch
aus Sicht von Robert Funnel und Richard
Smith (1981) ist es bis zu Beginn der 80er-
Jahre nicht gelungen, einen klaren
Zusammenhang zwischen personaler Identität,
Kultur und institutionellen Bedeutungen
zu formulieren. Statt die Frage nach dem
Konflikt und der institutionellen Macht
ins Zentrum zu stellen, hat die anthropo-
logy ofeducation Fragen der Enkulturation
und der vergleichenden Erziehungsforschung

allenfalls durch entwicklungsethnologisch

inspirierte Bildungsfragen
in den Ländern des Südens und mit der
Untersuchung von Integration und
Ausschluss kultureller Minoritäten in den
«entwickelten Ländern» unter dem
Aspekt der kulturellen Reproduktion und
Transmission ergänzt.

Die Erforschung multikultureller Schulen

in der Migrationsgesellschaft - in
denen sich das Spannungsfeld zwischen
Lokalem und Globalem besonders deutlich

manifestiert - kann sich jedoch vor
Fragen rund um das Zusammenspiel von
Kultur, institutioneller Macht und Identität

nicht verschliessen. Als solches stellen
gerade diese Schulen einen privilegierten
Ort dar, an dem Ethnologinnen «klassischen»

Fragestellungen der Disziplin -
nach Produktion und Reproduktion von
Gemeinschaft - in der heutigen komplexen

Weltgesellschaft nachgehen können
(s. Bourdieu 1989:10). Diese Prämisse für
eine «Anthropologie der Schule» soll in
der Folge kurz näher skizziert werden.

Die Rolle der öffentlichen Schule in
der Konstruktion der Nation ist
weitgehend unbestritten. Ihre Aufgabe war
es, Schülerinnen durch die Vermittlung
von Grund- und Allgemeinwissen sowie

5 Brian Street beklagt
auch für Grossbritannien
das Fehlen einer «anthropology

of education»: «In
Britain anthropologists
have historically paid less

attention to education
[...] there is no one
"anthropology of education",
only different traditions
over time and in space
shaped by local practices»
(Street 2004: 1).

22



DOSSIER

Schreib- und Lesekenntnissen auf ein
Leben in der Gesellschaft vorzubereiten.
Unabhängig aller sozialer und/oder
kultureller Differenz wurden die
Schülerinnen durch die schulische «Allgemein-
»Bildung zu unmittelbaren Mitgliedern
einer «Kultur- und Sprachgemeinschaft»
und dadurch zu Anwärtern einer
«moralisch legitimierten Staatsbürgerschaft»
(Szporluk 1998: 17). Diese Konstruktion
von Gemeinschaft war in gewissem Sinne
die Grundbedingung für die zweite
Aufgabe der Schule: die Selektion der
Schülerinnen entlang von Bildungsstandards.

Wo Schulerfolg Grundlage weiterführender

Bildung ist, kommt der Schule
auch in der Verteilung sozialer Positionen

sowie der Möglichkeit gesellschaftlichen

Aufstiegs eine wichtige Rolle zu.
Wie zahlreiche bildungssoziologische
Untersuchungen zeigen, ist sie dabei an
der Reproduktion sozialer Ungleichheit
massgeblich beteiligt. Die Schule scheint
somit eine Institution zu sein, welche das

Spannungsfeld sozialer Stratifikation zu
überbrücken vermag, indem sie über
Bildung eine Gemeinschaft schafft, die
sich anhand vom Bildungsgrad zugleich
wieder differenzieren lässt. Im Sinne
dieser ambivalenten Funktion war die
öffentliche Schule stets ein so wichtiges
Instrument des «nation buildings», dass
Ernest Gellner das Erziehungsmonopol
des Staates hinsichtlich der Integration
moderner Gesellschaften als «weitaus
wichtiger und zentraler» bezeichnet «als
das Monopol auf die legitime Gewalt»
(1991: 56f.).

In den heutigen Migrationsgesellschaften

präsentiert sich die Ambivalenz und
doppelte Funktion des Bildungssystems
zwischen Integration und Selektion in
neuer Form. Wo die Arbeitsmarktpolitik
Migrantinnen auf die unteren sozialen
Ränge der Gesellschaft6 verteilt
(Hoffmann-Nowotny 1973), vermischen sich
«Kultur», «Status» und «Schicht» im Bild
des «bildungfernen Ausländers» zu einer
neuen Form. Während «Bildung» für die
Mitglieder der Nation stets Motor eines
erwünschten sozialen Aufstiegs darstellte,
geht eben dieser Weg für Migrantinnen
mit jener Assimilation einher, welche nach

Charles Taylor «eine Todsünde» vor dem
Ideal kultureller Authentizität und nationaler

Identität bedeutet (1993). Stand Kultur

in der nationalen Gesellschaft stets
für «Bildung» (und war häufig genug
deren Synonym), stehen die beiden Begriffe

in der Migrationsgesellschaft einander
bisweilen antagonistisch gegenüber: so
lange die «fremde Sprache und Kultur»
nicht Teil der (Bildungs-)Norm darstellt,
anhand derer die Schulen selektionieren
und dabei Mitglieder der Gesellschaft
rekrutieren, bleibt das kulturelle Wissen
der «Fremden» unbrauchbar für den
sozialen Aufstieg. Eine Anthropologie der
Schule kann vor diesem Hintergrund
interessante Einblicke in die Frage ermöglichen,

wie Kultur, Bildung, Identität und
Herkunft in der Konstruktion einer
«moralisch legitimen Mitgliedschaft» in den
aktuellen Gemeinschaften zusammenspielen.

Trotz seines «nationalen Fundaments»
ist auch das Bildungssystem selbst längst
zum Teil des Globalisierungsprozesses
geworden. Die strikte Reproduktion des
«Nationalen» scheint angesichts globaler
Märkte und einer zunehmend internationalen

Vernetzung der Politik unhaltbar
und überholt (s. Mannitz 2002: 5f.). Nach
wie vor fungiert die Schule dabei als «a
crucial interface of communication
between the generations and between the
public and the private» (ibid.) bzw. als
Relais zwischen Vergangenheit und
Gegenwart sowie zwischen Familie und
Gesellschaft (Lévi-Strauss 1975). Dabei
stellt sich jedoch zunehmend die Frage,
für welche Gesellschaft sie die Schüler und
Schülerinnen zukünftig vorbereiten soll;
damit einher gehen Fragen danach, welches

Wissen vermittelt, welche Form der
Öffentlichkeit produziert, welche
Standards gesellschaftlicher Mitgliedschaft
offeriert werden sollen. Nach Lévi-Strauss
spiegelt die Krise der Schule nicht zuletzt
das Dilemma der Zivilisation sowie einer
Gesellschaft wider, die in einer zunehmend

unübersichtlichen Welt der Waren
und der Märkte «den Sinn ihres Funktionierens

mehr und mehr einbüsst» (1975).
Auch in diesem Zusammenhang erlaubt
anthropologische Schulforschung interes-

6 Ein ganz anderes Bild
ergibt sich im Falle von
«Qualitätsmigranten».
Diese Figur ist jedoch im
Diskurs um «multikulturelle

Schulen» kaum
präsent. Hier dominiert das
Bild des «bildungsfernen
Ausländers», das die
Einstellung vis-à-vis
Migranten bisweilen ganz
unabhängig von deren
Bildungshintergrund
prägt.

23



DOSSIER

santé Einblicke in die Redefinition der
Verhältnisse von privater und öffentlicher
Sphäre7, von Zivilgesellschaft und Staat
sowie in die Frage nach Produktion und
Reproduktion von Wissen und Macht in
der globalen Wissensgesellschaft.

Wo sich Wissen immer weiter spezialisiert,

erscheint die Ausdifferenzierung der
Bildungslandschaft eine logische Folge.
Die Individualisierung der Lebens- und
Bildungsverläufe scheint dabei eine
Lösung gegen die Nivellierung des Wissens

zu bieten, welche - wie manche Diskurse
nicht zuletzt rund um «multikulturelle
Schulen» suggerieren - die Konkurrenzfähigkeit

von Individuen und sozialen
Gruppen hemmt. Wo allerdings das

Bildungsmonopol des Staates zur Debatte
steht, stellt sich zugleich die Frage, wer
in einer zunehmend nach ökonomischen
Gesichtspunkten ausdifferenzierten
Bildungslandschaft die Gesellschaft «bildet»;
bzw. welche Institution an die Stelle der
Schule als Ort (gesamt-) gesellschaftlicher
Sozialisation tritt und deren Rolle als

massgebliche Instanz der Konstruktion und
Integration von Gesellschaft «übernimmt».

Viele der theoretischen Debatten rund
um die (Re-)Nationalisierung und
Globalisierung der Gesellschaft spiegeln sich
daher unmittelbar vor Ort in den Schulen
(nicht nur) der Migrationsgesellschaften.
Schule erschien uns demnach - je länger
wir uns mit der Thematik beschäftigten -
ein privilegiertes Feld für die ethnologische

Theorie und Praxis. Ebenso schienen

sich aktuelle Theorien der
Sozialanthropologie für die
Schulforschung geradezu anzubieten. Tatsächlich

stiessen wir in unserer Forschung
immer wieder auf bildungssoziologische,
pädagogische und erziehungswissenschaftliche

Aneignungen und
Übersetzungen anthropologischer Konzepte;
immer wieder trafen wir auch auf
Ethnologinnen, die in den Forschungsprojekten
und den Instituten der erwähnten
Disziplinen arbeiteten. Immer wieder stiessen
wir auch auf spannende Artikel und
Bücher - aber auf eine
«Schulanthropologie», die sich den oben
skizzierten Fragen im europäischen Kontext
widmet, trafen wir nicht.

Vor diesem Hintergrund haben wir
uns entschlossen, mit dem vorliegenden
Dossier ein Forum für Ethnologinnen und
Ethnologen zu schaffen, die in und über
«Schulen» arbeiten. Wir wollten mehr
darüber wissen, in welchen theoretischen,
praktischen und institutionellen
Zusammenhängen sie Schulforschung betreiben
und welche Ansätze einer Schulanthropologie

sich dabei abzeichneten. Statt
einzig Experten und Expertinnen für
Beiträge zum Thema anzufragen, verfassten
wir daher einen Call for Papers in französischer,

deutscher und englischer Sprache
und streuten ihn möglichst breit über
Institute, persönliche Netzwerke und über
das world wide web.

Das Ergebnis dieses «Experiments»
sind ausgewählte Beiträge aus den USA,
der Schweiz, Österreich, Deutschland und
Frankreich über Schulforschungen und -

projekte in der Schweiz, La Réunion,
Deutschland, Mexiko, Frankreich und den
USA, welche sich allesamt in das oben
skizzierte Spannungsfeld der «Glokalisie-

rung» einreihen lassen und in der Folge
kurz vorgestellt werden sollen.

Bradley Levinson zeichnet in seinem
Beitrag die Geschichte der US-amerikanischen

anthropology ofeducation nach. Unter
dem Stichwort «too much culture, not
enough politics» kritisiert der Autor, nicht
zuletzt in Verweis auf seine eigenen Arbeiten

zu den secondarias (Sekundärschulen)
in Mexiko, die starke Ausrichtung der
Disziplin auf Fragen der diversity, die den
Blick auf die Funktion der Schule im
Bereich der Konstruktion von Gemeinschaft
und Gesellschaft weitgehend verstellten.
Als mögliche und vielversprechende
Entwicklungsrichtung verweist der Autor auf
neuere Forschungen im Bereich der
citizenship education. Damit wirft er nicht
zuletzt die Frage nach dem Verhältnis von
civic culture und ethno-national culture in
der aktuellen Staatsbürgerschaftsdebatte
sowie der Rolle von Schulen in der
Vermittlung derselben auf.

Melanie Bushs explizit politisch
engagierter Artikel schreibt sich in die klassischen

diversity studies der anthropology of
education ein. Der Beitrag «Social norms,

7 Zur Debatte steht nicht
zuletzt, welche «öffentlichen

Identitäten» der
gesellschaftlichen
Mitgliedschaft zu Grunde
liegen und über welche
«öffentliche Kultur» sich
die Gesellschaft definiert.

24



DOSSIER

racial narratives and the mission of the

public éducation» verweist auf die Grenzen

integrativer Schulmodelle in einer
sozial stratifizierten und räumlich
segregierten Gesellschaft. Vor diesem
Hintergrund, argumentiert die Autorin,
reproduzieren die Schulen in den USA
trotz equal opportunity-Massnahmeri die
dominanten Werte der Wasp's und somit
auch die soziale Diskriminierung anderer
Bevölkerungsgruppen. Damit eröffnet der

Beitrag die Frage danach, ob, inwieweit
und unter welchen Bedingungen Schule

zu einem Agenten sozialen Wandels werden

kann - ein Anspruch, der implizit
vielen Projekten sowohl der anthropology of
education als auch weltweiter Bildungsreformen

zugrunde liegt.
Die Artikel von Isabelle Streissler und

Barbara Waldis verweisen darauf, dass es

sich bei diesen beiden Ansätzen - community

studies auf der einen, diversity studies

auf der anderen Seite - nicht wirklich um
ein Entweder-Oder handeln muss, sondern
dass gerade ethnografische Schulforschung

die Zwischentöne von Differenz
und Gleichheit ausloten kann. So zeigt
Streissler in ihrem Beitrag, wie der von
Levinson thematisierte Gleichheitsdiskurs
der secondarias in Mexiko in den
weiterführenden preparatorias in einem «hidden
curriculum» durch andere, eher die
Ungleichheit fördernde gesellschaftliche
Praktiken angereichert oder gar ersetzt
wird. Waldis zeigt anhand ihrer
Forschung zur Staatsbürgerschaft und
citizenship education in La Réunion die
Implikationen auf, welche die Gegenüberstellung

von Kultur versus Politik sowie
Multikulturalität versus republikanischem
Universalismus im postkolonialen Kontext

des Überseedepartements mit sich

bringt. Der Beitrag macht auf die Gefahren

der bereits erwähnten «Kulturblindheit»

republikanischer, universalistischer
oder anderer «zivilisatorischer» Diskurse

aufmerksam und erinnert daran, dass
Politik sich wohl ebenso wenig ohne Kultur

denken lässt wie Kultur ohne Politik.
Anhand der diskursiven Strategien von
Lehrpersonen verweist der Artikel auf die
Möglichkeit, die Opposition von kultureller

Spezifizität und republikanischem

Universalismus zu überwinden und lädt
somit in gewissem Sinne, ebenso wie der
Beitrag Levinsons, dazu ein, das Verhältnis

von ethnic und civic culture erneut zu
überdenken. Michaela Heid nähert sich
der Debatte um community und diversity
dagegen von einer ganz anderen Seite:
Sie untersucht das Klassenzimmer als
«Lebenswelt», welche sich die Jugendlichen

durch einen spezifischen Umgang
mit Raum und Zeit - der sich deutlich
von jenen der Lehrer und Erwachsenen
abgrenzt - aneignen. In diesem Beitrag
wird - noch stärker als in den anderen -
die ethnografische Methode als ein spezifischer

Beitrag der Ethnologie an die
Schulforschung thematisiert und präsentiert.

Der zweite Teil des Dossiers präsentiert

Projekte aus dem Umfeld von Schule
und Bildung, die von Ethnologinnen
initiiert und/oder durchgeführt werden. Sie

widerspiegeln die aktuelle Diskussion um
die Chancen und Gefahren angewandter
Forschung sowie eine Popularisierung
der Ethnologie, deren Wissen um die
soziale und politische Organisation kultureller

Vielfalt im Rahmen einer Globalisie-

rungs- und Multikulturalismusideologie
zunehmend als soziale «Grundkompetenz»

gehandelt wird.
Der Frage nach der Möglichkeit,

Notwendigkeit sowie den Gefahren der
Popularisierung anthropologischen Wissens
geht Susanne Jost am Beispiel der
Museumsethnologie nach, die diesen Schritt in
die Öffentlichkeit bereits gegangen ist.
Der Text ist ein klares Plädoyer an die
Ethnologie, sich der gegenwärtigen
Popularität ethnologischer Themen zu stellen,
den Schritt aus der Akademie in die
Öffentlichkeit zu wagen und dabei nicht
zuletzt die «Lücke im LeJirplan» der Schulen

zu schliessen, die sich im Rahmen von
Migration und Globalisierung ergibt. Die
Beiträge von Ursula Bertels und Sabine

Eylert, Agathe Lopez sowie Margrit
Kaufmann geben ein Beispiel, wie sich
die Ethnologie im Schulumfeld der
Öffentlichkeit präsentiert; sie zeigen auch,
welche theoretischen Konzepte in die Praxis

einfliessen, wo Lücken bestehen und
sollen nicht zuletzt zur Debatte über die

25



DOSSIER

Relevanz und Konsequenz der Theorie
für eine mögliche anthropologische Praxis
einladen: Agathe Lopez präsentiert mit
«ethnokids», ein Projekt, das unter der
Leitung von Frédéric de Goldschmidt und
Chantal Deltenre-De Bruycker in der
Tradition einer «Ethnologie des Alltags»
sowie einer Stadtanthropologie à la Gérard
Althabe steht. Das Projekt «Interkulturelle
Kompetenz in der Schule», basiert auf der
Dritt-Kultur-Perspektive nach Gudykunst
u.a. (1977), für das die Projektleiterinnen
2003 mit einem Innovationspreis des
deutschen Instituts für Erwachsenenbildung
ausgezeichnet wurden. Margaret Kaufmann

wiederum bezieht sich in ihrer
Arbeit im Integrationsprojekt «Mama lernt
Deutsch» auf ethnopsychoanalytische
Ansätze sowie auf die Cultural Studies.

Das Dossiers skizziert demnach den
breiten Rahmen einer möglichen
«Schulethnologie». Jeder der Beiträge hat in der
Redaktion Diskussionen ausgelöst. Man
sah die Theorie nur oberflächlich präsentiert,

die Ethnologie nicht disziplingerecht
repräsentiert und - vornehmlich - den
Kulturbegriff nur ungenügend reflektiert.
Zugleich verweisen die Beiträge gerade
in ihrer Vielfalt der theoretischen Ansätze
und der impliziten oder expliziten
Konzeptionen von Kultur darauf, wie wichtig
der Dialog der Ethnologie mit «ihren
Praktikern» ausserhalb der Akademie ist
und unterstreichen damit die Forderung
Josts nach einer Öffnung der akademischen

Ethnologie. Das Dossier soll in
diesem Sinne nicht zuletzt als Einladung zu
einer Diskussion darüber dienen, was die
Ethnologie und was Ethnologinnen in der
Theorie und Praxis von Schule und Erziehung

tun könn(t)en.
Bei der Vorbereitung sind wir auf

zahlreiche weitere Studien gestossen. Auch
wenn sie an dieser Stelle nicht präsentiert
werden können, so zeigen sie doch das
Potential und die Dynamik des
«Forschungsfeldes Schule» deutlich machen:
Die südafrikanische Anthropologin Denise
Newnham arbeitet an einer Studie über
Integration und Ausschluss von
Schulkindern mit Migrationshintergrund im
Wallis; Severino E. Ngoenha (Universität
Lausanne) arbeitet an dem Projekt «assi-

milationnisme et multiculturalisme: Les

enjeux de l'éducation en Afrique Australe»
(Leitung Gérard Berthoud); unser eigenes
Projekt über «multikulturelle Schulen in
Bern West» steht kurz vor dem Abschluss.
Auch auf der Ebene der «angewandten
Anthropologie» ist in der Schweiz einiges
im Gang: In Neuchätel haben Studierende
des Ethnologischen Seminars im vergangenen

Jahr in den öffentlichen Schulen
der Stadt verschiedene Unterrichtseinheiten

gestaltet. Dieses Projekt unter
Leitung von Ellen Hertz ist von Seiten der
Schulen auf starkes Interesse gestossen
und «wartet» auf eine Weiterführung.
Kurse wie die im Artikel von Margaret
Kaufmann beschriebenen «Mama lernt
Deutsch» werden in verschiedenen Städten

der Schweiz - zum Teil unter
ethnologischer Leitung - durchgeführt. Eine
Schule im Kanton Waadt nimmt bereits
an dem von Lopez präsentierten Projekt
«ethnokids» teil. All dies, und vieles mehr,
sind Zeichen, dass sich etwas «bewegt».
Wir hoffen, mit dem vorliegenden Dossier
den Blick auf ein (noch) marginales Feld
der schweizerischen Ethnologie zu lenken
und all jene in und ausserhalb der Seg

anzusprechen, die sich mit der
sozialanthropologischen Theorie und Praxis im
Bereich der Schule beschäftigen.

(Literaturliste auf Seite 33-34)

26



DOSSIER

Ecole - société - globalisation
Introduction

Kathrin Oester et Elke-Nicole Kappus

L'idée de consacrer un dossier de Tsan-

tsa sur la thématique de l'école fut lancée
voici un an; elle était motivée par les
expériences faites au cours d'un projet de
recherche ethnographique sur l'école dans
le cadre de la formation des enseignant-e-s
à Berne1. La question de l'apport de

l'ethnologie à ce domaine, dominé par la
sociologie de l'éducation et les sciences
de l'éducation, se pose souvent, et tout
particulièrement dans le cas des «écoles
multiculturelles»2 des sociétés urbaines
d'aujourd'hui, marquées par la globalisation

et la migration.
Au cours des années 1960 dans l'espace

germanophone, la sociologie de
l'éducation s'est concentrée intensivement sur
la variable de la classe sociale comme
paramètre déterminant la réussite scolaire

des élèves; pour sa part, dans le peu
d'études dédiées aux écoles de «sa

propre» société, l'ethnologie s'est concentrée

principalement sur le conflit entre «majorité»

et «minorités ethniques». Les deux
perspectives - classe ou culture en tant
que facteur de différence - n'ont à ce jour
presque jamais été prises en compte
simultanément. Dans leurs études
qualitatives, les ethnologues ont tendance à se
focaliser sur le concept de la différence
(ethno)culturelle et risquent ainsi de perdre

de vue la dimension de classe. A
l'inverse, de nombreuses études sociologiques

quantitatives sont explicitement
ou implicitement «aveugles à la question

de la culture et de l'histoire»; souvent,
elles se limitent à relever la différence
entre «étrangers» et «autochtones» sans
prendre en compte dans leurs résultats la
durée de séjour, le statut exact des

migrants, l'histoire des groupes minoritaires,
ou leur définition ethnique auto- et hétéro-
attribuée. De leur coté, de nombreuses
études anthropologiques, aveugles au
facteur de classe, ne s'intéressent qu'à la
façon dont la différence culturelle est prise
en compte, contribuant ainsi directement
à alimenter le reproche qu'elles véhiculent

un concept essentialiste de la culture,
reproche qui leur est notamment adressé

par les sociologues de l'éducation3. Ce
malaise est-il le reflet d'une sorte de

«partage des tâches», insatisfaisant mais
néanmoins nécessaire, entre les recherches

quantitatives et qualitatives? Il est vrai
que l'appartenance à une classe sociale

peut être déterminée par des méthodes
quantitatives, alors que tel n'est pas le cas
de la définition ethnique auto- et hétéro-
attribuée, ainsi que de l'histoire des minorités.

Plutôt que de se «partager le travail»,
il vaudrait donc mieux apprendre à se
connaître et collaborer de façon systématique.

La «pédagogie interculturelle» occupe
une position intéressante en ce qui concerne

cette question de la culture et de la
classe sociale. Développée dans et pour
la pratique, elle vise à réformer l'école et à

la rendre capable de faire face à la «société

1 «Ecoles multiculturelles
à Berne Ouest. Une étude
sur la situation énoncée
et réelle de l'éducation
interculturelle» (titre
provisoire). Le projet se
terminera à fin de l'année
2005 (direction: Kathrin
Oester, collaboratrices
scientifiques: Elke-Nicole
Kappus, Ursula Fiechter,
étudiant-e-s de la formation

des enseignant-e-s:
Ursula Arnaldi, Willy
Kohler, Catrin Maler,
Helen Rytz).

2 Le concept «multicultu-
rel» n'est pas utilisé ici
dans le sens d'un idéal
social auquel il faudrait
tendre, mais désigne la
composition démographique

d'une école et d'une
société marquées par la
migration.

3 Pour un résumé des
débats, voir entre autres
Isabell Diehm et Frank-
Olaf Radtke (1999:59-69).
A certains endroits, le
conflit autour du concept
de culture s'est
entretemps tellement durci
que le simple fait de
l'utiliser est associé à une
démarche essentialiste et
est devenu tabou, ce qui
bloque toute occasion
d'en discuter ouvertement.

27



DOSSIER

multiculturelle». Une «pédagogie pour les

étrangers», liée à un réflexe assimilatio-
niste, a émergé dans les années 1960 au
sein de la pédagogie et des sciences de
l'éducation (germanophones). Puis, dans
les années 1970 et 1980, s'est développée
une «pédagogie interculturelle», qui a

essayé de dépasser la démarche assimila-
tioniste par le concept de culture, ce qui lui
a cependant valu d'être critiquée comme
essentialiste; l'ethnologie a également
participé à son développement et à son
organisation. De nos jours, cette pédagogie
interculturelle évolue vers une «pédagogie
de la pluralité», comme la définit Annedo-
re Prengel (1995). Cette approche, résumée

par la notion de diversity management,
conceptualise les différences en tant
qu'hétérogénéité et essaie d'éviter l'idée de
déficit (lié aux migrations). L'«apparte-
nance culturelle» ne constitue ainsi plus
qu'une différence parmi d'autres, et le

concept de culture (un facteur de
différenciation parmi d'autres) semble dès lors
moins déterminant. La «culture» n'est plus
considérée comme un «roc immuable»,
un héritage collectif, mais est conceptualisée

comme cultural heritage, à savoir un
héritage individuel négociable et
transformable, qui peut se fondre avec d'autres
attributs dans des identités hybrides.

Lorsque la culture devient une affaire
privée4, un tel glissement comporte
paradoxalement l'avantage d'atténuer très
fortement le conflit entre la sociologie de
l'éducation, axée sur les classes sociales, et
l'ethnologie de l'éducation, axée sur la
culture. Car lorsque l'appartenance sociale

ou la provenance culturelle ne sont plus
que des «attributs» de l'individu - au
même titre que le style de vie ou la confession

-, elles perdent leur enjeu sociopoli-
tique.

Dans le monde francophone, Pierre
Bourdieu et Jean-Claude Passeron ont
proposé une autre mise en perspective
des concepts de culture et de classe sociale.

Dans leur ouvrage intitulé L'illusion de

l'égalité des chances (Bourdieu et Passeron
1971), ils démontrent que l'usage restreint
des concepts de classe et de culture n'a
pas de sens et ils préfèrent les associer à la

notion plus flexible de «capital social et
culturel» des élèves et des enseignants,
qui prend en compte les rapports de pouvoir

et la reproduction des inégalités.
Mais au-delà de l'accent différent mis

sur la classe sociale ou la culture en tant
que marqueur de différence, sur quelles
traditions se base la recherche ethnologique

sur l'école?
Pour analyser la création et la fonction

des institutions publiques, l'anthropologie
politique a développé des concepts
intéressants qui peuvent être utilisés dans la
recherche comparative sur l'école. Du côté
de l'anthropologie culturelle, les études
sur l'enculturation ont permis, en raison
des comparaisons qu'elles établissent, une
meilleure compréhension des processus
de socialisation. L'anthropologie sociale
a quant à elle développé des concepts
pour expliquer la production sociale et la

reproduction rituelle d'institutions telles

que l'école dans l'Etat national et dans
les sociétés complexes de façon générale.
Enfin, les débats théoriques autour du
changement social ont influencé la recherche

sur la migration; les réformes pédagogiques,

notamment en Grande-Bretagne,
ont intégré les résultats d'études en
«ethnologie de la communication» (Street
2004: 1). L'influence la plus marquante
est néanmoins celle de la méthode
ethnographique, telle qu'elle est appliquée dans

l'ouvrage classique d'ethnographie scolaire

de Paul Willis, Learning to Labour (1977),

ainsi que dans celui de Lois Weis, Between

Two Worlds (1985). Ces deux études sont
issues du Centre for Contemporary Cultural

Studies (Cccs), créé dans les années
1960 à Birmingham, et sont ancrées dans
le nouveau paradigme de recherche des
cultural studies. Parmi les concepts
centraux développés dans cette approche, on
retiendra l'idée que la méthode
ethnographique doit se mettre au service d'une
«écriture de l'histoire par le bas». Il ne
s'agit pas d'analyser l'école du point de

vue «du corps enseignant, de l'administration

scolaire, de la production de
matériel pédadogique et des autorités
scolaires, mais plutôt de la perspective de

sa communauté, ses "clients", à savoir les

4 Cette tendance est
notée, entre autres, par
Zygmunt Bauman dans
son article «Moderne und
Ambivalenz» (1992).



élèves, les parents et le quartier dans
lequel elle est située», selon les termes de
Gita Steiner-Khamsi (1992: 79). La
perspective d'une «histoire par le bas» est

pleine de promesses, en particulier pour
qui s'intéresse aux minorités dont l'histoire

n'a jamais figuré dans aucun manuel
et dont les voix sont restées muettes dans

l'espace public, les débats sur la politique
scolaire par exemple.

Malgré ces concepts théoriques et
méthodologiques, il est difficile de repérer
le fil rouge qui relie les diverses approches
et qui puisse fonder une «recherche
anthropologique sur l'école» spécifique5.
C'est probablement dans Y anthropology of
education états-unienne qu'apparaît le plus
distinctement un tel canon scientifique
avec son profil propre et sa tradition. Dans
les années 1930 et 1940, ce courant s'est

principalement intéressé aux questions
de socialisation et d'enculturation, puis
aux différenciations intra-nationales selon
la race, la classe sociale et l'ethnicité. La
recherche sur la transmission intra- et
interpsychique de schémas culturels,
fortement basée sur la tradition des études
issues du courant culture and personality,
ainsi que sur la psychologie de Erik
Erikson, ont également inspiré les
premiers travaux de George et Louise Spind-
ler, les deux «fondateurs» de Yanthropology

of education (voir à ce sujet l'anthologie
Fifty Years of Anthropology and Education

1950-2000, publiée en 2000).
Avec le Council on Anthropology and

Education (Cae) fondé en 1968, la revue
Anthropology & Education Quarterly publiée
dès 1973, ainsi que les panels et conférences

régulièrement organisés par l'American

Anthropological Association (Aaa),
Y anthropology of education a atteint dans
le monde anglophone la taille critique et
l'institutionnalisation nécessaires pour
obtenir une identité propre en tant que sous-
discipline.

Dans son article au présent dossier,
Bradley Levinson attire à juste titre notre
attention sur le fait que Y anthropology of
education états-unienne n'a pas réussi à

entamer un dialogue fructueux avec la
sociologie de l'éducation et les sciences

de l'éducation. Selon Robert Funnel et
Richard Smith (1981), il n'a pas été
possible, jusque dans les années 1980, de
formuler un lien clair entre l'identité
personnelle, la culture et les normes
institutionnelles. Au lieu de placer la question
du conflit et du pouvoir institutionnel au
centre de l'analyse, Yanthropology of
education s'est tout au plus contentée de
compléter les études sur l'enculturation et les
recherches comparatives en éducation
avec d'une part des questions liées à la
formation dans les pays du Sud, inspirées

par l'anthropologie du développement,

et d'autre part avec l'analyse de

l'intégration et de l'exclusion des minorités

culturelles dans les «pays développés»,

sous l'aspect de la reproduction et de
la transmission culturelle.

Cependant, l'analyse des écoles multi-
culturelles dans les sociétés globalisées
- dans lesquelles la tension entre le local et
le global est particulièrement présente - ne

peut négliger l'articulation entre culture,
pouvoir institutionnel et identité. Pour
les ethnologues, ces écoles constituent
justement un espace privilégié pour étudier
les questions «classiques» de leur
discipline, relatives à la construction et à la
reproduction sociales, dans le contexte de
la mondialisation (voir Bourdieu 1989:
10). C'est sur la base de cette prémisse
que nous allons ici chercher à esquisser un
cadre à une «anthropologie de l'école».

Le rôle de l'école publique dans la
construction de la nation est quasiment
incontesté. Sa tâche consiste en effet à

préparer les écoliers et écolières à la vie
sociale, par la transmission de connaissances

de base, ainsi que par l'apprentissage

des compétences d'écriture et de
lecture. Grâce à une formation scolaire
partagée, les élèves deviennent les membres

d'une communauté de culture et de
langue et par là candidats à une «citoyenneté

morale légitimée», indépendamment
de toute différence sociale et/ou culturelle

(Szporluk 1998:17). Dans un certain
sens, cette construction de la communauté

constitue la condition de base pour la
deuxième tâche de l'école: la sélection des
élèves selon un standard de formation.

5 Pour la Grande-Bretagne,

Brian Street déplore
aussi l'absence d'une
anthropology ofeducation: «In
Britain anthropologists
have historically paid less

attention to education
[...] there is no one
"anthropology of education",
only different traditions
over time and in space
shaped by local practices»
(Street 2004: 1).



DOSSIER

Lorsque la réussite scolaire conditionne
la formation ultérieure, l'école acquiert

un rôle important dans la répartition des

positions sociales, ainsi que dans la
possibilité de mobilité sociale. Comme le
démontrent de nombreuses études en
sociologie de l'éducation, elle participe
par là, d'une façon déterminante, à la
reproduction des inégalités sociales. L'école

semble ainsi être une des institutions
capables de concilier les tensions de
stratification sociale en créant une communauté

par l'éducation où les individus
sont différenciés selon le critère du niveau
de formation. En raison de cette fonction
ambivalente, l'école a toujours représenté
un instrument fondamental à la nation

building et Ernest Gellner qualifie le
monopole éducationnel de l'Etat comme
étant «beaucoup plus important et
central» que celui de la violence légitime
(1991: 56sqq.).

Dans les sociétés globalisées actuelles,
l'ambivalence et la double fonction inté-
grative et sélective du système éducatif
se présentent de façon nouvelle. Alors
que le marché du travail place les

migrants dans les rangs inférieurs de la
société6 (Hoffmann-Nowotny 1973), l'image

de «l'étranger sans formation» fait
converger la «culture», le «statut social» et
la «classe sociale». Alors que la «formation»

a toujours été le moteur d'une ascension

sociale souhaitée pour les membres
de la nation, cette démarche implique,
pour les migrants, l'assimilation que
présente Charles Taylor (1993) comme un
«péché capital» contre l'idéal d'authenticité

culturelle et d'identité nationale. Alors

que «culture» a toujours été comprise
comme synonyme de «formation» dans
la société ethno-nationale, les deux termes
sont parfois antagonistes dans la société

globalisée: aussi longtemps que les langue
et culture «autres» ne font pas partie des

normes de formation à l'aide desquelles
les écoles sélectionnent et, ainsi, recrutent
les membres de la société, les connaissances

culturelles de «l'étranger» restent
inutilisables pour l'ascension sociale. Une
anthropologie de l'école peut fournir dans

ce contexte des pistes intéressantes pour
répondre à la question de savoir comment

culture, formation, identité et origine
interagissent dans la construction d'une
«appartenance morale légitime» dans les
sociétés actuelles.

Malgré son «fondement national», le

système de formation est aussi devenu
partie prenante du processus de globalisation.

Au vu des marchés globalisés et
d'une mise en réseau internationale de

plus en plus poussée, la stricte reproduction

du «national» apparaît impossible et

dépassée (voir Mannitz 2002: 5sqq.).
Depuis toujours, l'école fonctionne comme
«a crucial interface of communication
between the generations and between the

public and the private» (ibid.), ou bien
comme relais entre le passé et le présent,
ainsi qu'entre la famille et la société (Lévi-
Strauss 1975). Mais la question se pose
de plus en plus de savoir à quelle société
elle doit à présent préparer les écoliers et
écolières: voilà qui incite à définir quel
savoir elle doit transmettre, quelle forme
d'espace public elle doit produire, quels
standards de participation sociale elle doit
offrir. Selon Lévi-Strauss, la crise de l'école

est aussi le reflet du dilemme de la
civilisation et d'une société qui «perd de plus
en plus le sens de son fonctionnement»
dans un monde de marchandises et de
marchés de plus en plus impossibles à

appréhender dans leur ensemble (ibid.).
Dans ce contexte, la recherche anthropologique

sur l'école offre des perspectives
intéressantes sur la redéfinition du rapport
entre sphères publique et privée7, entre
société civile et Etat, ainsi que sur la question

de la production et de la reproduction
du savoir et du pouvoir dans la société

scientifique globale.
Lorsque le savoir se spécialise de plus

en plus, il semble logique que le paysage
de la formation se différencie également
davantage. L'individualisation des
parcours de vie et de formation apparaît
- ainsi que le suggèrent certains discours,
notamment sur les «écoles multicultu-
relles» - comme une solution à opposer au
nivellement du savoir qui diminue la
capacité de concurrence des individus et
des groupes sociaux. Néanmoins, lorsque
le débat porte sur le monopole de formation

de l'Etat, la question se pose forcé-

6 La situation est tout
autre dans le cas des

«migrants qualifiés». Cette
figure est en effet quasiment

absente du discours
autour sur les «écoles
multiculturelles», où
domine l'image d'un étranger

non formé - image
qui influence souvent
l'attitude envers les

migrants quel que soit leur
niveau de formation réel.

7 Un aspect important du
débat est de savoir quelles

appartenances sociales

sont à la base des «identités

publiques» et par
quelle «culture publique»
la société se définit.

30



ment de savoir qui «forme» la société dans

un paysage de formation de plus en plus
différencié selon des critères économiques,
ou alors quelle institution remplace l'école

comme lieu de socialisation, qui «prend
en charge» son rôle d'instance principale
de construction et d'intégration sociale.

De nombreux débats théoriques sur la
(re)nationalisation et la globalisation de
la société se répercutent directement dans
les écoles des sociétés globalisées. Plus
nous nous sommes intéressées à cette
thématique, plus l'école nous est apparue
comme un lieu privilégié pour la théorie
et la pratique ethnologiques. De même,
les théories actuelles de l'anthropologie
sociale semblent se prêter parfaitement à

la recherche sur l'école. Au cours de nos
recherches, nous avons rencontré de
nombreuses adaptations ou traductions de

concepts anthropologiques dans des
disciplines comme la sociologie de
l'éducation, la pédagogie ou les sciences de
l'éducation. Nous avons également
rencontré des ethnologues travaillant pour
les projets de recherche dans les instituts
de ces mêmes disciplines. Nous avons
enfin parcouru des articles et des ouvrages
intéressants, mais nous n'avons pas trouvé,

dans le contexte européen, une
véritable «anthropologie de l'école» qui traite
des questions résumées ici.

C'est pourquoi nous avons résolu de

mettre sur pied, par le biais de ce dossier,

un forum destiné aux ethnologues qui
travaillent dans et sur les écoles. Nous
voulions en savoir davantage sur les
contextes théoriques, pratiques et
institutionnels dans lesquels ils et elles conduisent

leurs recherches et quelle définition
d'une anthropologie de l'école pourrait
en émerger. Au lieu de solliciter exclusivement

des expert-e-s, nous avons préféré
lancer un appel à contributions en français,

en allemand et en anglais, avec la

plus large diffusion possible auprès des

instituts, des réseaux personnels et sur
internet.

Comme résultat de cette «expérience»,
nous avons reçu des articles, que nous
avons ensuite sélectionnés, de Suisse,
d'Autriche, d'Allemagne, de France et des

Etats-Unis, relatifs à des recherches et des

projets dans des écoles de divers pays
(France métropolitaien et île de la
Réunion, Suisse, Mexique, Allemagne, Etats-
Unis) qui peuvent tous être placés dans le
cadre de la «glocalisation» esquissé plus
haut.

Bradley Levinson présente l'histoire
de Yanthropology ofeducation états-unienne.
Avec la devise «too much culture, not
enough politics» et en se référant entre
autres à ses propres travaux sur les secun-
darias (écoles secondaires) au Mexique,
l'auteur critique le fait que cette discipline
privilégie les questions de la «diversity»,
ce qui a pour conséquence de faire largement

oublier la fonction de l'école dans le
domaine de la construction de la communauté

et de la société. Il présente les
nouvelles recherches en citizenship education

comme un développement possible et
prometteur. Ceci l'amène notamment à

s'interroger sur le rapport entre «civic
culture» et «ethno-national culture» dans
les débats actuels sur la citoyenneté, ainsi

que sur le rôle des écoles dans la
transmission de cette citoyenneté.

Melanie Bush, dans un article explicitement

engagé, s'inscrit dans les diversity
studies classiques de Yanthropology of education.

Sa contribution, intitulée «Social
norms, racial narratives and the mission of
the public éducation», met le doigt sur
les limites des modèles scolaires intégratifs
dans une société marquée par la stratification

sociale et la ségrégation spatiale.
Selon l'auteure, les écoles aux Etats-Unis
reproduisent dans ce contexte les valeurs
dominantes de la société des Wasp, et
donc aussi la discrimination sociale des
autres groupes de la population, en dépit
des mesures en vue de Yequal opportunity.
Le texte pose ainsi la question de savoir
dans quelle mesure l'école peut être actrice

du changement social, un postulat qui
est implicitement à la base de nombreux
projets, tant de Yanthropology of education

que des réformes éducatives dans le
monde entier.

Les articles d'ISABELLE Streissler et de
Barbara Waldis démontrent qu'il n'est
pas indispensable de faire un choix exclusif

entre les deux approches (celle des



DOSSIER

community studies d'une part, et celle des

diversity studies de l'autre), mais qu'au
contraire la recherche ethnographique sur
l'école permet de sonder les nuances entre
différence et égalité. Streissler démontre
comment le discours égalitaire thématisé

par Levinson dans les secundarias au
Mexique est enrichi, voire même remplacé,

dans les classes préparatoires à

l'université (preparatorias), par des pratiques
tout autres qui font partie d'un «hidden
curriculum» favorisant l'inégalité Waldis,
dans sa recherche sur la citoyenneté et la
citizenship education à la Réunion, présente

les implications de l'opposition culture
versus politique, et multiculturalité versus
universalisme républicain, dans le contexte

post-colonial du département d'outremer.

Son texte nous rend attentifs aux
dangers «de la cécité à la culture» déjà
évoquée des discours républicains, uni-
versalistes ou «civilisateurs», et rappelle
que la politique ne peut pas davantage
se concevoir sans la culture que la culture
sans la politique. A partir des stratégies
discursives d'enseignant-e-s, l'article
montre qu'il est possible de dépasser
l'opposition entre spécificité culturelle et
universalisme républicain, et invite ainsi
d'une certaine façon, comme la contribution

de Levinson, à repenser la relation
entre «ethnie» et «civic culture».

Michaela Heid, par contre, aborde les
débats autour des termes de «community»
et «diversity» d'une façon tout à fait
différente: elle analyse la classe en tant que
«monde vécu» que les jeunes s'approprient

grâce à une manière spécifique de

gérer le temps et l'espace, et qui diffère
nettement de celle des enseignants et des
adultes. Dans cet article, plus encore que
dans les autres, la méthode ethnographique

est thématisée et présentée comme
«contribution spécifique» de l'ethnologie
à la recherche sur l'école.

La deuxième partie du dossier présente
des projets initiés et/ou conduits par

des ethnologues dans les domaines de
l'école et de la formation. Ils sont le reflet
de la discussion actuelle sur les chances et
les défis de la recherche appliquée et de la

popularisation de l'ethnologie, dont le

savoir autour de l'organisation sociale et

politique de la pluralité culturelle est de

plus en plus traité comme une «compétence

sociale de base», dans le cadre d'une
idéologie du multiculturalisme et de la
globalisation.

La question de la possibilité, de la
nécessité, ainsi que des dangers de la
popularisation du savoir anthropologique
est thématisée par Susanne Jost avec
l'exemple de l'ethnologie de musées qui a

déjà franchi ce pas vers le «grand public».
Son texte est un véritable plaidoyer pour
que l'ethnologie réponde à la popularité
contemporaine des thèmes ethnologiques,
qu'elle sorte du monde académique pour
s'adresser à un public plus large et également

qu'elle comble le «vide dans le

programme» scolaire, vide qui se fait sentir à

la suite de la globalisation et de la migration.

Les contributions d'Agathe Lopez,
de Ursula Bertels et Sabine Eylert, ainsi

que de Margrit Kaufmann fournissent
des exemples de la présence de l'ethnologie

dans le cadre scolaire. Elles montrent
aussi quels concepts théoriques sont intégrés

dans la pratique, où se situent des
lacunes et invitent finalement au débat
sur la pertinence des théories, et leurs
conséquences, pour la pratique
anthropologique. Avec «Ethnokids», dirigé par
Chantai Deltenre-De Bruycker et Frédéric
de Goldschmidt, Lopez présente un projet
dans la tradition d'une «ethnologie du
quotidien» et d'une anthropologie urbaine
façon Gérard Althabe. Le projet «Compétence

interculturelle à l'école» de Bertels
et Eylert se base sur la «perspective de la
tierce culture» de Gudykunst et al. (1977),

pour laquelle les responsables du projet
ont reçu en 2003 un prix de l'innovation
de l'Institut allemand pour la formation
des adultes. Kaufmann, quant à elle, se
base dans son travail relatif au projet
d'intégration «Maman apprend l'allemand»
sur des concepts ethno-psychanalytiques
et sur les cultural studies.

Le dossier esquisse ainsi le cadre d'une
«ethnologie de l'école». Chacune des
contributions a généré de vives discussions

dans le comité de rédaction. Parfois
la théorie a été jugée trop superficielle,
parfois le texte ne rendait pas adéquate-

32



DOSSIER

ment compte de l'ethnologie en tant que
discipline, mais surtout la réflexion sur
le concept de culture était jugée insuffisante.

En même temps, par la diversité
de leurs approches théoriques et des
conceptions implicites et explicites qu'ils
véhiculent sur la culture, ces articles montrent

à quel point le dialogue de l'ethnologie

avec ses «praticiens» en dehors du
monde académique est important. Ils
soulignent ainsi la demande de Jost pour une
ouverture de l'ethnologie académique.
Dans ce sens, le dossier se veut une invitation

au débat sur ce que peuvent et
pourraient faire l'ethnologie et les ethnologues
dans la théorie et la pratique de l'école et
de l'éducation.

Pendant la préparation du dossier,
nous sommes tombées sur de nombreux
projets qui n'ont pas pu être présentés ici
mais qui témoignent du potentiel et du
dynamisme de ce domaine de recherche.

L'anthropologue sud-africaine Denise
Newnham étudie l'intégration et l'exclusion

des enfants issus de la migration en
Valais. Severino Ngoenha (Université de
Lausanne) travaille au projet «Assimila-
tionnisme et multiculturalisme: les enjeux
de l'éducation en Afrique australe», sous
la direction Gérald Berthoud. Quant à

nous, nous terminons actuellement notre
projet sur les «écoles multiculturelles à

Berne Ouest». Par ailleurs, dans le
domaine de 1'«ethnologie appliquée», des
démarches intéressantes se déroulent
également en Suisse. A Neuchâtel, des étu-
diant-e-s de l'Institut d'ethnologie ont
réalisé diverses séquences d'enseignement
pour les écoles publiques de la ville; ce

projet, sous la direction de Ellen Hertz, a

été accueilli avec grand intérêt par les écoles

et attend d'être poursuivi. Des cours
semblables à ceux de «Maman apprend
l'allemand» décrits par Kaufmann sont
proposés dans différentes villes de Suisse

- en partie sous la direction d'un-e ethnologue.

Et une école du canton de Vaud
participe déjà au projet «Ethnokids»
présenté par Lopez. Tout cela est le signe que
les choses bougent, et la liste de tels projets

pourrait encore être allongée. Nous
espérons que ce dossier permettra de

diriger les regards sur un domaine (en¬

core) marginal de l'ethnologie suisse et
d'atteindre toutes les personnes, à l'intérieur

et à l'extérieur de la Société Suisse

d'Ethnologie, qui se préoccupent de la
théorie et de la pratique socio-anthropo-
logique dans le domaine de l'école.

(Traduction de l'allemand: Florence Boisse-

nin)

Literatur
Baumann Gerd, Werner Schiffauer, Riva

Kastoryano und Steven Vertovec (ed.)
2002. Civic Enculturation: Nation State, School,

and Ethnic Difference in Four European
Countries. Oxford, New York: Berghan.

Bauman Zygmunt
1992. «Moderne und Ambivalenz», in: Uli

Bielefeld (Hg.), Das Eigene und das
Fremde. Neuer Rassismus in der alten Welt?
S. 23-49. Hamburg: Junius.

Böttcher Wolfgang und Klaus Klemm
2000. «Das Bildungswesen und die Repro¬

duktion von herkunftsbedingter
Benachteiligung», in: Bernd Frommelt, Klaus
Klemm, Ernst Rösner und Klaus J.

Tillmann (Hg.), Schule am Ausgang des 20.

Jahrhunderts. Gesellschaftliche Ungleichheit,
Modernisierung und Steuerungsprobleme
im Prozess der Schulentwicklung, S. 11-44.

Weinheim, München: Juventa.
Bourdieu Pierre und Jean-Claude Passeron
1971. Die Illusion der Chancengleichheit. Stuttgart:

Klett.
Bourdieu Pierre
1989. Satz und Gegensatz. Über die Verantwortung

des Intellektuellen. Berlin: Wagenbach.
Diehm Isabell
1999. «"Doing ethnicity": unintended effects of

intercultural education». European Conference:

Lifelong Learning Inside and Outside
Schools, Bremen, 25 - 27 Februar 1999: 8.

Diehm Isabell und Frank-Olaf Radtke
1999. Erziehung und Migration. Eine Entführung.

Stuttgart, Berlin, Köln: W. Kohlhammer.
Fiechter Ursula und Elke-Nicole Kappus
in Druck. «Soziale Ungleichheit und kulturel¬

le Differenz. Zur Rolle der Sprache im
Schulalltag», in: Soziale Ungleichheit und
kulturelle Unterschiede, dgs-Konferenzak-
ten: München.

33



DOSSIER

Funnel Robert und Richard Smith
1981. «Search for a theory of cultural trans¬

mission in an anthropology of education:

notes on Spindler and Gearing».
Anthropology & Education Quarterly
(Berkeley) 12(4): 275-300.

Gellner Ernest
1991. Nationalismus und Moderne. Berlin:

Rotbuch.
Gomolla Mechthild und Frank-Olaf Radtke
2000. «Mechanismen institutioneller Diskri¬

minierung in der Schule», in: Ingrid
Gogolin und Bernhard H. Nauck (Hg.),
Migration, gesellschaftliche Differenzierung
und Bildung, S. 321-341. Opladen: Leske +
Budrich.

Gudykunst William B., Mitchell R. Hammer
und Richard L Wiseman

1977. «An analysis of an integrated approach to
cross-cultural training». International Journal

of lntercultural Relations (Tarrytown
NY) 1: 99-109.

Hoffmann-Nowotny Hans-Joachim
1973. Soziologie des Fremdarbeiterproblems. Eine

theoretische und empirische Analyse am

Beispiel der Schweiz. Enke: Stuttgart.
Lévi-Strauss Claude
1975. «Propos retardataires sur l'enfant créa¬

teur». La nouvelle revue des deux mondes

(Paris) Januar: 10-19.

Mannitz Sabine
2002. «Does transnationalisation matter in

nation-state school education? Normative

claims and effective practices in a

German secondary school». Working
paper WPTC-02-15; Transnational
Communities Programme. Economic and
Social Research Council. Online at
www.transcomm.ox.ac.uk/working%20
papers/Mannitz.pdf (20.8.2005)

Prengel Annedore
1995. Pädagogik der Vielfalt.Verschiedenheit und

Gleichberechtigung in Interkultureller,
Feministischer und Integrativer Pädagogik.

Opladen: Leske + Budrich.
Spindler George (Hg.)
2000. Fifty years of anthropology and education

1950-2000. A Spindler Anthology. New
Jersey, London: Mahwah.

Szporluk Roman
1998. «Thoughts about change», in: John Hall

(ed.), The State of the Nation. Ernest Gellner
and the Theory of Nationalism, S. 23-39.

Cambridge: Cambridge University Press.

Steiner-Khamsi Gita
1992. Multikulturelle Bildungspolitik in der Post¬

moderne. Opladen: Leske + Budrich.
Street Brian
2004. «Thoughts on anthropology and educa¬

tion». Anthropology Today (London) 20:
1-2.

Taylor Charles
1993. Multikulturalismus und die Politik der

Anerkennung. Frankfurt/M.: Fischer
Weis Lois
1985. Between two Worlds. Black Students in an

Urban Communitiy College. Boston, London,

etc.: Routledge & Kegan Paul.
Willis Paul
1977. Learning to Labour. How Working Class

Kids Get Working Class Jobs. New York:
Columbia University Press.

34


	Schule, Nation, Migration : Einführung = Ecole, société, globalisation : introduction

