
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 9 (2004)

Artikel: Menschen im Zentrum der Welt : ein Bild-Essay über die Suche nach
dem "Land ohne Übel"

Autor: Zingg, Irène

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007467

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007467
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Menschen im Zentrum
der Welt

Ein Bild-Essay über die Suche nach dem «Land ohne Übel »

Irène Zingg

«Das Andere der eigenen Kultur, dem wir im Fremden

begegnen, bildet die Herausforderung, die den Horizont
der eigenen Lebensweise transzendiert und für andere

Möglichkeiten die Existenz öffnet, die eigene Lebensweise aber

auch in Frage stellt.» (Berg 1995: 7)

Als «Menschen des Zentrums der Erde» bezeichnen

sie sich: die Paî-Tavyterâ, eine Untergruppe der
Guarani, die im Norden Ostparaguays und im
angrenzenden Süden Brasliens lebt. Ihre Gemeinschaft
wird von starken Spannungen heimgesucht und hohe
Selbstmordziffern dezimieren ihre Reihen. Ist der
Verlust der kulturellen Identität oder das ökologische
Desaster Auslöser dafür? Erklärungsversuche dieser
Art greifen zu kurz, denn verantwortlich für diesen
Zustand sind zu einem Grossteil eine belastende
Grundsituation und ein gestörtes Gleichgewicht. Die
Bilder dieses Essays zeugen vom Bruch, in dem die Fat
zwischen dem Festhalten an Traditionen einerseits
und dem Einbruch der Modernität andererseits leben.
Sie zeugen aber auch von der Kostbarkeit des Augenblicks,

fern jeder Eile.
Bis Anfang des zwanzigsten Jahrhunderts konnte

die indigene Gruppe der Paî-Tavyterâ ihre Lebensform

als Brandrodungsfeldbauern in weiten
Streusiedlungen aufrecht erhalten. In der Folge wurde

jedoch die einst extensiv genutzte Landzone von
zahlreichen Grossgrundbesitzern besiedelt und ihr
ursprüngliches Habitat, das Paî retâ1, parzelliert. Der
damit einsetzende Kampf der Paî um territoriale
Rechte war eng verknüpft mit der Forderung nach
einer selbst bestimmten Entwicklung. Um sich einen
eigenständigen Platz innerhalb der paraguayischen
Gesellschaft zu sichern, bemühen sie sich, sowohl
spezifisch kulturelle Formen beizubehalten wie auch
Elemente von aussen aufzunehmen und in das eigene
Weltbild zu integrieren. Dass dieser Versuch nicht
reibungslos verläuft, zeigen Spannungen und Krisen,
von denen die Dorfgemeinschaften, die sogenannten
«Orte des Seins», heute heimgesucht werden. Es macht
sich eine Disharmonie bemerkbar, die ihren Ursprung
sowohl in einer brüchigen wirtschaftlichen Lage als
auch in den traditionellen sozialen, politischen und
religiös-rituellen Institutionen hat.

Seit jeher zeichnen sich die «Menschen im Zentrum
der Erde» durch eine enorme Widerstandskraft aus,
die auf der Fähigkeit zur Selbstregulierung innerhalb
der Gemeinschaft basiert. Ein Aspekt dieser Eigenschaft

zeigt sich in der spirituellen Suche nach dem
«Land ohne Übel». Bereits der deutsche Ethnologe
Curt Unkel (Nimuendajü)2 begleitete Anfang des

zwanzigsten Jahrhunderts die verschiedenen Wande-

14 4



rungen unterschiedlicher Guaranf-Gruppen auf der
mystischen Suche nach dem «Land ohne Schlechtes».

Das Grundvertrauen, dass die Götter die Erde in
wohlwollender Absicht für die Menschen erschaffen
haben, ist auch heute noch stark verankert und gibt
der Gemeinschaft den Mut zum Kämpfen. Denn die

Rückgewinnung ihres ursprünglichen Siedlungsgebietes

bleibt ein zentrales Anliegen und gleichzeitig gilt
es, ein Gleichgewicht zu finden zwischen Tradition
und Transformation.

Wie wichtig die Verbindung mit der spirituellen
Ebene für die Paî-Tavyterà ist, versinnbildlichen die
Altargegenstände. So symbolisiert die Kürbisrassel
mbaraka die Weisheit oder das Wissen mbn'e knaa. In
traditionellen Dörfern besitzt noch jeder erwachsene

Mann seine Rassel, um die gesungenen Tänze und
Gebete zu begleiten und in den sogenannt «anderen
Bewusstseinszustand» zu gelangen. Der rituelle
Stampfresonator - takuapu - wird demgegenüber
ausschliesslich von den Frauen verwendet.

Ein Beispiel tief verwurzelter Traditionen besteht in
der Knabeninitiation mitä pepy. Es ist das wichtigste
Fest bei den Paî und findet - wenn überhaupt noch -
nur alle vier bis fünf Jahre statt. Um die Knaben in die
Welt der Erwachsenen einzuführen, wird ihnen während

Wochen Wissen über Religion und Riten vermittelt.

Während der Initiationsfeier überreichen ihnen die
Väter den apyka, einen aus Zedernholz geschnitzten
Hocker, als Symbol für die Inkarnation, für das «Sitz-
nehmen-der-Seele». Bei den südlichen Gruppen der
Paî wird diese Initiationszeremonie seit mehr als einem
halben Jahrhundert nicht mehr durchgeführt, ebenso

wenig wie andere religiöse Feste oder weltliche Anlässe.

Auch hinsichtlich der Ausübung des Kunsthandwerks

bestehen innerhalb der einzelnen Dorfgemeinschaften

grosse Unterschiede: Die Herstellung des

yrupê, eines aus ScJtilfrohr in aufwändiger Flechtarbeit
gefertigten Siebes, kann zu den von Massenprodukten
verdrängten Objekten gezählt werden. Wie andere
Korbwaren wird es ausschliesslich von Männerhand
gefertigt. Die siebähnliche Schale wird u.a. für die
Zubereitung des heiligen Maisbieres, der chicha,
verwendet. Dieses gesegnete, schwach fermentierte
Getränk aus Mais, Maniok oder Zuckerrohr wird - im
Zusammenhang mit den schwindenden Festen - in
vielen Haushalten nur noch selten hergestellt, obwohl
dessen Zubereitung mit viel Ansehen verbunden wäre.
Ein Grund dafür mag in der veränderten Subsistenz-
wirtschaft liegen oder in der nicht zuletzt durch äussere

Faktoren bedingten, abnehmenden Vielfalt der
Feldprodukte. So ist etwa die heilige Pflanze des weissen

Mais in seiner reinen Form nur noch in gewissen

Gebieten vorhanden, obwohl sie einen unabdingbaren
Bestandteil der chicha während des mitä pepy darstellt.
Der Verlust des traditionellen Wissens beschleunigt die
Transformation und schwächt das kulturelle
Selbstwertgefühl der Paî.

Der Fokus dieses Bildessays ist auf die unterschiedlichen

Lebenswelten der Paî-Tavyterà im Übergang
zum 21. Jahrhundert gerichtet und zeigt sowohl Familien,

die sich stark in traditionellen Normen bewegen,
als auch Gruppen, die sich in einem Prozess des
Umbruchs befinden und zu einem wesentlichen Teil von
äusseren Einflüssen bestimmt werden. Die
zusammengetragenen Eindrücke sind die Summe verschiedener

Sichtwinkel, Erfahrungen und Gefühle. Die
gezeigte Vielfalt der «Menschen im Zentrum der Welt»
führt zum Einzelindividuum zurück und symbolisiert

damit nicht nur den Blick auf ein fremde Gesellschaft,

sondern auch denjenigen auf das eigene Ich.
Entstanden sind die Fotografien während eines

einjährigen Forschungsaufenthaltes bei den südlichen
Pfli-Gruppen in der Region Capitän Bado, Paraguay.
Erst gegen Ende des Feldforschungsaufenthaltes
entstand der Gedanke, die Bilder einer breiten
Öffentlichkeit zugänglich zu machen. Sie waren Teil der
Ausstellung kyhape jehexapyre («was sich aus der
Hängematte sehen lässt»), die im Juni 2000 im
Kulturzentrum Manzana de la Rivera in Asuncion gezeigt
wurde.

(Fortsetzung von Seite 162)

145



Mbaraka miri- die heilige Kürbisrassel



Tempiäpo yma - Kunsthandwerk



Apyka - Symbol für das «Sitz nehmen der Seele»



Mba'e Mbarangatu - der Altar der heiligen Dinge





Yrupe - Fertiges Produkt



Kunakarai Elisa - Reflexionen



Merino - Transformationen

Kyhape jehexapyre - was sich aus der Hängematte sehen lässt



Die chicha der Kinder



Kanguî- Herstellung des Maisbieres









Alane rembi'u: paraiso poty - blühendes Paradies: typisches Gericht mit Bohnen,Reis und Maniok



Bicicleta àri- unterwegs auf Rädern



Teko ambue - Das «neue Sein»



I
Literatur
Berg Eberhard und Martin Fuchs (Hg.)
1995. Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise der ethnographi¬

schen Repräsentation. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Cadogan Leön
1962. «Aporte a la Etnografi'a de los Guarani del Amambâi,

Alto Ypané». Revista de Antropologia (Säo Paulo) 10(1-
2): 43-91.

1968. «Nane Ramöi Jusû Papa Nengareté. Canto ritual de
Nuestro Abuelo Grande (el Creador)». Suplemento
Antropolôgico de la Revista del Ateneo Paraguayo
(Asuncion) 3(1-2): 425-450.

Grünberg Friedl
1995. Auf der Suche nach dem Land ohne Übel. Die Welt der

Guarani-Indianer Südamerikas. Wuppertal: Peter
Hammer.

Melia Bartomeu, Georg und Friedl Grünberg
1976. Los Pai-Tavyterä: Etnografi'a del Paraguay Contemporäneo.

Asuncion: CEADUC.
Nimuendaju Unkel Curt
1914. «Die Sagen von der Erschaffung und Vernichtung der

Welt als Grundlage der Religion der Apapocüva-
Guaranf». Zeitschriftfür Ethnologie (Berlin) 46:284-403.

Wicker Hans-Rudolf
1982. Mbyd, Pai-Tavyterä und Chiripd in Ostparaguay. Zur

Guaram-Sammlung von Adolf-Niklaus Schuster. Bern:
Bernisches Historisches Museum.

Zingg Irène
2003. Ani renembotavy - stell dich nicht dumm. Aufivachsen

im Spannungsfeld zwischen Tradition und Transformation.
Zum Beispiel die Kinder in Piraymi, Ostparaguay. Bern:
Universität Bern (unveröffentlichte Lizentiatsarbeit).

Elektronische Quellen:

www.dgeec.gov.py/censo_indigena (Resultados preli-
minares del censo 2002)

www.quanta.net.py /userweb / sai/ paitavytera.htm

Autorin
Irène Zingg, lic.phil. Ethnologin. Feldforschung

von Juli 1999 bis Juni 2000 in einer indigenen Gemeinschaft

der Pai-Tavyterä in der Region Capitdn Bado,

Paraguay. Autodidaktin in Fotografie, verschiedene
Einzel- und Gruppenausstellungen im In- und
Ausland, Konzeption des audio-visuellen Konzertes Vision

Musical América Latina.
Badhausstrasse 45, 2503 Biel-Bienne
irene_zingg@bluewin.ch

1 Das traditionelle
Siedlungsgebiet ist nach dem
Glauben der Paî von der
Schöpferfigur nande ru
geschaffen worden. Die
Begrenzungen entsprechen

naturräumlichen
Einschnitten. Innerhalb
dieses Territoriums befinden

sich die «Orte des
Seins», die je 20 bis 60
Familien einschliessen.

2 Curt Unkel (1833-1945)
wurde vom Volk der Apa-
pokiiva aufgenommen
und bekam von diesem
den Seelennamen Nimuendaju

zugesprochen.
Anhand der grossen Mythen
zeigte Nimuendaju die bis
anhin unbekannte
Bedeutungswelt der Guarani
auf.

162


	Menschen im Zentrum der Welt : ein Bild-Essay über die Suche nach dem "Land ohne Übel"

