Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera

d'etnologia
Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 7 (2002)

Artikel: Les communautés mapuche de la province de Neuquén (Argentine) :
pour une approche de la cohésion sociale par le don maussien

Autor: Kradolfer, Sabine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007448

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1 Région ot j'ai séjourné
entre 1996 et 1997, grace a
une Bourse de jeunes
chercheurs du Fond na-
tional suisse de la re-
cherche scientifique
(ENS).

Les communautés mapuche
de la province de Neuquén

(Argentine)

Pour une approche de la cohésion sociale par

le don maussien

Sabine Kradolfer

La problématique de ma recherche
porte sur 'étude du lien social et des
formes de dons réciproques (au sens de
Mauss) qui assurent la cohésion interne
des communautés mapuche de la provin-
ce de Neuquén en Argentine. Ces commu-
nautés m’ont toutefois semblé difficiles a
identifier au premier abord, a la fois en
raison de la dispersion de leur habitat,
car rien dans leur organisation spatiale
ne suggere la présence de localités:
hameaux, villages ou villes, pas de rues,
pas d’alignement de maisons, pas de place
centrale, etc.; mais encore, parce que les
structures politiques semblent complete-
ment désarticulées et que le pouvoir est
éclaté au sein des petites unités que sont
les groupes domestiques. Malgré cela,
elles fonctionnent comme une référence
culturelle par excellence pour les Mapu-
che, ce qui m’est clairement apparu au
cours du terrain que j'ai réalisé entre 1995
et 1998 dans les communautés du nord
de la province de Neuquén en Argentinel,
lorsque les personnes interrogées définis-
saient leur culture: «El verdadero Mapuche

TSANTSA 7.2002

tiene que vivir en comunidad» («Le vrai
Mapuche doit vivre en communauté»).
Par contre, j’ai été tres surprise par les
réponses obtenues a la question directe
et un peu naive: «Comment pouvez-vous
définir une communauté?», puisque ce
terme fait appel pour les Mapuche a une
définition implicite: «Es una familia | Es
algo que ahora no existe mds | Es cuando los
Mapuche luchan todos juntos [ etc.» («Cest
une famille / C’est quelque chose qui
n’existe plus maintenant / C’est quand
les Mapuche luttent tous ensemble /
etc.»).

La résistance est I'une des caractéris-
tiques principales des Mapuche, qui se
sont battus contre de nombreux ennemis:
d’abord les Incas qu’ils étaient en train
de repousser au moment de l’arrivée des
premiers conquistadores sur le sol améri-
cain, ensuite ces derniers et finalement
les Etats chilien et argentin qui furent
créés au début du XIXe siecle. Méme si les
Mapuche ont dii se soumettre depuis 1880
aux lois chiliennes et argentines, ils conti-
nuent a lutter pour leur indépendance.



Aujourd’hui, grace au développement des
nouvelles technologies, il est facile de
suivre quotidiennement, sur leurs sites
internet, la lutte qu’ils poursuivent des
deux cotés de la Cordillere des Andes:
occupation de terres ou revendications
des territoires ancestraux qui sont actuel-
lement exploités par de grandes entrepri-
ses multinationales (industries miniéres,
pétrolieres, hydroélectriques, etc.); appels
a l'indépendance politique, au droit de
pratiquer la médecine traditionnelle, au
droit a la scolarisation bilingue, etc. Quant
aux moyens mis en ceuvre pour se faire
entendre, ils peuvent aller de la simple
négociation avec les autorités locales ou
étatiques a l'affrontement violent, en
passant par toute la gamme des pratiques
de désobéissance civile. Cette capacité de
résistance ne s’exprime cependant jamais
de maniere individuelle, mais toujours
sous forme collective ou communautai-
re, chaque groupe domestique ou chaque
famille revendiquant son appartenance a
une unité plus grande basée sur la paren-
té et dans certains cas sur l'ethnie. Les

Mapuche d’Argentine appellent leur for-
me de regroupement tribu, agrupacion ou
reserva (en espagnol), termes qui sont peu
a peu remplacés par celui de comunidad
(en espagnol) ou de lov (en langue mapu-
che) a la suite des revendications indi-
genes des dernieres décennies.

En Argentine, un fort mouvement
migratoire en direction des villes a eu lieu
dans le dernier tiers du XXe siecle (Chiri-
co et al. 1998: 24-25) en raison du manque
chronique de travail dans les zones rura-
les. L'une des conséquences de ce phéno-
meéne sur la société mapuche est que la
majorité de sa population est désormais
établie dans les villes. L'étude des commu-
nautés se révele cependant nécessaire
pour comprendre cette culture, puis-
qu’elles fonctionnent comme référent
culturel par excellence du mode de vie
considéré comme «authentiquement»
mapuche, tant pour les Mapuche que
pour les Blancs. De nombreuses familles
citadines (60% selon l'enquéte de Chirico
et al. 1998: 32) maintiennent des liens
étroits avec leurs communautés d’origine

Araucarias, Vallée du
Hualcupen, Nord de la
province de Neuquén,
Argentine.

© S. Kradolfer, 1998.

141



Chevriers et troupeau
dans un habitat d’été.
Nord de la province de
Neuquén, Argentine.

© S. Kradolfer, 1996.

142

par des visites durant les périodes de
vacances ou en accueillant les membres de
leurs familles lorsqu’ils sont en dépla-
cement dans les villes pour diverses rai-
sons (vente de bétail, achats de biens de
consommation durables, funérailles,
démarches administratives, etc.).

J'ai souvent entendu des jeunes Mapu-
che urbains essayer de convaincre les
membres de leur famille établis dans les
communautés de s’opposer farouchement
au modele hégémonique des Blancs. Ils
leur demandaient de refuser en bloc le

TSANTSA 7.2002

travail salarié, la télévision, la voiture, la
propriété individuelle, 1’électricité, 1'eau
courante, le recours a la langue espagnole,
I'école, I'hopital, le port du pantalon pour
les femmes, etc., au nom des «vraies»
valeurs transmises par leurs ajeuls qui
étaient chasseurs-cueilleurs ou éleveurs,
vivaient en partageant tous leurs biens
entre eux, parlaient le mapudungun (la
langue mapuche), apprenaient par imita-
tion de leurs parents, avaient recours au
machi (chaman) pour se soigner, vivaient
dans des maisons de brique crue ou de
pierre qu’ils construisaient eux-mémes
- voire parfois dans des tentes en peaux
de cheval - et portaient les habits qu’ils
fabriquaient sur leurs métiers a tisser.
Cette «recherche nostalgique des origines»
explique certainement de nombreux
projets de «réappropriation culturelle»
— pour reprendre les termes des jeunes
citadins — comme la pratique du pallin
(sorte de jeu de hockey sur terre), des
ateliers pour 'apprentissage du mapudun-
qun, la restauration de certaines cérémo-
nies traditionnelles (Nguillatun: rituel
annuel ou bisannuel de fertilité; catan
cahuin: cérémonie durant laquelle on perce
les oreilles des fillettes) qui ont lieu depuis
plusieurs années en ville ou dans des
communautés qui acceptent de collabo-
rer avec des organisations urbaines
mapuche.

Le fait que les communautés rurales
soient «I"“arriere” terre, le point d’ancrage
subjectif» pour reprendre les termes
d’Arrue (1992: 173) des Mapuche partis a
la ville, n’explique cependant pas com-
ment cette forme d’organisation politique
particuliére a permis a la société mapuche
de résister activement (jusqu’en 1880) et
passivement (depuis lors) a I’ennemi, a
la colonisation, a I'acculturation, etc. J'ai
donc cherché a identifier les éléments qui
assurent le lien social et la stabilité des
relations au sein des communautés.

La «trame» de la société mapuche est
évidemment donnée par le systeme de
parenté qui détermine la place de chacun
- de maniere automatique, permanente et
involontaire (dans les relations de consan-
guinité) ou volontaire (dans les relations
d’affinité) - a I'intérieur de I'organisation



sociale. Mais, contrairement a Faron
(1961), je pense que la parenté ne suffit
pas a expliquer le fonctionnement des
communautés. En effet, les relations socia-
les y sont trés changeantes et elles varient
fortement dans le temps entre des per-
sonnes situées a la méme distance dans le
systeme de parenté. Une analyse synchro-
nique ne permet pas de comprendre toute
la complexité des relations qui unissent les
personnes. Par exemple, dans une famille
de cingq freres, trois d’entre eux peuvent
collaborer occasionnellement, deux quoti-
diennement et deux autres s'éviter osten-
siblement. Cependant, en adoptant une
approche diachronique, on se rendra faci-
lement compte qu'il y a un certain nombre
de relations types allant de la coopéra-
tion a I'évitement? et que les acteurs impli-
qués dans ces relations les modifient
constamment. Ainsi, a quelques jours d’in-
tervalle, deux freres peuvent se quereller
et interrompre leur collaboration, mais
immédiatement apres reprendre des acti-
vités d’entraide avec d’autres freres. L'élé-
ment qui explique cette dynamique est,
selon moi, le systéme des dons et contre-
dons. En effet, la dynamique du systeme,
qui ne peut étre percue que dans la durée,
masque et permet de manipuler le syste-
me de parenté en fonction de chaque
moment particulier et méme, pourrait-on
dire, en fonction de chaque interlocuteur.

C’est donc a l'aide de la théorie du
don de Marcel Mauss (1991) que j’ai
cherché a comprendre comment les deux
formes de regroupement que sont le
groupe domestique (rancho) local et la
communauté (lov) s’articulent et se struc-
turent. Mon hypothese est que le lien
social repose sur des séries d’échanges
réciproques a différents niveaux, depuis le
groupe domestique jusqu’a la commu-
nauté, et cela, tant au quotidien que pen-
dant les rituels. ]’analyse les mécanismes
interindividuels de coopération au sein
du groupe domestique qui obéissent aux
regles de la parenté, ainsi que les réseaux
tissés entre ces différentes unités par les
dons réciproques qui peuvent étre de
nature positive (dons de biens et services)
ou négative (vols, sorcellerie) et qui tous
contribuent a leur manieére au maintien

TSANTSA 7.2002

et a la reproduction des communautés.
Les personnes qui participent a ces circuits
de dons cherchent a se différencier des
Blancs, ce qui m’incite a analyser les
réseaux de dons comme des marqueurs
identitaires plus pertinents et finalement
plus déterminants que la langue, la
religion ou le territoire (Kradolfer 2002).
Toute personne, méme si elle est liée
définitivement a sa famille, conserve une
grande indépendance et une importante
liberté de choix quant aux partenaires
privilégiés avec lesquels elle va collaborer

2 Ce terme rappelle déli-
bérément la «relation
d’évitement» décrivant
en parenté la relation
institutionnelle entre
deux parents qui consiste
a s’éviter — par oppo-
sition a la «relation a
plaisanterie» (Ghasarian
1996: 190-195).

Araucarias, Vallée du

Hualcupen, Nord de la
province de Neuquén,

Argentine.

© S. Kradolfer, 1998.




Chevriers et troupeau
dans un habitat d’été.
Nord de la province de
Neuquén, Argentine.

© S. Kradolfer, 1996.

144

au cours de sa vie. Les différentes prati-
ques de collaboration et de solidarité
peuvent lier les personnes durant toute
leur existence, mais elles peuvent aussi
étre éphémeres et méme se transformer
en relations d’évitement en cas de désac-
cord entre les partenaires. Ainsi, paralle-
lement a une situation structurelle et
statique imposée par le systeme de paren-
té, chaque Mapuche (re)construit son
réseau de relations sociales de maniére
changeante, en fonction de ses aspirations
ou de ses besoins momentanés.

C’est cette grande plasticité de la so-
ciété mapuche qui provoque souvent chez
I'observateur extérieur une impression
d’anarchie. Cependant, je pense qu'il faut
la qualifier et reprendre 1"expression bien
connue «d’anarchie ordonnée» qu'Evans-
Pritchard (1978: 211) utilise au sujet de
I'organisation sociale des Nuer. La caté-
gorie du don nous offre la possibilité
d’appréhender dans toute leur comple-
xité les phénomenes qui pourraient
paraftre contradictoires et justement

TSANTSA 7.2002

«anarchiques» parce que le don permet
de comprendre comment les comporte-
ments peuvent étre a la fois individuels et
collectifs, libres et obligatoires, gratuits et
intéressés, laissant une large place au jeu
des relations interpersonnelles et aux
contextes dans lesquels ils s’inserent.

Références citées

ARRUE Michele

1992. Comment peut-on étre Mapuche? Continui-
té et adaptation des Mapuche du Chili. These
de doctorat. Université de Paris VIII:
Saint-Denis. Etudes hispam'ques et latino-
américaines (Jean-Paul Duviols, direc-
teur).

CHIrRICO Domingo, Maria SuppriCiCH, Ada

MARQUAT, Silvia ECHAVARRI

1998. «Los migrantes mapuches en Neuquén
Capital». Pentukun (Temuco, Chili) 9: 11-
38.



EVANS-PRITCHARD Edward Evan

1978. Les Nuer. Description des modes de vie et des
institutions politiques d'un peuple nilotique.
Paris: Gallimard.

FARON Louis C.

1961. Mapuche Social Structure: Institutional
Reintegration in a Patrilineal Society of
Central Chile. Urbana: The University of
Illinois Press.

GHASARIAN Christian

1996. Introduction a I'étude de la parenté. Paris:
Seuil.

KRADOLFER Sabine

2002. «De la importancia del don como funda-
mento para las relaciones sociales en las
comunidades mapuche de Argentina».
Scripta Ethnologica (Buenos Aires) XXIIL

Mauss Marcel

1991 (1950). «Essai sur le don. Forme et raison
de l"’échange dans les sociétés
archaiques», in: Sociologie et anthropologie,
p. 145-279. Paris: PUFR.

Auteure

Sabine Kradolfer est assistante a I'Ins-
titut d’anthropologie et de sociologie de
I'Université de Lausanne. Elle est actuel-
lement en train de terminer la rédaction
de sa these de doctorat sur I'organisation
sociale des communautés mapuche
d’Argentine.

Adresse: Institut d’anthropologie et de
sociologie, BFSH2, CH-1015 Lausanne.
Tél. ++41/21/692 31 87. E-mail:
Sabine KradolferMorales@ias.unil.ch

Araucarias, Vallée du
Hualcupen, Nord de la
province de Neuquén,
Argentine.

© S. Kradolfer, 1998.




	Les communautés mapuche de la province de Neuquén (Argentine) : pour une approche de la cohésion sociale par le don maussien

