
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 7 (2002)

Artikel: Les communautés mapuche de la province de Neuquén (Argentine) :
pour une approche de la cohésion sociale par le don maussien

Autor: Kradolfer, Sabine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les communautés mapuche
de la province de Neuquén
(Argentine)

Pour une approche de la cohésion sociale par
le don maussien

Sabine Kradolfer

1 Région où j'ai séjourné
entre 1996 et 1997, grâce à

une Bourse de jeunes
chercheurs du Fond
national suisse de la
recherche scientifique
(FNS).

La problématique de ma recherche

porte sur l'étude du lien social et des
formes de dons réciproques (au sens de
Mauss) qui assurent la cohésion interne
des communautés mapuche de la province

de Neuquén en Argentine. Ces communautés

m'ont toutefois semblé difficiles à

identifier au premier abord, à la fois en
raison de la dispersion de leur habitat,
car rien dans leur organisation spatiale
ne suggère la présence de localités:
hameaux, villages ou villes, pas de rues,
pas d'alignement de maisons, pas de place
centrale, etc.; mais encore, parce que les

structures politiques semblent complètement

désarticulées et que le pouvoir est
éclaté au sein des petites unités que sont
les groupes domestiques. Malgré cela,
elles fonctionnent comme une référence
culturelle par excellence pour les Mapuche,

ce qui m'est clairement apparu au
cours du terrain que j'ai réalisé entre 1995

et 1998 dans les communautés du nord
de la province de Neuquén en Argentine1,
lorsque les personnes interrogées définissaient

leur culture: «El verändern Mapuche

tiene que vivir en comunidad» («Le vrai
Mapuche doit vivre en communauté»).
Par contre, j'ai été très surprise par les

réponses obtenues à la question directe
et un peu naïve: «Comment pouvez-vous
définir une communauté?», puisque ce

terme fait appel pour les Mapuche à une
définition implicite: «Es una familia / Es

algo que ahora no existe mds / Es cuando los

Mapuche luchan todos juntos / etc.» («C'est
une famille / C'est quelque chose qui
n'existe plus maintenant / C'est quand
les Mapuche luttent tous ensemble /
etc.»).

La résistance est l'une des caractéristiques

principales des Mapuche, qui se

sont battus contre de nombreux ennemis:
d'abord les Incas qu'ils étaient en train
de repousser au moment de l'arrivée des

premiers conquistadores sur le sol américain,

ensuite ces derniers et finalement
les Etats chilien et argentin qui furent
créés au début du XIXe siècle. Même si les

Mapuche ont dû se soumettre depuis 1880

aux lois chiliennes et argentines, ils
continuent à lutter pour leur indépendance.

L4JL



13
Aujourd'hui, grâce au développement des

nouvelles technologies, il est facile de
suivre quotidiennement, sur leurs sites
internet, la lutte qu'ils poursuivent des
deux côtés de la Cordillère des Andes:
occupation de terres ou revendications
des territoires ancestraux qui sont
actuellement exploités par de grandes entreprises

multinationales (industries minières,
pétrolières, hydroélectriques, etc.); appels
à l'indépendance politique, au droit de

pratiquer la médecine traditionnelle, au
droit à la scolarisation bilingue, etc. Quant
aux moyens mis en œuvre pour se faire
entendre, ils peuvent aller de la simple
négociation avec les autorités locales ou
étatiques à l'affrontement violent, en
passant par toute la gamme des pratiques
de désobéissance civile. Cette capacité de
résistance ne s'exprime cependant jamais
de manière individuelle, mais toujours
sous forme collective ou communautaire,

chaque groupe domestique ou chaque
famille revendiquant son appartenance à

une unité plus grande basée sur la parenté
et dans certains cas sur l'ethnie. Les

Mapuche d'Argentine appellent leur forme

de regroupement tribu, agrupaciôn ou
réserva (en espagnol), termes qui sont peu
à peu remplacés par celui de comunidad
(en espagnol) ou de lov (en langue mapuche)

à la suite des revendications
indigènes des dernières décennies.

En Argentine, un fort mouvement
migratoire en direction des villes a eu lieu
dans le dernier tiers du XXe siècle (Chiri-
co et al. 1998: 24-25) en raison du manque
chronique de travail dans les zones rurales.

L'une des conséquences de ce phénomène

sur la société mapuche est que la

majorité de sa population est désormais
établie dans les villes. L'étude des communautés

se révèle cependant nécessaire

pour comprendre cette culture,
puisqu'elles fonctionnent comme réfèrent
culturel par excellence du mode de vie
considéré comme «authentiquement»
mapuche, tant pour les Mapuche que
pour les Blancs. De nombreuses familles
citadines (60% selon l'enquête de Chirico
et al. 1998: 32) maintiennent des liens
étroits avec leurs communautés d'origine

Araucarias, Vallée du

Hualcupen, Nord de la

province de Neuquén,

Argentine.

©S. Kradolfer, 1998.

5« mmm
SI«»iBEsNIiw-•-'f. _ •;

Ml



Chevriers et troupeau
dans un habitat d'été.

Nord de la province de

Neuquén, Argentine.

© S. Kradolfer, 1996.

par des visites durant les périodes de
vacances ou en accueillant les membres de
leurs familles lorsqu'ils sont en
déplacement dans les villes pour diverses
raisons (vente de bétail, achats de biens de
consommation durables, funérailles,
démarches administratives, etc.).

J'ai souvent entendu des jeunes Mapu-
che urbains essayer de convaincre les
membres de leur famille établis dans les
communautés de s'opposer farouchement
au modèle hégémonique des Blancs. Ils
leur demandaient de refuser en bloc le

travail salarié, la télévision, la voiture, la

propriété individuelle, l'électricité, l'eau
courante, le recours à la langue espagnole,
l'école, l'hôpital, le port du pantalon pour
les femmes, etc., au nom des «vraies»
valeurs transmises par leurs aïeuls qui
étaient chasseurs-cueilleurs ou éleveurs,
vivaient en partageant tous leurs biens
entre eux, parlaient le mapudungun (la
langue mapuche), apprenaient par imitation

de leurs parents, avaient recours au
machi (chaman) pour se soigner, vivaient
dans des maisons de brique crue ou de

pierre qu'ils construisaient eux-mêmes

- voire parfois dans des tentes en peaux
de cheval - et portaient les habits qu'ils
fabriquaient sur leurs métiers à tisser.
Cette «recherche nostalgique des origines»
explique certainement de nombreux
projets de «réappropriation culturelle»
- pour reprendre les termes des jeunes
citadins - comme la pratique du pallin
(sorte de jeu de hockey sur terre), des
ateliers pour l'apprentissage du mapudungun,

la restauration de certaines cérémonies

traditionnelles (Nguillatun: rituel
annuel ou bisannuel de fertilité; catan
cahuin: cérémonie durant laquelle on perce
les oreilles des fillettes) qui ont lieu depuis
plusieurs années en ville ou dans des
communautés qui acceptent de collaborer

avec des organisations urbaines
mapuche.

Le fait que les communautés rurales
soient «l'"arrière" terre, le point d'ancrage
subjectif» pour reprendre les termes
d'Arrue (1992:173) des Mapuche partis à

la ville, n'explique cependant pas
comment cette forme d'organisation politique
particulière a permis à la société mapuche
de résister activement (jusqu'en 1880) et
passivement (depuis lors) à l'ennemi, à

la colonisation, à l'acculturation, etc. J'ai
donc cherché à identifier les éléments qui
assurent le lien social et la stabilité des
relations au sein des communautés.

La «trame» de la société mapuche est
évidemment donnée par le système de

parenté qui détermine la place de chacun
- de manière automatique, permanente et
involontaire (dans les relations de
consanguinité) ou volontaire (dans les relations
d'affinité) - à l'intérieur de l'organisation

LU



«3
sociale. Mais, contrairement à Faron
(1961), je pense que la parenté ne suffit
pas à expliquer le fonctionnement des
communautés. En effet, les relations sociales

y sont très changeantes et elles varient
fortement dans le temps entre des
personnes situées à la même distance dans le

système de parenté. Une analyse synchro-
nique ne permet pas de comprendre toute
la complexité des relations qui unissent les

personnes. Par exemple, dans une famille
de cinq frères, trois d'entre eux peuvent
collaborer occasionnellement, deux
quotidiennement et deux autres s'éviter
ostensiblement. Cependant, en adoptant une
approche diachronique, on se rendra
facilement compte qu'il y a un certain nombre
de relations types allant de la coopération

à l'évitement2 et que les acteurs impliqués

dans ces relations les modifient
constamment. Ainsi, à quelques jours
d'intervalle, deux frères peuvent se quereller
et interrompre leur collaboration, mais
immédiatement après reprendre des
activités d'entraide avec d'autres frères. L'élément

qui explique cette dynamique est,
selon moi, le système des dons et contre-
dons. En effet, la dynamique du système,
qui ne peut être perçue que dans la durée,

masque et permet de manipuler le système

de parenté en fonction de chaque
moment particulier et même, pourrait-on
dire, en fonction de chaque interlocuteur.

C'est donc à l'aide de la théorie du
don de Marcel Mauss (1991) que j'ai
cherché à comprendre comment les deux
formes de regroupement que sont le

groupe domestique (rancho) local et la
communauté (lov) s'articulent et se

structurent. Mon hypothèse est que le lien
social repose sur des séries d'échanges
réciproques à différents niveaux, depuis le

groupe domestique jusqu'à la communauté,

et cela, tant au quotidien que
pendant les rituels. J'analyse les mécanismes
interindividuels de coopération au sein
du groupe domestique qui obéissent aux
règles de la parenté, ainsi que les réseaux
tissés entre ces différentes unités par les
dons réciproques qui peuvent être de
nature positive (dons de biens et services)

ou négative (vols, sorcellerie) et qui tous
contribuent à leur manière au maintien

et à la reproduction des communautés.
Les personnes qui participent à ces circuits
de dons cherchent à se différencier des
Blancs, ce qui m'incite à analyser les
réseaux de dons comme des marqueurs
identitaires plus pertinents et finalement
plus déterminants que la langue, la
religion ou le territoire (Kradolfer 2002).
Toute personne, même si elle est liée
définitivement à sa famille, conserve une
grande indépendance et une importante
liberté de choix quant aux partenaires
privilégiés avec lesquels elle va collaborer

2 Ce terme rappelle
délibérément la «relation
d'évitement» décrivant
en parenté la relation
institutionnelle entre
deux parents qui consiste
à s'éviter - par opposition

à la «relation à

plaisanterie» (Ghasarian
1996: 190-195).

Araucarias, Vallée du

Hualcupen, Nord de la

province de Neuquén,

Argentine.

©S. Kradolfer, 1998.

« jfjjf > ||gj| >j, ; - j

143



Chevriers et troupeau
dans un habitat d'été.

Nord de la province de

Neuquén, Argentine.

©S. Kradolfer, 1996.

au cours de sa vie. Les différentes pratiques

de collaboration et de solidarité
peuvent lier les personnes durant toute
leur existence, mais elles peuvent aussi
être éphémères et même se transformer
en relations d'évitement en cas de désaccord

entre les partenaires. Ainsi, parallèlement

à une situation structurelle et
statique imposée par le système de parenté,

chaque Mapuche (re)construit son
réseau de relations sociales de manière
changeante, en fonction de ses aspirations
ou de ses besoins momentanés.

C'est cette grande plasticité de la
société mapuche qui provoque souvent chez

l'observateur extérieur une impression
d'anarchie. Cependant, je pense qu'il faut
la qualifier et reprendre l'expression bien
connue «d'anarchie ordonnée» qu'Evans-
Pritchard (1978: 211) utilise au sujet de

l'organisation sociale des Nuer. La
catégorie du don nous offre la possibilité
d'appréhender dans toute leur complexité

les phénomènes qui pourraient
paraître contradictoires et justement

«anarchiques» parce que le don permet
de comprendre comment les comportements

peuvent être à la fois individuels et
collectifs, libres et obligatoires, gratuits et
intéressés, laissant une large place au jeu
des relations interpersonnelles et aux
contextes dans lesquels ils s'insèrent.

Références citées

Arrue Michèle
1992. Comment peut-on être Mapuche? Continui¬

té et adaptation des Mapuche du Chili. Thèse
de doctorat. Université de Paris VIII:
Saint-Denis. Etudes hispaniques et latino-
américaines (Jean-Paul Duviols, directeur).

Chirico Domingo, Maria Suppicich, Ada
Marquât, Silvia Echavarri
1998. «Los migrantes mapuches en Neuquén

Capital». Pentukun (Temuco, Chili) 9:11-
38.

144



Evans-Pritchard Edward Evan
1978. Les Nuer. Description des modes de vie et des

institutions politiques d'un peuple nilotique.
Paris: Gallimard.

Faron Louis C.

1961. Mapuche Social Structure: Institutional
Reintegration in a Patrilineal Society of
Central Chile. Urbana: The University of
Illinois Press.

Ghasarian Christian
1996. Introduction à l'étude de la parenté. Paris:

Seuil.

Kradolfer Sabine
2002. «De la importancia del don como funda-

mento para las relaciones sociales en las
comunidades mapuche de Argentina».
Scripta Ethnologien (Buenos Aires) XXIII.

Mauss Marcel
1991 (1950). «Essai sur le don. Forme et raison

de l'échange dans les sociétés
archaïques», in: Sociologie et anthropologie,

p. 145-279. Paris: PUF.

Auteure

Sabine Kradolfer est assistante à l'Institut

d'anthropologie et de sociologie de
l'Université de Lausanne. Elle est
actuellement en train de terminer la rédaction
de sa thèse de doctorat sur l'organisation
sociale des communautés mapuche
d'Argentine.

Adresse: Institut d'anthropologie et de

sociologie, BFSH2, CH-1015 Lausanne.
Tél. + + 41/21/692 31 87. E-mail:
Sabine.KradolferMorales@ias.unil.ch

Araucarias, Vallée du

Hualcupen, Nord de la

province de Neuquén,

Argentine.

© S. Kradolfer, 1998.


	Les communautés mapuche de la province de Neuquén (Argentine) : pour une approche de la cohésion sociale par le don maussien

