
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 7 (2002)

Artikel: Négocier avec la tradition : la circulation de dents de baleines au cœur
de la crise fidjienne de mai 2000

Autor: Cretton, Viviane

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007444

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La circulation de dents de baleines au cœur de

la crise fidjienne de mai 2000

Viviane Cretton

A Fidji, la crise nationale qui suivit le

coup d'Etat du 19 mai 20001 a été le
théâtre de «cérémonies traditionnelles»
- comme les appelle la population. En
moins de deux mois, plus de trente
cérémonies impliquant des échanges de dents
de baleines (tabua) ou de kava (yaqona)2 se

sont déroulées dans tout le pays, dans le
but de résoudre la crise. Quel a été le rôle
de ces pratiques cérémonielles dans la
gestion du conflit fidjien? C'est à cette
question que s'adresse mon texte. En
relatant quelques-unes de ces cérémonies
dites traditionnelles qui ont eu lieu durant
mon séjour de recherche3, je soulignerai le

processus dynamique au cœur de la
notion de «tradition» pour déterminer la
spécificité qu'elles ont acquises durant les
événements de l'année 2000 à Fidji.

La tradition à Fidji,
entre continuité et

rupture
Il me faut d'emblée préciser que le

terme «tradition» n'existe pas en tant que
tel dans la langue fidjienne. Les Fidjiens
utilisent les mots «traditional» ou «tradition»

lorsqu'ils parlent en anglais qui est la

langue nationale. Mais lorsqu'ils s'expriment

en fidjien, ils réfèrent aux termes
vakaturaga ou vakavanua pour désigner
des pratiques qualifiées de «traditional»
en anglais. Vakaturaga signifie littéralement

«la voie des chefs» ou «la manière
des chefs»: les offrandes de dents de
baleines respectent la voie des chefs.
Vakavanua se traduit par «la voie de la
terre»: les offrandes de kava honorent la
voie de la terre.

Ceci étant spécifié, «la voie de la terre»
et «la voie des chefs» sont des pratiques
courantes à Fidji et elles sont continuellement

redéfinies dans un mouvement de
recréation du passé dans le présent. D'un

1 Le 19 mai 2000, un
businessman, George
Speight, et six complices
armés se sont introduits
dans le Parlement fidjien.
Ils ont pris en otage,
durant cinquante-six
jours, le Premier Ministre
Mahendra Chaudhry et
plus de trente parlementaires

en train de siéger,
revendiquant un
renversement de pouvoir «au
nom des Fidjiens
indigènes». Dix jours plus
tard, l'armée fidjienne
décida de renverser la
situation. Sous prétexte
de ramener le pays sur la

voie de la «normalité»,
l'armée abolit la constitution

démocratique de
1997 et imposa la loi
martiale sur tout le pays.

2 Piper methysticum. Le
kava est une boisson
traditionnelle dans de
nombreux Etats du Pacifique.

3 J'ai effectué mon terrain
de février 2000 à février
2001 dans le cadre de ma

1 17



Lors des cérémonies de

yaqona, le chef est le

premier à boire la

coupe.

Ci-dessus, Rotu Nloturi-

ki, chef de Moturiki.

© V. Cretton, 2000.

thèse de doctorat sur la
chefferie fidjienne.

4 Fidji est composé de
Fidjiens, Indo-Fidjiens,
Européens, Rotuman,
Chinois, Insulaires du
Pacifique, partiellement
Européens. Selon le
recensement de 1996, il y
a par origine ethnique:
393'575 Fidjiens, 338'818
Indiens et 42'684
«Autres». Les Indiens sont
arrivés à Fidji durant la
colonie (dès 1876) pour
travailler dans les plantations

de canne à sucre,
sur décision de
l'administration coloniale.

côté, ce processus a intégré des valeurs
exogènes, principalement européennes,
pour les redéfinir en tant qu'éléments
indigènes. Comme Jolly (1992a) l'a
montré, les pratiques héritées de la chris-
tianisation, codifiées et légitimées durant
la colonisation, ont incorporé des notions
européennes qui sont aujourd'hui perçues
comme faisant partie de la culture fidjienne.

Les valeurs chrétiennes de paix et de

partage, notamment, sont présentées
comme inhérentes à 1'ethos indigène (Rutz
1987; Toren 1988; Kaplan 1990; Thomas
1992). D'un autre côté, le même processus
a expulsé des facteurs endogènes durant
la christianisation. Ce fut le cas des

guerres tribales et des pratiques liées à

l'ancienne religion (comme le cannibalisme)

qui ne sont plus présentées comme
relevant de «la voie de la terre» ou de «la

voie des chefs».
Dans cette perspective, comment

appréhender les cérémonies traditionnelles

qui se sont déroulées durant la crise

fidjienne de l'année 2000? D'un côté, elles

ont participé à la consolidation d'une

certaine identité fidjienne, à des degrés
divers selon les groupes en présence, et

peuvent se comprendre par un processus
de continuité entre le passé et le présent.
De l'autre, l'affirmation d'une certaine
indigénéité fidjienne a accéléré un processus

de différenciation entre d'une part les
habitants indigènes et les non indigènes4
et, d'autre part, entre divers groupes
fidjiens, selon leurs objectifs. En réalité,
les cérémonies dites traditionnelles qui
ont eu lieu suite au coup d'Etat ont la
plupart du temps permis, comme je vais le

montrer, de contourner les voies légales en
faisant valoir les droits coutumiers.

Vakaturaga, «la voie
des chefs»

En dépit de leur origine incertaine
(Brewster 1937; Roth 1973; Rodgers 1982;
Thomas 1989,1991), les cérémonies impliquant

des échanges de dents de baleines

1 18



(tabua) sont considérées comme étant
reliées aux chefs, vakaturaga. A Fidji, la
tabua est considérée comme «l'offrande
traditionnelle suprême effectuée à l'être le

plus puissant» (Ravuvu 2000:1). Dit
succinctement, les tabua sont généralement
échangées dans le cadre de mariages, de
naissances, de funérailles et d'autres
événements, comme la venue d'un chef ou
d'un personnage important, la construction

d'une maison ou d'une église. Accepter

une tabua signifie accepter le dessein de
la requête. La refuser consiste à refuser
la demande en question. Sahlins (1962)
l'avait déjà noté: la valorisation sociale de
la tabua est telle qu'une demande de

n'importe quelle sorte accompagnant
l'offrande d'une dent de baleine est
difficilement refusée. Aujourd'hui comme hier,
diverses cérémonies peuvent être également

activées pour demander pardon et
réconciliation (i soro) lorsqu'une offense a

été commise. Ces cérémonies ont pour
but de ramener la paix au sein du vanua
(la terre et ses habitants) et d'effacer la
querelle entre les groupes concernés.

Suite au coup d'Etat de mai 2000,
divers échanges de tabua ont été mis en
œuvre pour apporter soutien aux leaders
auto-proclamés ou à l'armée, pour demander

protection ou pour effectuer diverses
prises d'otages, selon la «façon fidjien-
ne»5 de demander quelque chose (kere-
kere). Plusieurs prises d'otages ont été
exécutées selon «la voie de la terre» et «la
voie des chefs». Les propriétaires fonciers
de Monasavu se sont emparé de l'usine
hydroélectrique située sur leurs terres, à

l'intérieur de l'île, par offrande de tabua.

Plusieurs membres de vanua6 ont manifesté

leurs revendications foncières en
s'asseyant au milieu de certaines routes

pour en bloquer l'accès. Différents postes
de contrôle policier ou militaire ont également

été saisis par des villageois qui ont
présenté des dents de baleine aux officiers
présents. Des cérémonies ont également
eu lieu afin de demander pardon aux
autorités et aux chefs pour les offenses

qui avaient été commises (prises d'otages,
violences).

Dans l'ensemble, les échanges de tabua

5 Traduction de la Fijian
way (of life), une expression

insulaire qui vise à

signifier Thabitus fidjien.

6 Compris ici comme le

groupe de parenté le plus
élargi.

Cérémonie de yaqona
lors d'un anniversaire.

Suva, 2000.

© V. Cretton, 2000.

119



7 La Constitution de 1997 ont eu pour résultat de sceller ou de défai-
est la première consti- re des alliances entre les groupes concer-
tution démocratique de r ca-- j
Fid..

1

nés, en respectant la «façon fidjienne» de
négocier l'événement. Dans ce contexte,
les pratiques traditionnelles évoquées se

sont déployées tantôt en stratégie de

guerre, tantôt en stratégie de négociation,
en suivant «la voie de la terre» et «la
manière des chefs». A mon sens, percevoir la
tabua comme un objet créateur de sens et
de hiérarchie (Sahlins 1962; Thomas 1991)

durant l'échange permet de considérer la
société fidjienne dans sa dimension
dynamique, tel un champ dans lequel les

rapports de force et les négociations se

déplacent en fonction des conjonctures.
La situation que je vais maintenant restituer

est, on le verra, pertinente pour illustrer

l'élément performatif au cœur de

l'échange de dents de baleine.

La légitimité de la
«manière des chefs»
versus la voie
constitutionnelle

Dix jours après le coup d'Etat, le
commandant des forces militaires fidjiennes,
Frank Bainimarama, a demandé au Président

de la République Ratu Sir Kamisese
Mara (un chef de haut rang de l'Est Fidji)
d'abdiquer en lui présentant une tabua.

Le chef de l'armée, accompagné d'un
groupe d'officiers, a approché Ratu Mara

pour lui demander de se retirer, selon «la
voie des chefs», vakaturaga. Lui offrant
une tabua, il lui a également demandé
pardon pour cet acte de destitution. Le

président de Fidji a accepté. L'armée a

ensuite aboli la Constitution7 et imposé
la loi martiale sur tout le pays.

Le président de Fidji a été renversé
selon «la voie des chefs». Dès lors, ma
question est la suivante: que ce serait-il
passé si cette présentation de tabua n'avait
pas eu lieu? La destitution du Président de
la République aurait été illégale et considérée

comme une «haute trahison de

l'Etat», selon les termes constitutionnels.
Néanmoins, par l'intermédiaire d'une
présentation de tabua, l'intervention du
commandant de l'armée peut se comprendre
comme la façon fidjienne d'agir, soit une
action comprise, acceptée et légitimée en
référence à la tradition. En m'intéressant à

l'histoire fidjienne, j'ai découvert que les

présentations de tabua étaient courantes
lors des guerres tribales, soit pour déclencher

un conflit, soit pour le résoudre
(Waterhouse 1997; Derrick 1974; Thomas
1991; Sahlins 1962,1991). Dans ce contexte,

le rôle des dents de baleine durant le

conflit de 2000 n'a rien d'exceptionnel, il
s'inscrit dans la continuité de pratiques
héritées du passé. Néanmoins, l'échange
spécifique cité ci-dessus a instauré dans la
situation présente un changement
politique et social, en renversant le Président
de la République, en abolissant la Constitution

démocratique de 1997 et en divisant
la société fidjienne entre des forces civiles
d'un côté et des forces militaires de l'autre.
Dans cette situation particulière, des
références issues du passé ont été réactivées
(la stratégie de guerre historique) alors

que d'autres valeurs référentielles récemment

instaurées (la démocratie) ont été
évincées. Ce renversement peut se percevoir

comme une inversion du processus
qui a institutionnalisé la tradition durant
la colonisation en substituant l'Etat à la
Coutume.

Lorsque les auteurs du coup d'Etat
voulurent présenter une cérémonie de

pardon (matanigasau) aux otages avant de
les libérer, j'ai été impressionnée à ce
moment-là d'apprendre que les preneurs
de pouvoir désiraient offrir une dent de
baleine aux otages pour leur demander
pardon de les avoir séquestrés durant
cinquante-six jours. Lorsque j'ai questionné

une personne de la famille chez qui je
vivais à Suva (la capitale) si elle pensait
que cette cérémonie allait avoir lieu, elle
m'a répondu: «Oui, c'est la culture fidjienne».

Je lui ai alors demandé: «Et ça va
marcher? Les otages vont réellement
pardonner?» Et elle de me rétorquer: «Les

Fidjiens oui, mais les Indiens, non.»
Face à cette réponse, je me suis retrouvée

perplexe, déduisant que la cérémo-

12 0



nie traditionnelle de pardon est dotée d'un
pouvoir certain mais signifiant pour les

Fidjiens uniquement. Toutefois, au cours
des négociations qui se sont poursuivies
entre les rebelles et les autorités, les
demandes traditionnelles de pardon par
les preneurs d'otages fidjiens ont été interdites

par certains représentants de l'Etat,
tels l'armée, la police ou le département
des affaires fidjiennes. Ces refus révèlent
les rapports de force existant entre les
différents groupes impliqués. A mon sens,
les refus de pardon traditionnel démontrent

à la fois les interpénétrations entre
deux systèmes référentiels, l'Etat et la
Coutume, ainsi que les intérêts spécifiques
des divers groupes de respecter l'une ou
l'autre - indépendamment de la question
ethnique8.

Les droits de la terre
versus les procédures
légales de gestion
foncière

En ce qui concerne les pratiques
hétérogènes qui ont été utilisées durant
la crise fidjienne, les présentations de tabua

ont répondu à des objectifs stratégiques.
En effet, différentes actions qui seraient
illégales dans le cadre constitutionnel fid-
jien ont eu lieu par présentation de tabua,

ce qui fut le cas de diverses prises d'otages
et autres violences. Dans cette perspective,
«la voie de la terre» et «la voie des chefs»

se sont substituées, durant le coup d'Etat,
aux pratiques légales en vigueur, et ce

pour obtenir certains buts. En effet, la
stratégie qui consiste à contourner la loi
par l'intermédiaire de pratiques coutu-
mières fonctionne sur le plan de
l'administration foncière depuis des décennies.
Ward (1997) a démontré que l'interpénétration

entre droits fonciers et droits cou-
tumiers débouche sur des actions qui sont,
la plupart du temps, mises en places au
profit des propriétaires fidjiens9 pour
contourner les rigidités du système fon¬

cier. Il relate comment de nombreuses
pratiques coutumières - notamment
kerekere - sont utilisées pour éviter les
procédures formelles du registre foncier. En
fait, selon lui, un montant considérable
de terre indigène est occupée par des non
Fidjiens, suite à des accords coutumiers.
Dans cette perspective, les pratiques dites
traditionnelles, qui se sont déployées telles
des stratégies de guerre et de négociation
durant le coup d'Etat, n'ont rien d'exceptionnel.

Par contre, elles ont confirmé sur
le plan national l'interpénétration qui
existe localement entre droits coutumiers
et droits constitutionnels.

8 Les événements de
l'année 2000 ont été
principalement définis par le
discours dominant en
terme d'ethnicité, Fidjiens
contre Indiens. Réductrice,

cette vision occulte les

dissensions existantes
entre les Fidjiens.

9 Inaliénable, la terre est
essentiellement propriété
des Fidjiens.

Tradition et

indigénéité
La crise fidjienne de Tannée 2000 a en

effet exacerbé les droits coutumiers contre
les droits constitutionnels. Alors que les
institutions étatiques étaient prises en
otage, cette exacerbation a permis de
révéler le pouvoir de «la voie de la terre»
et de «la voie des chefs» qui se sont substituées

aux procédures légales pour diriger
les négociations.

Au-delà de la composante idéologique
des liens existant entre la terre, les habitants

et les chefs, diverses pratiques céré-
monielles qui mettent en scène ces liens
(par offrande de produits de la terre et
d'objets de chefs) ont été activées
localement par les rebelles, les chefs, les
villageois et les militaires, pour négocier les
événements. A mon sens, sur un plan
idéologique et global, ces pratiques ont
fonctionné comme des stratégies de
consolidation de l'indigénéité fidjienne,
laquelle s'est notamment construite sur
l'attachement à la terre des ancêtre et le

respect dû aux chefs. Mais certaines
pratiques cérémonielles ont également
servi à évincer des valeurs considérées

par certains groupes comme étant non
indigènes (Constitution de 1997, démocratie).

Dans cette perspective, «la voie de la
terre» et «la voie des chefs» ont révélé des

_JL2_L_



Offrande de tabua dans

le cadre d'une restitution

d'un couple en son

village. Moturiki.

© V. Cretton, 2000.

stratégies de revendications identitaires
qui furent mises en œuvre par chaque
groupe en fonction de ses objectifs
spécifiques.

La suite de ma recherche me donnera
l'occasion de déterminer plus précisément
le rôle que joue la tradition fidjienne dans
le processus de construction de l'indigé-
néité. Les enjeux autour de cette dernière
trouvent de nombreux antécédents dans la

période coloniale, mais ils s'inscrivent
dans une conjoncture actuelle (mondialisation,

démocratisation, émergence d'une
nouvelle élite de dirigeants «indigènes» et

indo-fidjiens). C'est à l'articulation de ces

confluences (historiques, économiques,
politiques, sociales) que je vais devoir
inscrire la tradition fidjienne, en tant que
constitution symbolique du passé dans le

présent, une re-création continue plutôt
qu'une perpétuation passive ou une
«invention» (Linnekin citée par Jolly 1992b).



Références citées

Brewster A.B.
1937. King of Cannibal Isles: A Tale of Early Life

and Adventure in the Fiji Islands. London:
Hale.

Derrick R.A.
1974 (1946). A History ofFiji. Suva, Fiji: Govern¬

ment Press.

Jolly Margaret
1992a. «Custom and the Way of the Land. Past

and Present in Vanuatu and Fiji». Oceania

(Sydney) 62(4): 330-354.
1992b. «Specters of Inauthenticity». The Contem¬

porary Pacific (Honolulu) 4: 49-72.
Kaplan Martha
1990. «Christianity, People of the Land, and

Chiefs in Fiji», in: John Barker (ed.),
Christianity in Oceania: Ethnographic
Perspectives, p. 127-147. Lanham: University

Press of America.
Ravuvu Asesela
2000. «Fijian Chiefly Ceremonies». Seminar

paper. Institute of Pacific Studies, Suva.
Rodgers Kerry
1982. «Not so Much a Currency - More a Way

of Life». Australian Coin Review January:
46-48.

Roth G.K.
1973. Fijian Way of Life. Melbourne: Oxford

University Press.

Rutz Henri J.

1987. «Capitalizing on Culture: Moral Ironies in
Urban Fiji». Comparative Studies in Society

and History (London) 29: 533-557.
Sahlins Marshall
1962. Moala. Culture and Nature on a Fijian

Island. Ann Arbor: University of Michigan

Press.
1991. «The Return of the Event, Again: With

Reflections on the Beginning of the Great

Fijian War of 1843 to 1855 Between the

Kingdoms of Bau and Rewa», in: Aletta
Biersack (ed.), Clio in Oceania, Toivard a

Historical Anthropology. Washington/
London: Smithsonian Institution Press.

Thomas Nicholas
1989. «Material Culture and Colonial Power:

Ethnological Collecting and the
Establishment of Colonial Rule in Fiji».
Man (London) 24(1): 41-56.

1991. The Entangled Objects, Exchange, Material
Culture, and Colonialism in the Pacific.
Cambridge MA/London: Harvard
University Press.

1992. «The Inversion of Tradition». American
Ethnologist (Washington DC) 19(1): 213-
232.

Toren Christina
1988. «Making the Present, Revealing the Past:

The Mutability and Continuity of Tradition

as Process». Man (London) 23(4):
696-717.

Waterhouse Joseph
1997. The King and People of Fiji. Auckland:

Pasifikia Press.

Ward Gérard
1997.«Land in Fiji», in: Brij V. Lal and Tomasi

Rayalu Vakatora (eds), Fiji in Transition,

p. 247-258. Suva: School of Social and
Economic Development (University of
the South Pacific).

Auteure

Viviane Cretton est assistante à l'Institut

d'anthropologie et de sociologie de
l'Université de Lausanne. Après une
recherche sur les fabricants d'identité dans

une agence de publicité à Montreux, elle a
réalisé un terrain dans les milieux de la

presse locale à Timisoara en Roumanie.
Après un séjour de recherche d'une année
à Fidji, suivi de trois mois à l'Australian
National University à Canberra, elle
travaille actuellement à sa thèse de doctorat

sur la chefferie et l'identité fidjiennes.
Adresse: Institut d'anthropologie et de

sociologie, Université de Lausanne
(UNIL), BFSH2, CH-1015 Lausanne.
E-mail: Viviane.Cretton@ias.unil.ch




	Négocier avec la tradition : la circulation de dents de baleines au cœur de la crise fidjienne de mai 2000

