Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 7 (2002)

Artikel: Négocier avec la tradition : la circulation de dents de baleines au cceur
de la crise fidjienne de mai 2000

Autor: Cretton, Viviane

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007444

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Négocier avec la tradition

La circulation de dents de baleines au coeur de
la crise fidjienne de mai 2000

Viviane Cretton

A Fidji, la crise nationale qui suivit le
coup d’Etat du 19 mai 20001 a été le
théatre de «cérémonies traditionnelles»
— comme les appelle la population. En
moins de deux mois, plus de trente céré-
monies impliquant des échanges de dents
de baleines (tabua) ou de kava (yagona)? se
sont déroulées dans tout le pays, dans le
but de résoudre la crise. Quel a été le role
de ces pratiques cérémonielles dans la
gestion du conflit fidjien? C’est a cette
question que s’adresse mon texte. En
relatant quelques-unes de ces cérémonies
dites traditionnelles qui ont eu lieu durant
mon séjour de recherche3, je soulignerai le
processus dynamique au cceur de la
notion de «tradition» pour déterminer la
spécificité qu’elles ont acquises durant les
événements de 'année 2000 a Fidji.

TSANTSA 7.2002

La tradition a Fidji,
entre continuité et
rupture

Il me faut d’emblée préciser que le
terme «tradition» n’existe pas en tant que
tel dans la langue fidjienne. Les Fidjiens
utilisent les mots «traditional» ou «tradi-
tion» lorsqu’ils parlent en anglais qui est la
langue nationale. Mais lorsqu’ils s’expri-
ment en fidjien, ils réferent aux termes
vakaturaga ou vakavanua pour désigner
des pratiques qualifiées de «traditional»
en anglais. Vakaturaga signifie littérale-
ment «la voie des chefs» ou «la maniere
des chefs»: les offrandes de dents de
baleines respectent la voie des chefs.
Vakavanua se traduit par «la voie de la
terre»: les offrandes de kava honorent la
voie de la terre.

Ceci étant spécifié, «la voie de la terre»
et «la voie des chefs» sont des pratiques
courantes a Fidji et elles sont continuelle-
ment redéfinies dans un mouvement de
recréation du passé dans le présent. D’'un

1 Le 19 mai 2000, un
businessman, George
Speight, et six complices
armés se sont introduits
dans le Parlement fidjien.
Ils ont pris en otage,
durant cinquante-six
jours, le Premier Ministre
Mahendra Chaudhry et
plus de trente parlemen-
taires en train de siéger,
revendiquant un renver-
sement de pouvoir «au
nom des Fidjiens indi-
genes». Dix jours plus
tard, ’armée fidjienne
décida de renverser la
situation. Sous prétexte
de ramener le pays sur la
voie de la «normalité»,
I’armée abolit la consti-
tution démocratique de
1997 et imposa la loi
martiale sur tout le pays.

2 Piper methysticum. Le
kava est une boisson tra-
ditionnelle dans de nom-
breux Etats du Pacifique.

3 J'ai effectué mon terrain
de février 2000 a février
2001 dans le cadre de ma

117



these de doctorat sur la
chefferie fidjienne.

4 Fidji est composé de
Fidjiens, Indo-Fidjiens,
Européens, Rotuman,
Chinois, Insulaires du
Pacifique, partiellement
Européens. Selon le
recensement de 1996, il y
a par origine ethnique:
393’575 Fidjiens, 338’818
Indiens et 42"684 «Au-
tres». Les Indiens sont
arrivés a Fidji durant la
colonie (des 1876) pour
travailler dans les planta-
tions de canne a sucre,
sur décision de "admi-
nistration coloniale.

118

cOté, ce processus a intégré des valeurs
exogenes, principalement européennes,
pour les redéfinir en tant qu’éléments
indigenes. Comme Jolly (1992a) I'a
montré, les pratiques héritées de la chris-
tianisation, codifiées et 1égitimées durant
la colonisation, ont incorporé des notions
européennes qui sont aujourd’hui pergues
comme faisant partie de la culture fidjien-
ne. Les valeurs chrétiennes de paix et de
partage, notamment, sont présentées
comme inhérentes a I'ethos indigene (Rutz
1987; Toren 1988; Kaplan 1990; Thomas
1992). D’un autre coté, le méme processus
a expulsé des facteurs endogenes durant
la christianisation. Ce fut le cas des
guerres tribales et des pratiques liées a
I"ancienne religion (comme le cannibalis-
me) qui ne sont plus présentées comme
relevant de «la voie de la terre» ou de «la
voie des chefs».

Dans cette perspective, comment
appréhender les cérémonies tradition-
nelles qui se sont déroulées durant la crise
fidjienne de I'année 2000? D’un c6té, elles
ont participé a la consolidation d'une

certaine identité fidjienne, a des degrés
divers selon les groupes en présence, et
peuvent se comprendre par un processus
de continuité entre le passé et le présent.
De l'autre, I’affirmation d’une certaine
indigénéité fidjienne a accéléré un proces-
sus de différenciation entre d"une part les
habitants indigenes et les non indigenes*
et, d’autre part, entre divers groupes
fidjiens, selon leurs objectifs. En réalité,
les cérémonies dites traditionnelles qui
ont eu lieu suite au coup d’Etat ont la
plupart du temps permis, comme je vais le
montrer, de contourner les voies légales en
faisant valoir les droits coutumiers.

Vakaturaga, «la voie
des chefs»

En dépit de leur origine incertaine
(Brewster 1937; Roth 1973; Rodgers 1982;
Thomas 1989, 1991), les cérémonies impli-
quant des échanges de dents de baleines

Lors des cérémonies de
yaqona, le chef est le
premier a boire la
coupe.

Ci-dessus, Ratu Moturi-
ki, chef de Moturiki.

© V. Cretton, 2000.



(tabua) sont considérées comme étant
reliées aux chefs, vakaturaga. A Fidji, la
tabua est considérée comme «l’offrande
traditionnelle supréme effectuée a 1’étre le
plus puissant» (Ravuvu 2000: 1). Dit suc-
cinctement, les tabua sont généralement
échangées dans le cadre de mariages, de
naissances, de funérailles et d’autres évé-
nements, comme la venue d’un chef ou
d’un personnage important, la construc-
tion d'une maison ou d'une église. Accep-
ter une tabua signifie accepter le dessein de
la requéte. La refuser consiste a refuser
la demande en question. Sahlins (1962)
I'avait déja noté: la valorisation sociale de
la tabua est telle qu'une demande de
n’‘importe quelle sorte accompagnant
l'offrande d’une dent de baleine est diffi-
cilement refusée. Aujourd’hui comme hier,
diverses cérémonies peuvent étre égale-
ment activées pour demander pardon et
réconciliation (i soro) lorsqu’une offense a
été commise. Ces cérémonies ont pour
but de ramener la paix au sein du vanua
(la terre et ses habitants) et d’effacer la
querelle entre les groupes concernés.

Suite au coup d’Etat de mai 2000,
divers échanges de tabua ont été mis en
ceuvre pour apporter soutien aux leaders
auto-proclamés ou a I'armée, pour deman-
der protection ou pour effectuer diverses
prises d’otages, selon la «fagon fidjien-
ne»® de demander quelque chose (kere-
kere). Plusieurs prises d’otages ont été
exécutées selon «la voie de la terre» et «la
voie des chefs». Les propriétaires fonciers
de Monasavu se sont emparé de 1'usine
hydroélectrique située sur leurs terres, a
I'intérieur de l'ile, par offrande de tabua.
Plusieurs membres de vanua® ont mani-
festé leurs revendications foncieres en
s’asseyant au milieu de certaines routes
pour en bloquer I'acces. Différents postes
de controéle policier ou militaire ont égale-
ment été saisis par des villageois qui ont
présenté des dents de baleine aux officiers
présents. Des cérémonies ont également
eu lieu afin de demander pardon aux
autorités et aux chefs pour les offenses
qui avaient été commises (prises d’otages,
violences).

Dans I'ensemble, les échanges de tabua

Q

5 Traduction de la Fijian
way (of life), une expres-
sion insulaire qui vise a
signifier 'habitus fidjien.

6 Compris ici comme le
groupe de parenté le plus
élargi.

Cérémonie de yaqona
lors d’un anniversaire.
Suva, 2000.

© V. Cretton, 2000.

119



7 La Constitution de 1997
est la premiére consti-
tution démocratique de
Fidji.

120

ont eu pour résultat de sceller ou de défai-
re des alliances entre les groupes concer-
nés, en respectant la «facon fidjienne» de
négocier I"événement. Dans ce contexte,
les pratiques traditionnelles évoquées se
sont déployées tantot en stratégie de
guerre, tantot en stratégie de négociation,
en suivant «la voie de la terre» et «la ma-
niere des chefs». A mon sens, percevoir la
tabua comme un objet créateur de sens et
de hiérarchie (Sahlins 1962; Thomas 1991)
durant I"échange permet de considérer la
société fidjienne dans sa dimension
dynamique, tel un champ dans lequel les
rapports de force et les négociations se
déplacent en fonction des conjonctures.
La situation que je vais maintenant resti-
tuer est, on le verra, pertinente pour illus-
trer 1’élément performatif au cceur de
I’échange de dents de baleine.

La légitimité de la
«maniere des chefs»
versus la voie consti-
tutionnelle

Dix jours apres le coup d’Etat, le com-
mandant des forces militaires fidjiennes,
Frank Bainimarama, a demandé au Prési-
dent de la République Ratu Sir Kamisese
Mara (un chef de haut rang de 1'Est Fidji)
d’abdiquer en lui présentant une tabua.
Le chef de I’armée, accompagné d’un
groupe d’officiers, a approché Ratu Mara
pour lui demander de se retirer, selon «la
voie des chefs», vakaturaga. Lui offrant
une tabua, il lui a également demandé
pardon pour cet acte de destitution. Le
président de Fidji a accepté. L’armée a
ensuite aboli la Constitution” et imposé
la loi martiale sur tout le pays.

Le président de Fidji a été renversé
selon «la voie des chefs». Dés lors, ma
question est la suivante: que ce serait-il
passé si cette présentation de tabua n’avait
pas eu lieu? La destitution du Président de
la République aurait été illégale et consi-
dérée comme une «haute trahison de

TSANTSA 7.2002

I'Etat», selon les termes constitutionnels.
Néanmoins, par l'intermédiaire d'une pré-
sentation de tabua, I'intervention du com-
mandant de I’armée peut se comprendre
comme la fagon fidjienne d’agir, soit une
action comprise, acceptée et légitimée en
référence a la tradition. En m'intéressant a
I'histoire fidjienne, j'ai découvert que les
présentations de tabua étaient courantes
lors des guerres tribales, soit pour déclen-
cher un conflit, soit pour le résoudre
(Waterhouse 1997; Derrick 1974; Thomas
1991; Sahlins 1962, 1991). Dans ce contex-
te, le role des dents de baleine durant le
conflit de 2000 n’a rien d’exceptionnel, il
s’inscrit dans la continuité de pratiques
héritées du passé. Néanmoins, l’échange
spécifique cité ci-dessus a instauré dans la
situation présente un changement poli-
tique et social, en renversant le Président
de la République, en abolissant la Consti-
tution démocratique de 1997 et en divisant
la société fidjienne entre des forces civiles
d’un coté et des forces militaires de l'autre.
Dans cette situation particuliere, des réfé-
rences issues du passé ont été réactivées
(la stratégie de guerre historique) alors
que d’autres valeurs référentielles récem-
ment instaurées (la démocratie) ont été
évincées. Ce renversement peut se perce-
voir comme une inversion du processus
qui a institutionnalisé la tradition durant
la colonisation en substituant I’Etat a la
Coutume.

Lorsque les auteurs du coup d’Etat
voulurent présenter une cérémonie de
pardon (matanigasau) aux otages avant de
les libérer, j’ai été impressionnée a ce
moment-la d’apprendre que les preneurs
de pouvoir désiraient offrir une dent de
baleine aux otages pour leur demander
pardon de les avoir séquestrés durant
cinquante-six jours. Lorsque j'ai question-
né une personne de la famille chez qui je
vivais a Suva (la capitale) si elle pensait
que cette cérémonie allait avoir lieu, elle
m’a répondu: «Oui, ’est la culture fidjien-
ne». Je lui ai alors demandé: «Et ¢a va
marcher? Les otages vont réellement
pardonner?» Et elle de me rétorquer: «Les
Fidjiens oui, mais les Indiens, non.»

Face a cette réponse, je me suis retrou-
vée perplexe, déduisant que la cérémo-



nie traditionnelle de pardon est dotée d'un
pouvoir certain mais signifiant pour les
Fidjiens uniquement. Toutefois, au cours
des négociations qui se sont poursuivies
entre les rebelles et les autorités, les
demandes traditionnelles de pardon par
les preneurs d’otages fidjiens ont été inter-
dites par certains représentants de 1'Etat,
tels I'armée, la police ou le département
des affaires fidjiennes. Ces refus révelent
les rapports de force existant entre les
différents groupes impliqués. A mon sens,
les refus de pardon traditionnel démon-
trent a la fois les interpénétrations entre
deux systemes référentiels, I'Etat et la
Coutume, ainsi que les intéréts spécifiques
des divers groupes de respecter I'une ou
l'autre — indépendamment de la question
ethniques.

Les droits de la terre
versus les procédures
légales de gestion
fonciere

En ce qui concerne les pratiques
hétérogenes qui ont été utilisées durant
la crise fidjienne, les présentations de tabua
ont répondu a des objectifs stratégiques.
En effet, différentes actions qui seraient
illégales dans le cadre constitutionnel fid-
jien ont eu lieu par présentation de tabua,
ce qui fut le cas de diverses prises d’otages
et autres violences. Dans cette perspective,
«la voie de la terre» et «la voie des chefs»
se sont substituées, durant le coup d’Etat,
aux pratiques légales en vigueur, et ce
pour obtenir certains buts. En effet, la
stratégie qui consiste a contourner la loi
par l'intermédiaire de pratiques coutu-
mieres fonctionne sur le plan de I’admi-
nistration fonciere depuis des décennies.
Ward (1997) a démontré que l'interpéné-
tration entre droits fonciers et droits cou-
tumiers débouche sur des actions qui sont,
la plupart du temps, mises en places au
profit des propriétaires fidjiens® pour
contourner les rigidités du systeme fon-

TSANTSA 7.2002

cier. Il relate comment de nombreuses
pratiques coutumiéres — notamment
kerekere — sont utilisées pour éviter les pro-
cédures formelles du registre foncier. En
fait, selon lui, un montant considérable
de terre indigene est occupée par des non
Fidjiens, suite a des accords coutumiers.
Dans cette perspective, les pratiques dites
traditionnelles, qui se sont déployées telles
des stratégies de guerre et de négociation
durant le coup d’Etat, n’ont rien d’excep-
tionnel. Par contre, elles ont confirmé sur
le plan national I'interpénétration qui
existe localement entre droits coutumiers
et droits constitutionnels.

Tradition et
indigénéité

La crise fidjienne de I’année 2000 a en
effet exacerbé les droits coutumiers contre
les droits constitutionnels. Alors que les
institutions étatiques étaient prises en
otage, cette exacerbation a permis de
révéler le pouvoir de «la voie de la terre»
et de «la voie des chefs» qui se sont substi-
tuées aux procédures légales pour diriger
les négociations.

Au-dela de la composante idéologique
des liens existant entre la terre, les habi-
tants et les chefs, diverses pratiques céré-
monielles qui mettent en scéne ces liens
(par offrande de produits de la terre et
d’objets de chefs) ont été activées loca-
lement par les rebelles, les chefs, les villa-
geois et les militaires, pour négocier les
événements. A mon sens, sur un plan
idéologique et global, ces pratiques ont
fonctionné comme des stratégies de
consolidation de I'indigénéité fidjienne,
laquelle s’est notamment construite sur
I'attachement a la terre des ancétre et le
respect dti aux chefs. Mais certaines
pratiques cérémonielles ont également
servi a évincer des valeurs considérées
par certains groupes comme étant non
indigenes (Constitution de 1997, démocra-
tie). Dans cette perspective, «la voie de la
terre» et «la voie des chefs» ont révélé des

Q@

8 Les événements de
I’année 2000 ont été prin-
cipalement définis par le
discours dominant en
terme d’ethnicité, Fidjiens
contre Indiens. Réductri-
ce, cette vision occulte les
dissensions existantes
entre les Fidjiens.

9 Inaliénable, la terre est
essentiellement propriété
des Fidjiens.

121



Offrande de tabua dans
le cadre d’une restitu-
tion d’un couple en son
village. Moturiki.

© V. Cretton, 2000.

122

TSANTSA 7.2002

stratégies de revendications identitaires
qui furent mises en ceuvre par chaque
groupe en fonction de ses objectifs spéci-
fiques.

La suite de ma recherche me donnera
I'occasion de déterminer plus précisément
le réle que joue la tradition fidjienne dans
le processus de construction de l'indigé-
néité. Les enjeux autour de cette derniere
trouvent de nombreux antécédents dans la
période coloniale, mais ils s’inscrivent
dans une conjoncture actuelle (mondiali-
sation, démocratisation, émergence d'une
nouvelle élite de dirigeants «indigeénes» et
indo-fidjiens). C’est a I'articulation de ces
confluences (historiques, économiques,
politiques, sociales) que je vais devoir
inscrire la tradition fidjienne, en tant que
constitution symbolique du passé dans le
présent, une re-création continue plutot
qu’une perpétuation passive ou une «in-
vention» (Linnekin citée par Jolly 1992b).



Références citées

BREWSTER A.B.

1937. King of Cannibal Isles: A Tale of Early Life
and Adventure in the Fiji Islands. London:
Hale.

DERRICK R.A.

1974 (1946). A History of Fiji. Suva, Fiji: Govern-
ment Press.

JoLLy Margaret

1992a. «Custom and the Way of the Land. Past
and Present in Vanuatu and Fiji». Oceania
(Sydney) 62(4): 330-354.

1992b. «Specters of Inauthenticity». The Contem-
porary Pacific (Honolulu) 4: 49-72.

KAPLAN Martha

1990. «Christianity, People of the Land, and
Chiefs in Fiji», in: John BARKER (ed.),
Christianity in Oceania: Ethnographic
Perspectives, p. 127-147. Lanham: Univer-
sity Press of America.

Ravuvu Asesela

2000. «Fijian Chiefly Ceremonies». Seminar
paper. Institute of Pacific Studies, Suva.

RODGERs Kerry

1982. «Not so Much a Currency — More a Way
of Life». Australian Coin Review January:
46-48.

RotH G.K.

1973. Fijian Way of Life. Melbourne: Oxford
University Press.

Rurz Henri J.

1987. «Capitalizing on Culture: Moral Ironies in
Urban Fiji». Comparative Studies in Socie-
ty and History (London) 29: 533-557.

SAHLINS Marshall

1962. Moala. Culture and Nature on a Fijian
Island. Ann Arbor: University of Michi-
gan Press.

1991. «The Return of the Event, Again: With
Reflections on the Beginning of the Great
Fijian War of 1843 to 1855 Between the
Kingdoms of Bau and Rewa», in: Aletta
BIERSACK (ed.), Clio in Oceania, Toward a
Historical Anthropology. Washington/
London: Smithsonian Institution Press.

TroMas Nicholas

1989. «Material Culture and Colonial Power:
Ethnological Collecting and the
Establishment of Colonial Rule in Fiji».
Man (London) 24(1): 41-56.

1991. The Entangled Objects, Exchange, Material
Culture, and Colonialism in the Pacific.
Cambridge MA/London: Harvard
University Press.

TSANTSA 7.2002

1992. «The Inversion of Tradition». American
Ethnologist (Washington DC) 19(1): 213-
232.

TOREN Christina

1988. «Making the Present, Revealing the Past:
The Mutability and Continuity of Tradi-
tion as Process». Man (London) 23(4):
696-717.

WATERHOUSE Joseph

1997. The King and People of Fiji. Auckland:
Pasifikia Press.

WARD Gérard

1997 .«Land in Fiji», in: Brij V. LAL and Tomasi
Rayalu VAKATORA (eds), Fiji in Transition,
p. 247-258. Suva: School of Social and
Economic Development (University of
the South Pacific).

Auteure

Viviane Cretton est assistante a 1'Insti-
tut d’anthropologie et de sociologie de
I’Université de Lausanne. Aprés une
recherche sur les fabricants d’identité dans
une agence de publicité a Montreux, elle a
réalisé un terrain dans les milieux de la
presse locale a Timisoara en Roumanie.
Apres un séjour de recherche d'une année
a Fidji, suivi de trois mois a I’Australian
National University a Canberra, elle tra-
vaille actuellement a sa thése de docto-
rat sur la chefferie et I'identité fidjiennes.
Adresse: Institut d’anthropologie et de
sociologie, Université de Lausanne
(UNIL), BFSH2, CH-1015 Lausanne.
E-mail: Viviane.Cretton@ias.unil.ch

123



i1

o e e




	Négocier avec la tradition : la circulation de dents de baleines au cœur de la crise fidjienne de mai 2000

