
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 7 (2002)

Artikel: Ohne Sauberkeit keine Gesundheit : Hygiene im Alltag von Dar es
Salaam, Tansania

Autor: Obrist, Brigit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ohne Sauberkeit keine
Gesundheit

Hygiene im Alltag von Dar es Salaam,
Tansania

Brigit Obrist

«Gesundheit» ist ein Zauberwort der
Moderne. Es ist ein positives Konzept,
das wir mit vielen Bereichen des alltäglichen

Lebens in Beziehung setzen, von
Umwelt über Ernährung bis hin zu Arbeit,
Freizeit und sozialen Beziehungen. Was

bedeutet «Gesundheit» jedoch für
Menschen, die in einer ganz anderen
Umgebung leben, nämlich einer schnell
wachsenden afrikanischen Stadt? Diese
Frage ist einerseits von theoretischem
Interesse für die Medizinethnologie, die
sich bisher primär mit «Kranksein»
(illness) beschäftigt hat. Andererseits ist
sie relevant für die interdisziplinäre
Gesundheitsforschung, welche die Grundlagen

für gesundheitspolitische Diskussionen

und konkrete Projekte erarbeitet.
In Europa gehört der Diskurs über

«Gesundheit» in den Kontext der in der
Moderne einsetzenden Disziplinierung
der Gesellschaft durch einen
Gesundheitsdiskurs.1 Unzählige Untersuchungen
belegen, dass nicht nur immer mehr
Lebensbereiche und -bedingungen zu
Gesundheit in Beziehung gesetzt und auf

Auswirkungen auf Gesundheit untersucht
werden, sondern dass die Medizin ihren
Einfluss auf die politische und
gesellschaftliche Gestaltung dieser Lebensbereiche

und -bedingungen immer mehr
ausweitet.

Während sich viele dieser Studien mit
Spielarten medizinischer Macht vor dem
Hintergrund umfassender gesellschaftlicher

und politischer Transformationen
beschäftigen, gehen andere Forschungen
der Frage nach, inwiefern sich die
Disziplinierung im Alltag manifestiert und wie
«Betroffene» damit umgehen. So haben
verschiedene von Lock und Kaufert
(1998a) zusammengestellte Untersuchungen

aufgezeigt, dass Frauen ganz
unterschiedlich auf «Körpertechnologien»
reagieren. Beobachtete Reaktionen reichten

von selektivem Widerstand über
Indifferenz zu selektiver Akzeptanz. Die
häufigste Reaktion war allerdings
«Ambivalenz verbunden mit Pragmatismus»

(Lock und Kaufert 1998b: 2).

Der vorliegende Aufsatz orienüert sich

an der zweiten Forschungsrichtung. Er

1 Die Debatte zur
Disziplinierung entzündete
sich in den 1960er Jahren
an der Psychiatrie (z.B.
Foucault 1961), weitete
sich dann aber auch auf
die somatische Medizin
(z.B. Zola 1972) sowie auf
Schwangerschaft, Geburt
und Menopause (Pfleide-
rer 1995) aus. Erst in den
1990er Jahren richtete sich
der kritische Blick
vermehrt auf öffentliche
Gesundheit, Hygiene und
somit Gesundheit - nicht
Krankheit - im
Spannungsfeld von Gesellschaft

und Medizin (z.B.
Labisch 1992, Petersen
and Lupton 1996). Mit
«Medizin» sind hier alle
Fachbereiche der in den
biologischen
Wissenschaften begründeten
Medizin gemeint
einschliesslich der Sozial-
und Präventivmedizin,
die sich vor allem mit Ge-
sundheit befasst (z.B.
Gutzwiller und Jeanneret
1996).

11



konzentriert sich auf den Gesundheitsdiskurs,

das heisst die von Experten
definierten und von Politikern, Fachpersonen

und Medien vermittelten Inhalte
und Praktiken zu Krankheitsprävention
und Gesundheitsförderung. Wie ähnliche
Studien in Europa und in den USA
(Herzlich 1969; Crawford 1980; Herzlich
1998; Faltermaier 1994; Faltermaier et al.

1998) untersuche ich, wie sich dieser
Diskurs im alltäglichen Leben, das heisst
in den Bedingungen, unter denen die
Menschen leben, vor allem aber in ihrem
eigenen Denken und Handeln, manifestiert.

Dieser Ansatz eignet sich, um
wichtige Aspekte des Spannungsfeldes
zwischen globalen gesundheitspolitischen
Idealen und lokaler Realität, in dem sich

gerade arme Frauen in der 3-Millionen-
Stadt Dar es Salaam heute bewegen, zu
untersuchen.2 Die erste Leitfrage ist somit,
inwiefern sich der Gesundheitsdiskurs im
alltäglichen Leben von Frauen in Dar es

Salaam manifestiert, die zweite Frage, wie
Frauen mit dem Gesundheitsdiskurs
umgehen, und zwar im praktischen wie
im gedanklich-emotionalen Sinne. Zuerst
stelle ich jedoch das Stadtviertel und den
politisch-ökonomischen Kontext vor, in
dem wir die Untersuchung durchführten.

Das Wohnviertel Ilala

Ilala ist eines der ältesten Wohnviertel
von Dar es Salaam und liegt heute nahe
beim Stadtzentrum. Kurz nach der
Unabhängigkeit 1961 Hess der damalige
Präsident Julius Nyerere die aus lokalem
Material erbauten Häuser im Rahmen
einer Slumsanierung in eine Mustersiedlung

für einfache Arbeiter umwandeln.
Die Häuserzeilen sind schachbrettartig
angeordnet und getrennt durch
Naturstrassen, die breit genug sind für städtische

Nutzfahrzeuge. Jedes Haus ist an
die Wasserversorgung und das Elektrizitätsnetz

der Stadt angeschlossen und mit
einer eigenen Sickergrube ausgestattet.

Diese Slumsanierung war Teil der
Gesundheitspolitik der 1960er und 1970er

Jahre. Der sozialistische Einparteienstaat
propagierte Gesundheit als hohen Wert
für die Entwicklung der Nation und
erzielte international anerkannte Erfolge
in der Gesundheitspolitik. Der Staat baute
das Gesundheits- und Schulsystem aus,
organisierte aufwändige Gesundheitskampagnen

und engagierte sich bis
hinunter in die kleinste administrative
Einheit (nyumba kumi, «zehn Häuser») für
die Umsetzung des Gesundheitsdiskurses.

Die wohl berühmteste Gesundheitskampagne

hiess Mtu ni Afya (der Mensch
ist Gesundheit). Die Frauen in unserer
Stichprobe von 100 Haushalten sind in
jener Zeit aufgewachsen und erzählten
oft und gern von jener Zeit, in denen die
Gesundheitsentwicklung grosse
Fortschritte machte.

Inzwischen hat sich allerdings die
Kluft zwischen Ideal und Realität in der
Gesundheitsentwicklung vergrössert.
Ende der 1970er Jahre verlangsamte sich
die nationale Entwicklung und mündete
in den 1980er Jahren in einer politischen
und ökonomischen Krise3, die in kurzer
Zeit die hart errungenen Erfolge zunichte
machte. Gesundheitszentren und Schulen
wurden geschlossen, weil der Staat kein
Geld für Saläre und Material aufbringen
konnte. Selbst in Dar es Salaam, dem
kommerziellen und administrativen
Zentrum Tansanias, führte die Krise in
Kombination mit raschem Bevölkerungswachstum

zu einer schwierigen
Versorgungslage. Wie in anderen afrikanischen
Grossstädten (UNCHS 1996) verfiel die
Infrastruktur, die öffentlichen Dienste wie
Gesundheits- und Wasserversorgung,
Abfall- und Abwasserentsorgung brachen

zusammen, und der Lebensstandard der
Stadtbewohner nahm drastisch ab.

1985 trat Julius Nyerere von seinen
politischen Ämtern zurück. Die neue
Regierung von Tansania begann unter der
Leitung der Weltbank mit umfassenden
Reformen in Wirtschaft und Politik (World
Bank 1996). Auch die Regierung von Dar
es Salaam erhielt Unterstützung von
verschiedenen Programmen und Projekten.4

Mitte der 1990er Jahre hatte die
Liberalisierung der Wirtschaft und Politik
für die Mehrheit der städtischen Bevöl-

3 Verschiedene und
miteinander verflochtene
Faktoren haben zu dieser
Krise beigetragen, wie die
umfangreiche Literatur
zu diesem Thema belegt
(z.B. Boesen et al. 1986;
Lugalla 1995).

2 Die hier vorgestellten
Daten beruhen auf
abgeschlossenen und
laufenden Forschungen
in Dar es Salaam, vor
allem aber auf einer
ethnographischen
Feldforschung, die ich im
Team mit zwei tansanischen

Ethnologinnen,
Happiness Minja und
Susan Mlangwa, von
1994 bis 1996 durchführte
und die vom Schweizerischen

Nationalfonds
unterstützt wurde.

4 Das Dar es Salaam
Urban Health Project,
zum Beispiel, half von
1990 bis 2000 bei der
Sanierung des öffentlichen

Gesundheitswesens.
Es wurde im Auftrag der
Schweizerischen Direktion

für Entwicklung und
Zusammenarbeit vom
Schweizerischen Tropeninstitut

in Basel geleitet.

il



&
kerung jedoch wenig spürbare Verbesserung

der Lebensbedingungen gebracht.
Im Gegenteil, überall in Dar es Salaam
sprachen die Menschen davon, wie hart
die Alltagsbewältigung sei. Die Krise der
1980er Jahre und die Liberalisierung der
1990er Jahre schufen Rahmenbedingungen,

unter denen die Umsetzung des
Gesundheitsdiskurses faktisch immer
schwieriger wurde. 1995 lebten rund
lO'OOO Menschen im Stadtviertel Ilala
dichtgedrängt in den mittlerweile dreissig
Jahre alten Häusern. In der Regel teilten
sechs Familien ein Haus. Jede Familie
bewohnte ein Zimmer, und alle benutzten
gemeinsam die Toiletten, den Waschraum
und den Hof, in dem gekocht und
gewaschen wurde. Die an sich gute
Infrastruktur war in schlechtem Zustand, weil
die National Housing Corporation die
Häuser nicht in Stand hielt.

Die Mehrheit der erwachsenen Männer

und Frauen haben ihr ganzes Leben in
Ilala gewohnt und den Wandel von einer

gut versorgten Mustersiedlung zu einem
vernachlässigten Stadtviertel am eigenen
Leib miterlebt. Sie sind mehrheitlich
«Swahili» im engeren Sinne, das heisst
aus der Küstenregion und/oder Muslime5,

und gehören zur unteren Mittelschicht

(siehe Lugalla 1995): Die Männer
arbeiten als Fahrer, Mechaniker oder
Hafenarbeiter, haben eine kleine Werkstatt
oder betreiben Handel. Die wirtschaftliche
Situation zwingt die meisten Frauen dazu,
etwas zum Haushaltsverdienst beizutragen,

meist durch Kleinhandel mit rohen
und gekochten Esswaren.

Gesundheits Verständnis

und gesunde
Lebensführung

In unserer Umfrage in Ilala stellten
wir der Frau, die für die Führung des

jeweiligen Haushalts zuständig war, zwei
offene Fragen, nämlich 1) was «gute
Gesundheit» (afya nzuri) für sie bedeutet
und 2) was sie für die Gesundheit ihrer

Familie tut. In Gesundheitsdiensten, -pro-
grammen und -projekten wird «Gesundheit»

meist mit afya6 übersetzt und auch in
Alltagsgesprächen wird dieser Begriff oft
verwendet. Er hat zumindest teilweise
den Begriff uzima ersetzt, der für eine
weiter gefasste Vorstellung von Wohlbefinden,

Vitalität und Harmonie steht, die
auch in vielen anderen Gebieten von
Afrika vorkommt (siehe Janzen 1997: 276).

Ich konzentriere mich in diesem Aufsatz

auf einen Aspekt von Gesundheit,
den Frauen in ihren Antworten auf die
erste Frage besonders häufig nannten:
«Sauberkeit» (usa.fi). Oft verwendeten sie
Ausdrücke aus den Gesundheitskampagnen,

zum Beispiel bila usafi hakuna afya
(ohne Sauberkeit keine Gesundheit), usafi
ni afya (Sauberkeit ist Gesundheit), maji
safi (sauberes Wasser) und mazingira safi
(saubere Umgebung).7 Vielleicht wollten
sie in Gesprächen mit uns ilare Kenntnisse
der durch Gesundheitskampagnen
vermittelten Inhalte unter Beweis stellen. Wir
hörten dieselben Ausdrücke und
Redewendungen allerdings auch in spontanen
Unterhaltungen und Alltagsgesprächen.

Sauberkeit spielt auch in Antworten
auf die zweite Frage - was die Frauen für
die Gesundheit der Familie tun - eine

grosse Rolle. Sie waschen sich und ihre
Kinder morgens und abends von Kopf
bis Fuss mit Seife und wechseln jeden Tag
die Kleider. Sie halten Küche, Schlaf- und
Wohnraum rein. Zudem schrubben sie

täglich die gemeinsam genutzten Räume,
das heisst Toilette, Waschraum, Flur und
Hof, in einem festgelegten Turnus, meist
früh am Morgen, bevor die anderen
Hausbewohner aufstehen. Viele Frauen
kochen Trinkwasser ab, zumindest für die
Kleinkinder. Sie versuchen die Kleinen
davon abzuhalten, im Schmutz zu spielen
oder Gegenstände vom Boden aufzulesen

und in den Mund zu stecken. Sie

bringen ihnen bei, vor dem Essen und
nach dem Besuch der Toilette, die Hände
zu waschen. Auf den ersten Blick
erscheint das, was die Frauen in Bezug auf
Sauberkeit und auf die zweite Frage
antworteten banal. Beim zweiten
Hinsehen erkennt man jedoch, dass es bei
«Sauberkeit» eigentlich um «Hygiene»

6 Der Swahili-Begriff afya
ist arabischen Ursprungs.

7 Im Alltag gab es durchaus

auch Situationen, in
denen Frauen auf andere
gedankliche Systeme zur
Interpretation von
«Gesundheit», «Krankheit»
und «Heilung» zurück-
griffen. So suchten sie für
Vorbeugung und Behandlung

von Krankheiten
Hilfe bei verschiedenen
Heilern, vor allem im
Zusammenhang mit
«Hexerei». Im Quartier
praktizierten drei Heiler,
zwei aus Tanga, einer aus
Dar es Salaam. Die
Bewohner von Ilala suchten
zudem Heiler in anderen
Quartieren von Dar es
Salaam, in anderen
Städten oder auf dem
Land auf.

5 Was «Swahili» als ethni-
sche Identität genau
bedeutet, ist umstritten
(siehe z.B. Mazrui und
Shariff 1994). Das Wort
«Swahili» wird vom
Arabischen abgeleitet. Es

ist ein Toponym, das
unter anderem «Küste»
bedeutet. Es wurde auf
die Menschen, die
entlang der Ostküste Afrikas
in Städten lebten, und
deren Sprache und Kultur

übertragen. Unter
Nyerere wurde die in der
städtischen Swahili-
Kultur entwickelte
Kreolsprache standardisiert
und zur Nationalsprache
erklärt.

68



geht und der Hygienediskurs der Public
Health für die Frauen in diesem Wohnviertel

ein wichtiges Referenzsystem für das
Verständnis von Gesundheit und die
Bemühungen um eine gesunde
Lebensführung bildet.

Natürlich gab es auch Unterschiede
zwischen den Frauen, die eine von ihnen,
hier Joyce genannt, wie folgt beschrieb:
«Die Frauen in diesem Wohnviertel bilden
drei Kategorien, was Hygiene (usafi)
angeht: Frauen der ersten Kategorie
wissen um die Bedeutung von Hygiene
und bemühen sich, die Regeln einzuhalten.

Die Frauen der zweiten Kategorie
sorgen dafür, dass die Kinder aussehen
wie diejenigen der ersten Kategorie, aber

Hygiene ist für sie nicht wichtig, weil sie
die Gesundheit ihrer Kinder Gott
anvertrauen. Die Frauen in der dritten Kategorie

kümmern sich nicht um Hygiene. Sie
haben nicht einmal das Geld, um
gebrauchte Kleider zu kaufen und wissen
nicht wirklich über Hygiene Bescheid».
Diese Einteilung ist selbstverständlich
etwas überzeichnet. Es überrascht auch
nicht, dass Joyce sich selber in die erste

Kategorie einstuft. Wenn wir dieses Raster
auf alle 100 Haushalte in unserer
Untersuchung anwenden, gehören etwa zwei
Drittel in die erste Kategorie und je ein
Sechstel in die zweite und dritte
Kategorie.

Zur Umsetzung des

Hygienediskurses im
Alltag

Wie die Frauen in Ilala im Alltag mit
dem Gesundheitsdiskurs, oder genauer
dem Hygienediskurs, umgehen - sowohl
in einem praktischen als auch einem
gedanklich-emotionalen Sinne - und
versuchen, ihn umzusetzen, diskutiere ich
an zwei Beispielen: «Wasserversorgung»
und «Abfallentsorgung».

Wasserversorgung

Die Frauen von Ilala wiesen immer
wieder darauf hin, dass Hygiene ohne
Wasser nicht möglich sei. Für die Pflege
des Körpers, das Waschen der Kleider,
das Abwaschen der Koch- und Essgeräte
sowie die Reinigung der Wohnräume, der
Toilette, des Waschraums, des Flurs und
des Hofes brauche es Wasser. Die
Wasserversorgung in Ilala ist jedoch
unberechenbar. Bei der Slum-Sanierung zu
Beginn der 1960er Jahre wurden zwar
Leitungen verlegt und jedes Haus mit der
städtischen Wasserversorgung verbunden.

Die Kapazitäten der Wasserwerke
reichten Mitte der 1990er Jahre jedoch
längst nicht mehr für alle Bewohner von
Dar es Salaam. Nur während ein paar
Stunden wurde Wasser in die Wolmviertel
geleitet, und das nach einem Rotationssystem

und meist mitten in der Nacht.
Selbst wenn Wasser nach Ilala geleitet
wurde, verteilte es sich nicht gleichmässig
im Leitungssystem des Quartiers. Einige
Röhren waren leck, sodass ganze Stras-

senzüge leer ausgingen. In anderen Strassen

blieb der Druck so niedrig, dass nur
die Bewohner, die sich eine Pumpe leisten
konnten, zu Wasser kamen. Die Verfügbarkeit

von Wasser änderte sich zudem
immer wieder. Das Haus, in dem ich
wohnte, hatte sechs Monate lang kein
fliessendes Wasser. Dann kam während
ein paar Wochen jeweils von Mitternacht
bis morgens um 2 Uhr ein dünner Strahl
aus dem untersten Wasserhahn der Toilette,

bis auch der wieder versiegte.
In Ilala waren die Frauen dafür

verantwortlich, den Haushalt mit Wasser zu
versorgen. Einige wenige waren privilegiert,

weil sie in einem Haus mit Wasserpumpe

wohnten. Viele standen mitten in
der Nacht auf, wenn das Wasser für kurze
Zeit aus der Leitung floss, und füllten ihre
Eimer und Wassergefässe. Die meisten
Frauen mussten Tag für Tag überlegen,
wo und wie sie Wasser beschaffen konnten.

Dies hing nicht nur von der Verfügbarkeit

des Wassers, sondern auch vom
Tagesbudget ab. Die Männer gaben ihren
Ehefrauen jeden Morgen Haushaltsgeld.
Dies war der Beitrag der Männer an die



Gesundheit der Familie. Das Haushaltsgeld

reichte jedoch selten aus, um den
Tagesbedarf der Familie an Nahrungsmitteln,

Brennstoff und Wasser zu decken.
Die Frauen mussten etwas dazu verdienen

und vor allem geschickt haushalten.
Hatten sie genügend Geld, kauften sie
Wasser bei Strassenhändlern, die es, in
Kanister abgefüllt, mit einem Schubkarren

zur Haustür brachten. 20 Liter Wasser
kosteten bei ihnen 300 bis 400 tansanische

Schilling (1 US$ 500 Schilling). War
das Geld knapp, holten die Frauen das
Wasser bei einem Nachbarn, der eine
Wasserpumpe besass, und bezahlten für
die gleiche Menge Wasser etwa 30 bis 40

Schilling. Noch billiger war es, das Wasser
bei Verwandten oder Freunden zu holen,
die es für 10 bis 20 Schilling abgaben.
Kostenlos, jedoch nach allgemeiner
Ansicht nicht ungefährlich, war das
Wasser aus dem Brunnen der Moschee.
Für viele Frauen machten kleine Geldbeträge

einen grossen Unterschied, wie die
folgenden zwei Fallbeispiele illustrieren:

- Maria hat ein Problem. Kauft sie das
Wasser von einem Strassenhändler, muss
sie 700 Schilling bezahlen. Das ist ihr an
diesem Tag zu teuer. Deshalb weist sie
ihre Tochter an, mit einem Eimer Wasser
in der Bungoni Strasse zu holen. Es
braucht vier Eimer, um das Wasserfass

zu füllen. Die Tochter muss nicht nur
hingehen, sondern den Rückweg viermal
mit einem vollen Eimer auf dem Kopf
zurücklegen.

- Latifa kauert auf einem Stein und
sammelt mit einem Eimer Wasser, das aus
einer Leitung tropft. Die Leitung wurde
ausgegraben und angezapft. Laut Latifa
braucht es einen Trick, um das Wasser
aufzufangen. Deshalb sei sie selbst
hingekommen, obwohl es lange dauert, bis der
Eimer voll ist. An diesem Tag suchten
viele Leute in ihrer Strasse nach Wasser.

Man könne entweder bei einem Nachbar
anstehen oder in die nächste Strasse
gehen. Dort bezahle man 10 Schilling pro
Eimer. Hier koste das Wasser nichts.

Je weniger Geld einer Frau zur Verfügung

stand, desto mehr Zeit und Kraft
musste sie einsetzen, um den Wasserbedarf

der Familie sicherzustellen. Oft war

es die Aufgabe der Kinder, vor allem der
Mädchen, die Mutter beim Wasser holen
zu entlasten.

Es gab aber auch einige wohlhabende
Frauen in Ilala, für die der Preis kaum

eine Rolle spielte. Eine von ihnen kaufte
jeden Tag 18 Kanister Wasser von einem
Strassenhändler. Je nach Tagespreis gab
sie 1260 bis 2700 Schilling pro Tag nur für
Wasser aus, das war mehr als das tägliche
Haushaltsbudget der meisten Frauen.
Einer anderen besser gestellten Frau
gehörten gleich mehrere Schubkarren, die
sie an Wasserhändler vermietete. Ein Teil
des Mietpreises wurde mit mehreren
Lieferungen Wasser abgegolten.

Eigentlich galt die Regel, dass alle
Bewohner eines Hauses einen Beitrag
leisten, um die Rechnung der staatlichen
Wasserwerke zu bezahlen. In der Realität
bezahlten jedoch nur wenige Hausbewohner

ihre Reclmung. Die meisten sahen
nicht ein, weshalb sie etwas für die staatliche

Wasserversorgung bezahlen sollten,
wenn diese ohnehin keine kontinuierliche

und verlässliche Wasserversorgung
garantieren konnte und gaben ihr Geld
lieber im so genannt «informellen Sektor»

aus, indem sie das Wasser von
Strassenhändlern bezogen.

Diese Darstellung verdeutlicht, welch

grosser Anstrengung es für die Frauen
bedarf, um nur schon die Versorgung des
Haushalts mit Wasser sicherzustellen. Die
Frauen sehen den Mangel an Wasser aber
nicht nur als praktisches Problem. Er
belastet sie auch auf der gedanklichemotionalen

Ebene. Gerade weil sie den
Hygienediskurs mindestens zu einem
gewissen Teil verinnerlicht haben, leiden
viele Frauen darunter, Wasser nicht in
genügender Quantität und Qualität zur
Sicherstellung der Sauberkeit zur Verfügung

zu haben. Wie eine Frau es kritisch
formulierte:

«Die Familie sauber zu halten ist
wichtig, wenn Du willst, dass sie gesund
bleibt. Aber was machst Du, wenn es kein
Wasser gibt? Du kannst eine Person nicht
nach guter Gesundheit fragen, wenn sie
kein Wasser hat.»

Der Wunsch nach einer besseren
Wasserversorgung wird oft als Kritik am



«schwachen Staat» formuliert. Nicht nur
die Frauen, auch die Männer in Ilala
beklagten sich oft über die städtische
sowie die nationale Regierung und ihre
«Schwäche», das heisst ihre Unfähigkeit,
die Infrastruktur der Wasserversorgung
technisch auf einen modernen Stand zu
bringen und kompetent zu verwalten.
Ihre Kritik wendet sich somit nicht gegen
den Hygienediskurs an sich, sondern
gegen die wirtschaftlichen und politischen
Rahmenbedingungen, die sie daran
hindern, trotz aller Anstrengung und
aktiven Mitgestaltung die in diesem
Diskurs vermittelten Inhalte in die Praxis
umzusetzen.

Abfallentsorgung

Ebenfalls ein strukturelles Problem ist
die Abfallentsorgung. Viele Einwohner
von Ilala beschwerten sich darüber, dass

die Nutzfahrzeuge der städtischen
Müllabfuhr nicht mehr in ihr Stadtviertel
kommen. In den 1960er und 1970er Jahren
bewahrten sie ihren Haushaltsabfall in
grossen Behältern auf, die regelmässig
von den städtischen Diensten geleert
wurden. Anfang der 1980er Jahre wurden
diese Dienste in Ilala eingestellt. Tatsächlich

waren 1982 nur noch 10 der insgesamt

45 Müllabfuhrwagen der Stadt Dar
es Salaam in fahrtüchtigem Zustand
(Kulaba 1989: 223). Es fehlte an Geld für
Ersatzteile und für die Instandhaltung
des Maschinenparks. 1994 kamen Vertreter

einer privaten Gesellschaft im Auftrag
der Stadtverwaltung nach Ilala und boten

an, für eine Gebühr von 1000 Schilling
pro Haus den Müll abzuholen. Die
Quartierbewohner lehnten das Angebot mit
der Begründung ab, es sei zu teuer, sie
könnten es sich nicht leisten.

Regierungsvertreter leiteten die
Bewohner an, um ihre Häuser herum im
sandigen Boden Abfallgruben auszuheben.

Ein Beamter der Gesundheitsbehörde
kontrollierte von Zeit zu Zeit, ob die
gefüllten Gruben ordnungsgemäss zugedeckt

wurden. Von offizieller Seite wurde
auch die Arbeitsteilung zwischen Mann

und Frau geregelt: Männer waren
verantwortlich für das Ausheben der Gruben,
Frauen für das Entsorgen des Abfalls in
diesen Gruben. In der Realität war die
Rollenteilung jedoch ähnlich wie beim
Wasser holen: Der Mann gab Geld, die
Frau oft auch, und sie trug zudem die
Verantwortung für die tatsäcJiliche Entsorgung

des Haushaltsabfalls.
Wie beim Bezahlen der Wasserrechnung

wurde von allen Familien, die
gemeinsam ein Haus bewohnten, ein
Beitrag erwartet. Der Beitrag konnte in
diesem Fall in Form von Geld oder Arbeit
geleistet werden. Meist legten alle Familien

Geld zusammen, und jemand heuerte

einen Taglöhner an, der die Grube
aushob, oder bezahlte einen
Abfallsammler, der mit einem Schubkarren den
Müll abholte. War der Hausbesitzer ein
Mitbewohner, was eher selten vorkam,
organisierte er oder sie diese informellen
Dienste. Sonst übernahm eine besonders
initiative Frau diese Aufgabe oder die
Frauen erledigten sie in einem festgelegten

Turnus.
Häufig gingen Taglöhner aus anderen

Quartieren von Haus zu Haus und boten
ihre Arbeitskraft an. Sie verlangten
zwischen 300 bis 1000 Schilling pro Grube.
Wenn sie den ausgehobenen Sand behalten

und auf eigene Rechnung verkaufen
durften, erhielten sie weniger Lohn.
MancJunal boten die Frauen eine Mahlzeit
als Teilzahlung an. Es kam aber auch vor,
dass einzelne Hausbewohner die Grube
selber aushoben, etwa Junggesellen oder
Söhne der Hausbewohner. Sie wurden
dann entsprechend belohnt, etwa mit
einer Mahlzeit oder einer Entlastung bei
anderen Gemeinschaftsverpflichtungen.
Da nun der Abfall schon seit mehreren
Jahren im Boden vergraben wurde, gab
es kaum mehr Platz für neue Gruben.
Dies zeigen die folgenden Abschnitte aus
längeren Erzählungen:

«Der Abfall ist wirklich ein Problem.
Es gibt keinen Ort, an dem wir den Müll
entsorgen könnten. Die offiziellen Leute
kommen nicht vorbei, um ihn abzuholen.
Es gibt keine Müllabfuhrfahrzeuge. Nun
graben wir Gruben. Wir graben sie von
der Vorderseite des Hauses bis zur



Rückseite. Der Boden ist voll. Wir stossen
immer wieder auf alte Gruben.»

Immer mehr Familien entsorgten den
Müll während der Nacht, wenn niemand
sah, dass sie ihn an den Strassenrand oder
in die Grube des Nachbarn warfen.

«Abfall ist ein chronisches Problem.
Hinter unserem Haus gibt es einen
kleinen Weg. Dort hoben wir eine Grube
aus. Wir machten es, die Kinder des
Hausbesitzers halfen mir. In der Nacht
kommen jedoch Leute mit ihren
Plastiksäcken voll Müll und werfen sie

in unsere Grube. Auf diese Weise füllt sie
sich sehr schnell.»

Eine andere Option waren die
Abfallsammler. Sie erhielten je nach Menge des

abgeholten Mülls zwischen 200 und 400

Schilling. Offiziell war diese informelle
Dienstleistung verboten; aber die Bewohner

von Ilala kümmerten solche Verbote
wenig. Für sie zählte einzig, dass jemand
den Abfall einsammelte. Wohin er
gebracht wurde, ob er am nächsten
Strassenrand ausgekippt oder in eine öffentliche

Grube geworfen wurde, betrachteten
sie nicht als ihr Problem, sondern als das
der Stadtverwaltung, die ihrer Verpflichtung

nicht nachkam.
Was die Situation in den Augen der

Frauen und Männer noch verschlimmerte,
war die Tatsache, dass die staatliche
Müllabfuhr einzelne Kunden, vor allem
vermögende Händler und Restaurantbesitzer,

bediente. Allen im Wohnviertel war
klar: Die Fahrer der Nutzfahrzeuge hielten

nur dort, wo sie ein hohes Trinkgeld
erwarten konnten. Dies verstärkte das
Gefühl, von Regierungsangestellten nicht
nur im Stich gelassen, sondern
hintergangen zu werden.

Auch in diesem Bereich, nämlich der
Bemühung um eine saubere Umgebung
(mazingira safi), richtet sich die Kritik der
Einwohner von Ilala nicht gegen das im
Hygienediskurs vermittelte Gedankengut.

Es ist wiederum der «schwache
Staat», der im Kreuzfeuer der Kritik steht.
Die Bürgerinnen und Bürger verlangen
nach einer kontrollierten Entsorgung,
doch die Stadtverwaltung kommt der
Forderung nicht nach, zumindest nicht
zu erschwinglichen Preisen. Auch hier

geht es nicht nur um das praktische
Problem der Abfallentsorgung, sondern
ebenso sehr um eine gedanklich-emotionale

Belastung, nämlich das Wissen um
die Gefährdung der Gesundheit durch
herumliegenden Abfall, und der eigenen
Hilflosigkeit in Anbetracht eines «schwachen

Staates».

Schlussfolgerung

Dieser Aufsatz zeigt verschiedene
Aspekte auf, in denen sich der
Gesundheitsdiskurs in einem Wohnviertel von
Dar es Salaam manifestiert. Sie reichen
von der baulichen Gestaltung des
Wohnviertels und der Ausstattung der Häuser
bis zu Dienstleistungen, also strukturellen
Massnahmen, die in den 1960er und
1970er Jahren von staatlicher Seite als Teil
einer umfassenderen Gesundheitsentwicklung

durchgeführt wurden. Zudem
ist Hygiene im Sinne einer keimfreien
Sauberkeit zu einem hohen Wert im
Gesundheitsverständnis der Frauen geworden.

Dieses Verständnis von «Gesundheit»

(afya), das vor allem von Gesundheitsdiensten,

-projekten und -programmen
verbreitet wurde und wird, hat eine
umfassendere Vorstellung von Gesundheit

im Sinne von Wohlergehen (uzima)
weitgehend ersetzt. Es bestimmt das
alltägliche Gesundheitshandeln der
Frauen und bürdet ihnen die Verantwortung

für die konkrete Umsetzung auf.
Aus der Diskussion geht aber auch

hervor, wie schwierig sich Mitte der
1990er Jahre der Umgang mit dem
Gesundheits- oder genauer Hygienediskurs

in diesem Wohnviertel gestaltete.
Die Krise der 1980er Jahre und die
Liberalisierung der 1990er Jahre veränderten die
Rahmenbedingungen drastisch. Für die
meisten Frauen war es nun, auch wenn sie

sich noch so sehr anstrengten, kaum
möglich, ihr Wissen über Hygiene und
gesunde Lebensführung in die Praxis
umzusetzen. Dies führte - gerade für die
Kategorie von Frauen, für die Hygiene
wichtig war - zu einer hohen gedanklich-

72



emotionalen Belastung. Auf der praktischen

Ebene mussten sie vermehrt auf
Dienste des «informellen» Sektors
zurückgreifen.

Die Frauen drückten ihre Schwierigkeiten

kaum in einer Ablehnung des
Hygienediskurses aus. Zwar gab es einzelne

kritische Stimmen, die das grundsätzliche

Problem der lokalen Umsetzung
eines global verbreiteten, in den biologischen

Wissenschaften begründeten und
immer kostspieligeren Ideals von Gesundheit

- zumindest in Ansätzen - formulierten.

Die meisten Frauen waren jedoch
primär mit der Meisterung des Alltags
und der Lösung praktischer Probleme
beschäftigt und verhielten sich dem
Hygienediskurs gegenüber eher ambivalent,

ähnlich wie das von Lock und
Kaufert (1998b) für andere Sachbereiche
und Regionen beschrieben wurde.
Regelmässige Kritik richtet sich vielmehr gegen
den «schwachen Staat» der Mitte 1990er
Jahre, den sie mit dem «starken Staat»,
das heisst in diesem Falle dem sozialistischen

Einparteienstaat der 1960er und
1970er Jahre, verglichen. Während dieser
die Gesundheitsentwicklung vorantrieb,
fanden sie beim Multiparteienstaat mit
seiner korrupten oder zumindest unfähigen

Verwaltung kaum Unterstützung in
ihrem berechtigten Anliegen, ein gesundes
Leben zu führen.

Die Gegenüberstellung des lokalen
Verständnisses von einem «starken» bzw.
«schwachen» Staat und seiner jeweiligen
Rolle zur Disziplinierung - oder positiver

formuliert Gesundheitsentwicklung -
wäre durchaus ein lohnendes Thema für
zukünftige Forschungen. In diesem
Aufsatz ging es jedoch vielmehr darum,
die Spannung zwischen global verbreiteten

Idealen - wie «Hygiene führt zu guter
Gesundheit» -, und örtlichen Gegebenheiten

- wie Armut, soziale Ungleichheit
und Korruption -, die sich heute vielerorts
verschärft (z.B. Manderson und White-
ford 2000) am Beispiel eines Wohnviertels
von Dar es Salaam aus der Perspektive
der für die Umsetzung des Gesundheitsdiskurses

verantwortlichen Frauen zu
verdeutlichen.

Literatur

Boesen Jannik, Kjell J. Havnevik, Juhani
Koponen und Rie Odgagard (eds)

1986. Tanzania: Crisis and Struggle for Survival.
Uppsala: Scandinavian Institute of
African Studies.

Crawford Robert
1980. «Healthism and the Médicalisation of

Everyday Life». International Journal of
Health Services (Westport) 10(3): 365-388.

Faltermaier Tony
1994. Gesundheitsbewusstsein und Gesundheits¬

handeln. Weinheim: Beltz.
Faltermaier Tony, I. Kühnlein und M. Burda-

VlERING

1998. Gesundheit im Alltag: Laienkompetenz in
Gesundheitshandeln und Gesundheitsförderung.

Weinheim/München: Juventa.
Foucault Michel
1961. Folie et déraison: histoire de la folie a l'âge

classique. Paris: Pion.
Gutzwiller Felix and Olivier Jeanneret (Hg.)
1996. Sozial- und Präventivmedizin - Public

Health. Bern: Verlag Hans Huber.
Herzlich Claudine
1969. Santé et maladie: analyse d'une représenta¬

tion sociale. Paris: Ecole des Hautes
Etudes en Sciences Sociales.

1998. «Soziale Repräsentation von Gesundheit
und Krankheit und ihre Dynamik im
sozialen Feld», in: U. Flick (Hg.), Wann

fühlen wir uns gesund? Subjektive Vorstellungen

von Gesundheit und Krankheit, S.

171-180. Weinheim/München: Juventa.
Janzen John M.
1997. «Healing», in: J. Middleton (ed.), Encyclo¬

pedia ofAfrica South of the Sahara, Vol. 2, p.
274-283. New York: Simon & Schuster,
Macmillan.

Kulaba Saitiel
1989. «Local Government and the Manage¬

ment of Urban Services in Tanzania», in:
Richard E. Stren and Rodney R. White
(eds), African Cities in Crisis: Managing
Rapid Urba?i Growth, p. 203-245. Boulder/
London: Westview Press.

Labisch Alfons
1992. Homo Hygienicus: Gesundheit und Medizin

in der Neuzeit. Frankfurt/New York:
Campus Verlag.

Lock Margaret and Patricia A. Kaufert (eds)
1998a. Pragmatic Women and Body Politics.

Cambridge: Cambridge University Press.

1998b. «Introduction», in: Margaret Lock and
Patricia A. Kaufert (eds), Pragmatic



Women and Body Politics,p. 1-27.
Cambridge: Cambridge University Press.

Lugalla Joe
1995. Crisis, Urbanization and Urban Poverty in

Tanzania: A Study of Urban Poverty and
Survival Politics. Lanham/New York/
London: University Press of America.

Manderson Lenore and Linda Whiteford
(eds)

2000. Global Health Policy, Local Realities: The

Fallacy of the Level Playing Field. Boulder/
London: Lynne Rienner Publishers.

Mazrui Alamin M. and Ibrahim Noor Shariff
1994. The Swahili. Idiom and Identity ofan African

People. Trenton N.J.: Africa World Press.

Petersen Allan and Deborah Lupton
1996. The New Public Health: Health and Self in

the Age of Risk. London: Sage Publications.

Pfleiderer Beatrix
1995. «Der Blick nach Drinnen: Zur kulturellen

Konstruktion medizinischen Tuns und
Wissens», in: Beatrix Pfleiderer, Katarina

Greifeld und Wolfgang Bichmann
(Hg.), Ritual und Heilung: Eine Einführung
in die Ethnomedizin, S. 163-198. Berlin:
Dietrich Reimer Verlag.

United Nations Center for Human Settle¬
ments (UNCHS)

1996. An Urbanizing World: Global Report on
Human Settlements 1996. Oxford: Oxford
University Press.

World Bank
1996. Tanzania: The Challenge of Reforms. Growth,

Incomes and Welfare. Vol. 1. Washington,
D.C.: World Bank.

Zola Irving K.
1972. «Medicine as an Institution of Social

Control». Sociological Review (London)
20: 487-504.

Abstract

No health without cleanliness:

Hygiene in everyday life in
Dar es Salaam, Tanzania

This examination of local health
experiences in Dar es Salaam is grounded
in ethnographic field research. It shows
that women interpret health mainly in
terms of cleanliness and argues that this
mirrors the hygiene discourse strongly
promoted by the socialist state of Julius
Nyerere in the 1960s and 1970s. After the
crisis of the 1980s and the liberalization of
the 1990s, women face increasing
difficulties in applying their views of hygiene
to daily life, as a close look at «water
provision» and «solid waste removal»
demonstrates. Women experience and
describe their difficulties as a practical
and emotional burden. This burden, in
fact, represents the tension between a

global idea - hygiene - and local
constraints - poverty, social exclusion and
corruption in a particular locality.

Autorin

Brigit Obrist van Eeuwijk ist
Privatdozentin und wissenschaftliche Mitarbeiterin

am Ethnologischen Seminar der
Universität Basel. Seit 1993 führte sie in
Zusammenarbeit mit dem Schweizerischen

Tropeninstitut in Basel verschiedene

Forschungsprojekte in Tansania durch.
Im Zentrum ihres Interesses steht die
Gesundheit in Städten der «Dritten Welt»
aus einer Gender-Perspektive.
E-mail: Brigit.Obrist@unibas.ch




	Ohne Sauberkeit keine Gesundheit : Hygiene im Alltag von Dar es Salaam, Tansania

