
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 6 (2001)

Buchbesprechung: Comptes rendus = Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I
Bickel Balthasar und Martin
Gaenszle (eds). 1999. Himalayan
Space: Cultural Horizons and
Practices. Zürich: Völkerkundemuseum.

278 p. ISBN 3-909105-36-
X (pbk.)

In dem vorzustellenden
Sammelband - die Frucht der Koope-
ration von Ethnologen und
Sprachforschern - wird erörtert,
wie Vorstellungen von Raum und
Landschaft in den kulturellen
Traditionen, Sprachen und Praktiken

der im Gebiet des Himalaya
lebenden Völkern ihren jeweils
besonderen Ausdruck finden. Die
hier verfolgten zentralen
Fragestellungen lauten: Wie konstruieren

ethnische Gruppen ihre
natürliche Umwelt auf symbolische

Weise? Welcherart Raumkonzepte

und -Vorstellungen lassen
sich voneinander unterscheiden?
Und welcherart ist die wechselseitige

Beziehung zwischen dem
physischen Raum und den
Repräsentationen von diesem Raum?
Die zwei Autorinnen und fünf
Autoren untersuchen diese Fragen
an den konkreten Fallbeispielen
von verschiedenen Gruppen
tibeto-burmesischer Herkunft:
Bickel widmet sich den Belhare
(Athpare), Oppitz den Magar,
Gaenszle den Mewahang Rai,
Ebert beschreibt die Thulung,
Camling und Bantawa Rai, Toffin
die Newar, Höfer die Tamang und
Pettigrew die Tamu-mai, wie die
aktuelle Selbstbezeichnung der
Gurung lautet.

Der Himalaya ist bekannt
sowohl wegen der einzigartigen
Hochgebirgslandschaft mit seinen
extremen Kontrasten als auch für
eine faszinierende immense kultu¬

relle Mannigfaltigkeit der hier
ansässigen Populationen. Das
Himalaya-Gebirge konfrontiert die
in diesem Grossraum lebenden
Bergvölker mit einer je besonderen

Vielfalt von Problemen, welche

von jenen der unmittelbaren Sub-
sistenz bis hin zu solchen der Kon-

zeptualisierung des Raumes
reichen. In diesem Buch wird eine
Vielfalt von Raumvorstellungen
behandelt: lokale Kosmologien;
Auffassungen zur Architektur;
religiöse und wirtschaftliche
Vorstellungen, die mit geographischen
und topographischen Gegebenheiten

verbunden sind; und Ideen
zu den Beziehungen der Menschen

zur gestalteten wie auch ungestalteten

natürlichen Umwelt. Im
Vergleich werden interessante
Unterschiede wie auch bemerkenswerte

Konvergenzen deutlich.
In ethnologischen und

kulturwissenschaftlichen Studien des

Himalaya-Gebiets erlebt die Frage
der Kategorien des Raumes ein seit

ca. zwei Jahrzehnten in stetem
Wachsen befindliches Interesse. In
dieser Hinsicht bahnbrechend
waren für den Kultur-Bereich des
tibetischen Buddhismus die
Forschungen von Stein (1957, 1987),
der beispielsweise auf Korrespondenzen

zwischen dem erweiterten
Mikrokosmos - der menschliche
Körper, das Haus, der bewohnte
Ort - und dem Makrokosmos
- der heilige Ort, Himmel und
Erde - aufmerksam machte; für
den Bereich des Hinduismus
waren es die Untersuchungen von
Kramrisch (1946) zum heiligen
Raum am Beispiel des Tempels.
Neuere Forschungen über Alltags-
Praktiken (im häuslichen oder
Urbanen Bereich) und religiöse
Traditionen (Schamanismus,
Tempel-Kulte, Pilgerreisen usw.)
haben verschiedenartige Konzepte
räumlicher Orientierung zutage
gefördert. Zahlreiche Studien
haben beispielsweise den kultu¬

rellen Symbolismus näher beleuchtet,

der mit der horizontalen Dimension

verknüpft ist und sich etwa
in einem Kreis artikuliert, welcher
wie im Falle des Nepal Mandala
einen geheiligten Raum ein- und
zugleich abgrenzt (Slusser 1982).
Ebenso eingehend erforscht
worden ist die Bedeutung der
vertikalen Dimension, wie sie sich etwa
in Ideen von einem geschichteten
Kosmos äussert.

Im Bemühen darum, diese
indigenen Vorstellungen,
beziehungsweise das konzeptuelle
System, welches die räumliche
Ordnung bildet, zu rekonstruieren,
haben die Autorinnen des
Sammelbands ihren Fokus vorrangig
auf die wechselseitige Beziehung
zwischen Kategorien und Handlung

wie auch zwischen Text und
Performance gerichtet. In jüngerer
Zeit hat sich zwischen den Sozial-
und den kognitiven Wissenschaften

eine gewisse Konvergenz
ergeben, welche auch in der
Himalaya-Forschung erkennbar
ist. Ebenso wie sich Ethnologen
zunehmend gegenüber Sprachforschungen

geöffnet haben, in die
auch bisher vernachlässigte
Quellen wie geschriebene Texte
und orale Traditionen
eingeschlossen sind, bringen Philologen
und Linguisten heute mit Gewinn
Sprachzeugnisse mit dem weiteren

sozialen Kontext in einen Sinn-

Zusammenhang. Ein weithin
beachtetes Beispiel fruchtbarer
Kollaboration und Annäherung
repräsentiert die Forschungen von
Tibetologen-Ethnologen über heilige

Berge in Tibet und im Himalaya
in Verbindung mit dem damit
verbundenen Kult, der einen
bestimmten Raum heiligt und in
dessen Folge in vielen Fällen auch
ein soziokultureller Raum geschaffen

wird (Blondeau und Steinkellner

1996; Blondeau 1998). Ein
weiteres eindrückliches Beispiel in
diesem Bereich der Forschung

188



bietet die Aufsatz-Sammlung
Mandala and Landscape (Macdonald
1997).

Der zentralen These der
meisten Beiträge zufolge tritt die

zugrunde liegende konzeptuelle
Ordnung einer Gesellschaft in
besonders nachdrücklicher Weise

im Ritual zutage. Toffin beschreibt
auf der Grundlage von diversen
Ritualen die räumliche Organisation

der königlichen Newar-Städte
des Kathmandu-Tals. Eines der
charakteristischen Elemente der
Organisation des Raumes bei den
Newar bildet das Konzept der
Grenze, vermittels derer die räumliche

Abgeschlossenheit bewirkt
wird, welche die für die Kultur der
Newar typische allgemeine
Introversion aufrechterhält. Eine jede
räumliche Einheit - Haus, Tempel,
Stadt - wird symbolisch in einen
internen moralischen und religiösen

Raum transformiert, der durch
rituell determinierte Grenzen von
einem Aussen von kontrastierender

Natur separiert ist. Gewöhnlich

wird der eingegrenzte innere
Raum mit dem Kosmos und seine
Grenzen mit denen des Universums

identifiziert. Die räumlichen
Einheiten bei den Newar vom
Haus über das Viertel, die Lokalität,

den Tempel bis hin zum
gesamten Kathmandu-Tal, das als

geheiligter Raum Nepal Mandala

genannt wird, bilden eine
augenfällige, nach unterschiedlicher
Grössenordnung gestaffelte Abfolge

von aufs engste miteinander
verwobenen Einheiten, welche
dieselben Kennzeichen hinsichtlich

ihrer Organisation wie auch
der religiösen Bedeutung teilen.
Der urbane Raum wird unter
anderem durch die besondere Lage
der Schreine markiert, welche in
konzentrischen Kreisen von je
unterschiedlicher Grösse angeordnet

sind. Rituelle Zirkumambula-
tionen und Prozessionen heben
periodisch die besondere Struktur

des Urbanen Raumes hervor. Die
durchgängige Innen-Aussen-
Opposition in der Newar-Kultur
repräsentiert den Kontrast
zwischen der Sphäre der symbolisch

konstruierten kulturellen
Ordnung und jener der dunklen
chthonischen Mächte. So
gegensätzlich sie auch sind, beide Sphären

sind komplementär, da beide
zur Aufrechterhaltung der sozialen

wie auch der kosmischen
Ordnung notwendig sind. Zu
gewissen Zeiten müssen sie im
Ritual immer wieder zusammengebracht

und damit zugleich auch
die Existenz der Grenzen bestätigt
werden. Die Ordnung des Raumes

erfolgt bei den Newar lediglich auf
der horizontalen Ebene.

Die Mehrheit der übrigen
Beiträge zur räumlichen Organisation

von anderen im mittleren
Himalaya lebenden Gruppen
illustrieren jedoch die grosse
Bedeutung, welche hier vielfach
gerade der vertikalen Dimension
zukommt. Eickel untersucht am
Beispiel der Belhare, einer kleinen
Gruppe von Kiranti-Ursprung, die
häufig als Teil der grossen, über
Ost-Nepal verstreuten Rai verstanden

wird, unterschiedliche sprachliche

Äusserungen, in denen Ideen
räumlicher Orientierung zur Sprache

kommen: von einer gewissen
räumlichen Struktur, Dinge zu hm,
Erfahrungen wahrzunehmen, und
über die Welt in «der den Belhare

eigenen Weise» nachzudenken. Er
fokussiert auf die formale Seite von
kultureller Praxis und weniger auf
die Funktionen sowie die mit
ihnen assoziierten Werte. Die vertikale

Organisation des Raumes bei
den Belhare ist Bickel zufolge nicht
allein dominant im Falle von
Architektur-Standards, im Kontext
von praktischem Alltagsverhalten
oder von psychologischer Erfahrung,

sondern ebenso
charakteristisch in Kosmologie und
Mythologie. Gemeinsam mit an¬

deren Kiranti-Gesellschaften haben
hier die Muster und Regeln bezüglich

von «links» und «rechts»
bedeutend weniger Gewicht als

jene bezüglich des «oben/hinauf»
und «unten/hinunter». Die
Dimension von «oben/hinauf» und
«unten/hinunter» gibt die zwei
wesentlichen Orientierungsrichtungen

der Belhare vor, welche
sowohl ihre kulturellen Praktiken
als auch kulturelle Einschreibungen

strukturieren. Deren korrekter

Gebrauch setzt mithin eine

genaue Kenntnis der weiteren
lokalen Landschaft voraus.

Ebert erörtert in ihrem Artikel
das Vorherrschen der vertikalen
Dimension in der allgemeinen
kulturellen Orientierung wie auch im
Alltagsleben sowie ihre Bedeutung
als ein kulturelles Konzept in
Sprache, Mythologie und Religion
der Thulung, Camling und Banta-

wa Rai in Ost-Nepal. Die «up/
down»-Dimension äussert sich
etwa in Verben für Bewegung von
und zu dem Ort der Bezugnahme.
Es gibt Adverbien, welche das
jeweilige Höhenniveau anzeigen.
Die Himmelsrichtungen sind
reduziert auf «oben/hinauf»
(Norden) und «unten/hinunter»
(Süden). Ost und West können
hingegen unter Bezugnahme auf den
Verlauf der Sonne umschrieben
werden. Die «up/down»-Perspek-
tive kann die realen geographischen

Bedingungen zuweilen auch

überlagern. So wird etwa «nach
Kathmandu» oder «nach Europa
reisen» ebenfalls mit «sich hinunter
bewegen» übersetzt. In der Rai-
Mythologie ist «hinauf/oben» mit
der Unfruchtbarkeit der hohen
Berge, mit Armut, aber auch mit
sauberen Quellen assoziiert.
«Hinunter/unten» ist einerseits mit
Fruchtbarkeit und Wohlstand,
andererseits jedoch auch mit Unsau-
berkeit verbunden. Alles Leben
nahm «unten» seinen Anfang.
«Oben» ist der Sitz der männlichen

189



Götter, während die weiblichen
Götter einstmals von «unten», aus
dem Flachland, kamen. Andere
räumliche Dimensionen hingegen
wie etwa «rechts» und «links»
spielen in diesen Rai-Sprachen nur
eine marginale Rolle. Die überragende

kulturelle Bedeutung der
vertikalen Dimension bei den oben
angeführten Rai-Gruppen ist nach
Ebert zumindest teilweise von der
jeweiligen Umwelt abhängig.

Unter den tibeto-burmesisch
sprechenden Gruppen des
Himalaya findet sich mit der rituellen

Reise des Schamanen oder
Stammespriesters eine besondere
Art der Reise, die keine Bewegung
im weiteren Raum erfordert (vgl.
die Beiträge von Gaenszle, Oppitz,
Höfer und Pettigrew). In den vier
Beispielen ist die Landschaft aufge-
laden und durchdrungen von
Bedeutung; und sie ist verbunden
mit Bildern von göttlichen,
heroischen und /oder Ahnenfiguren
aus einer mythischen Vergangenheit,

die seinerzeit in einem Akt
der Aneignung eine dauerhafte
Beziehung zu dem jeweiligen Land
hergestellt haben. In seinem
Beitrag über die vertikale Dimension
bei den Mewahang Rai im Arun-
Tal knüpft Gaenszle an den einflussreichen

Text von Allen (1972) an.
Allen hat mit seiner wegweisenden

Studie des Konzepts von
«oben/hinauf» in der symbolischen

Klassifikation der Thulung
Rai in mancher Hinsicht den
Grundstein für eine Ethnologie des

Raumes im Himalaya gelegt. In
seinem Text hatte Allen vertreten,
dass der durchgängige Gebrauch
vertikaler Oppositionen sowohl in
kulturellen Kategorien als auch im
linguistischen Ausdruck ein
zentrales Kennzeichen der räumlichen

Organisation der Kiranti-
Gruppen Ost-Nepals darstellt.
Gaenszle merkt jedoch kritisch an,
dass Allen seinerzeit vornehmlich
an einem statischen strukturalen

System symbolischer Klassifikation
interessiert war und deshalb die
dynamischen Aspekte der vertikalen

Dimension, welche in der
Erforschung ritueller Praxis deutlich
werden, nicht angemessen in den
Blick gerückt hat. Ihm geht es um
eine nähere Untersuchung der
wechselseitigen Beziehung
zwischen kulturellen und linguistischen

Kategorien anhand von
Aspekten oraler Tradition bei den
Mewahang Rai. Dazu fokussiert er
auf die Performance oraler Ritual-
Texte. Die in diesem Rahmen
verwendete Ritual-Sprache
unterscheidet sich stark von der
gewöhnlichen Umgangssprache. Die
Durchführung ritueller Rezitationen

stellt ein wichtiges Mittel dazu
dar, die traditionelle Lebenswelt
der Mewahang Rai zu schaffen
und periodisch jeweils wieder neu
zu schaffen. In der Ritual-Sprache
artikuliert sich auch das Mewa-
hang-Konzept einer räumlichen
Ordnung, was wiederum deren
Identität massgeblich mitformt.
Am deutlichsten wird diese räumliche

Ordnung in den gesungenen
oder «verbalen» rituellen Reisen.
Diese Reisen sind hier nicht allein
mythische Reisen, sondern
vielmehr zugleich auch Reisen durch
reale terrestrische Landschaften,
bei denen kosmologische Vorstellungen

mit der bekannten Geographie

verbunden sind (vgl. das
Konzept der «verbalen Diesseitsreise»

in Oppitz 1992). Die zutage
tretende Weltsicht ist eng mit der
Ahnengeschichte sowie gewissen
kulturellen Werten verbunden und
enthüllt eine sich aus dreierlei
Schichten konstituierende kosmische

Ordnung. Darin repräsentieren

die Götter die obere, die
Menschen die mittlere und die nag
rajas, jene wohltätigen Quellen,
Flüsse, Seen und Meere regierenden

chthonischen Wassergottheiten,
die Unterwelt.

Oppitz untersucht die Raum-

Konzepte der nördlichen Magar in
Nordwest-Nepal, die sich in ihrer
Mythologie, ihren historischen
Aufzeichnungen, ihrer Architektur

sowie in ihren rituellen und
sozialen Praktiken entdecken
lassen. Er beschränkt sich
vornehmlich auf den Komplex von
Mythen, wie sie von lokalen
Schamanen während ihrer Séancen

gesungen werden. Untersucht werden

zwei Kategorien der dritten
Gruppe der sogenannten schamanischen

«Hilfsgesänge». Letztere
handeln von der vorgängigen
Aneignung gewisser Hilfsmittel, die
für eine angemessene Durchführung

der schamanischen Séancen
sowie für die Wirksamkeit der zu
praktizierenden Rituale notwendig

sind. In der ersten Gruppe von
Such-Gesängen wird die
Entdeckung des Ur-Getreides, des
Räucherwerks, des Lebensbaums
und der Welten-Matte geschildert,
während in der zweiten Gruppe
die Suche nach den verschiedenen
Bestandteilen der Trommel thematisiert

wird. Beide Gruppen erfordern

im Verlauf der Rezitation je
besondere Tanz-Bewegungen des
Schamanen durch den Raum. Ist
in den Gesängen über die Suche
nach den Bestandteilen der Trommel

die Such-Richtung nicht linear,
sondern zirkulär, dabei alle
Himmelsrichtungen ausschliesslich im
Uhrzeigersinne streifend, so zeigen
die Tanz-Bewegungen zu allen
Gesängen der ersten Gruppe in
ihrer Such-Richtung nur eine einzige

Bewegung, nämlich die von
Süden nach Norden. Oppitz zufolge

lässt sich bei den nördlichen
Magar eine bemerkenswerte Vielfalt

unterschiedlicher nebeneinander

bestehender Raum-Konzepte
ausmachen, mit denen die
Gesellschaft simultan arbeitet: zwei
lineare, die eine nach einer Ost-
West-Achse, die andere nach einer
Nord-Süd-Achse; eine halbkreisförmige

und eine kreisförmige, den

190



Kompasspunkten im Uhrzeigersinn

folgende Orientierung; und
eine vertikale, vorwiegend für
kosmologische Zwecke angewendete

Orientierung. Alle diese
Raum-Konzepte sind mit je
besonderen mythologischen
Bedeutungen besetzt, allein keines ist
dominant.

Höfer beleuchtet verbale
Bewegungen durch den Raum, die
im Verlauf der Rezitation von oralen

rituellen Texten bei einer
Gruppe der westlichen Tamang im
zentralen Nepal vollzogen werden.
Ihm geht es um die Ergründung
der Funktion sowie der konzeptu-
ellen Grundlage eines spezifischen
Aufzählungs-Musters von Orten
und lokalen Gottheiten, das in
jenen Ritualtexten ersichtlich ist.
Letztere sind Teil der nicht-buddhistischen

oralen Tradition der
westlichen Tamang. Es handelt sich um
fünf unterschiedliche Texte, von
denen zumindest einer nicht
ausschliesslich von Schamanen
rezitiert wird. Die hier diskutierten
verbalen Reisen folgen im Laufe
der Rezitation individuellen
ritualspezifischen «Wegen». Sie scheinen

eher in der physischen
Landschaft als in imaginären
Regionen wie der Unterwelt
unternommen zu werden. Und sie
werden in der Absicht angetreten,
den Ort des Sprechers/Ausführenden

für eine begrenzte Zeitdauer
mit einem «center out there» (Turner

1973, cit. in Höfer S. 210ff., 232)
identisch zu machen. Darunter ist
jener geographisch entfernte
mythische Ort zu verstehen, wo
das Ritual erstmals durchgeführt
worden sein und wo die zu verehrende

Gottheit ihren beständigen
Wohnsitz haben soll. In jenen Texten

widerspiegelt sich die
Geschichte der Tamang; überdies
enthalten sie Reflexionen über den
historischen Ursprung jener
verbalen Reisen sowie über deren
Bedeutung. Zwar fehlt der Ta-

mang-Sprache jene starke
«Grammatikalisierung der vertikalen

Dimension», die bei den Kiran-
ti-Sprachen so deutlich ist (vgl.
hierzu die Beiträge von Bickel,
Ebert und Gaenszle). Aus den
untersuchten Texten sowie aus den

Interpretationen seiner Informanten

geht jedoch klar hervor, dass
die Unterscheidung von «hinauf/
oben» und «hinunter/unten» auch
für die westlichen Tamang
hinsichtlich ihrer Orientierung von
fundamentaler Bedeutung ist.

In allen anderen Beiträgen
werden die jeweiligen kulturellen
Gegebenheiten vornehmlich in
einem gleichsam zeitlosen Raum
beschrieben ungeachtet der
gegenwärtig erfolgenden profunden
Veränderungen im «Hindu Kingdom

of Nepal», mit denen
insbesondere auch die hier untersuchten
ethnischen Gruppen konfrontiert
sind. Im Unterschied dazu untersucht

Pettigrew eine Kategorie der
schamanischen Reisen bei den
Tamu-mai (Gurung) im westlichen
Zentral-Nepal im aktuellen Kontext

von Urbanisierung, Nepali-
sierung, Globalisierung, von
drastischem Verfall, beziehungsweise

Verlust von Kultur, Sprache
und Identität und den dezidierten
Revitalisierungsbestrebungen von
vorwiegend im Urbanen Milieu
tätigen neuen ethnischen
Bewegungen. Viel von dem von letzteren

getragenen neuen Diskurs
bezieht sich auf die Position der
Minoritäten-Nationalitäten und
indigenen Völker innerhalb des

Nationalstaats, auf ihr Bestreben,
ein neues Verhältnis zum Staat
sowie neue Rechte in ihm
auszuhandeln. Die Erfordernisse der
Gegenwart basieren auf den heutigen

Realitäten wie auch auf den
Erfahrungen der Vergangenheit.
Beide Aspekte werden in diesem
Rahmen gegenwärtig einem
fundamentalen Überdenken unterzogen.

Die Autorin untersucht die

Frage, weshalb eine 1990 gegründete

neue Tamu-Organisation
('Tamu Pye Lhu Sang), die sich der
Erhaltung und Revitalisierung
ihrer eigenen Kultur verschrieben
hat, sich für den ebenfalls im
Niedergang befindlichen Schamanismus

interessiert. Unter anderem
hat diese Organisation wiederholt
eine Form der rituellen Reise als

Pilgerreise durch die mythologisch
aufgeladene Landschaft zu den
Stätten der Ahnen durchgeführt.
Von deren erster Reise im Jahre
1992 berichtet Pettigrew aus der
Sicht der teilnehmenden Beobachtung.

Es handelt sich um die
Kategorie der «Seelen-Reise»,
welche der pachyu-Schamane aus
Anlass des Begräbnis-Rituals
unternimmt. Diese rituelle Reise
führt zum Ort des Ursprungs der
Tamu-mai, der irgendwo in der
«Mongolei» liegen soll. Umgekehrt
handelt es sich um die angenommene

historische Wanderungsroute
in ihr heutiges Habitat. Es sind

die Schamanen, die über das
gesammelte indigene Wissen
verfügen und zudem beständig
mit der Vergangenheit der Tamu-
mai zu tun haben. Ihre Konstruktion

der persönlichen wie auch der
sozialen Tamu-Identität ist aufs

engste mit der Landschaft ihres
Habitat verbunden. Ein Neu-
Schreiben der eigenen Geschichte
wird hier möglich in der Folge des

Durchschreitens des von der
eigenen Mythologie und Geschichte

aufgeladenen und strukturierten
Raumes.
Die Beiträge dieses höchst

anregenden und aktuellen Sammelbandes

analysieren die je besonderen
höchst komplexen Weisen, in
denen die Menschen in ethnischen
Gruppen, die im Himalaya-Raum
im sogenannten «Zwischenbereich»

zwischen den zwei «grossen
Traditionen» leben, sich die materielle

Welt aneignen, ihr eine
bestimmte Form verleihen und sie in

L?1



i
einem fortdauernden Prozess
immer wieder neu gestalten. Neu
und geradezu längst überfällig ist
zudem der Umstand, dass sich die
Himalaya-Forschung in einem
aktuellen Kontext einmal
ausschliesslich jenen in Nepal im
Spannungsfeld zwischen Hinduismus

und tibetischem Buddhismus
lebenden Gruppen zuwendet, die
gewöhnlich eher marginale Beachtung

finden. Die Texte des
Sammelbands sind von hoher Qualität,
der Band ist schön gestaltet und
mit einigen schwarz/weiss-Fotos
illustriert. Er enthält eine
Übersichts-Karte, einzelne Beiträge sind
untermalt von zahlreichen
Zeichnungen. Ohne Zweifel eröffnet er
der weiteren Forschung einige
wesentliche Türen. Er ist relevant
nicht allein für Himalaya-Exper-
ten, Tibetologen, Indologen und
Ethnologen, sondern für alle an
ritueller Praxis sowie an Schamanismus

im Kontext von Raum-
Perzeption und -Konstruktion
Interessierten.

Eberhard Berg

Literatur

Allen Nicholas J.

1972. «The Vertical Dimension in Thu-
lung Classification. Journal of the

Anthropological Society of Oxford 3:

81-94.
Blondeau Anne-Marie (ed.)
1998. Tibetan Mountain Deities, Their

Cults and Representations. Paper
presented at a panel of the 7th
seminar of the International
Association for Tibetan Studies,
Graz 1995. Wien: Verlag der
Österreichischen Akademie der
Wissenschaften.

Blondeau Anne-Marie und Ernst
Steinkeller (eds)

1996. Reflections of the Mountain: Essays

on the History and Social Meaning
of the Mountain Cidt in Tibet and
the Himalayas. Wien: Verlag der
Österreichischen Akademie der
Wissenschaften.

Kramrisch Stella
1946. Hindu Temple. Calcutta: Calcutta

University.
Macdonald Alexander W. (ed.)
1997. Mandata and Landscape. New

Delhi: D. K. Printworld.
Oppitz Michael
1992. «Mythische Reisen», in: Karl-

Heinz Kohl (Hg.), Mythen im
Kontext: Ethnologische Perspektiven.

S. 19-48. Frankfurt: Qumran.
Slusser Mary S.

1982. Nepal Mandata: A Cultural Study
of the Kathmandu Valley. Princeton,

N.J.: Princeton University
Press.

Stein Rolf A.
1987. La civilisation tibétaine. Paris:

L'Asiatèque.
Turner Victor W.
1969. «The Center Out There: Pilgrim's

Goal». History of Religions 12(1):
191-230.

Blaser Bethi. 1999. Der autonome
Künstler. Zur Künstlerexistenz von
Mercurius Weisenstein und Joseph

Beuys. Frankfurt a.M.: Brandes &
Apsel Verlag (Schriften zur
Ethnopsychoanalyse 2). 182 S., 12

Abb. ISBN 3-86099-164-7

In einer Lizentiatsarbeit in
Ethnologie unternimmt es Bethi
Blaser, Joseph Beuys und den
wenig bekannten Berner Künstler
Mercurius Weisenstein auf ihr
Selbstbild als Künstler hin zu
befragen. Mit ihrer Arbeit, welche
die Konventionen des Fachs in
mehrerer Hinsicht sprengt, beweist
die Autorin einen hohen Grad an
Autonomie im akademischen
Betrieb. Das Thema Autonomie zieht
sich - allerdings im Hinblick auf
den Kunstbetrieb - als roter Faden
auch durch ihr Buch: Der Künstler
als autonomer Schöpfer in einer
Gesellschaft, welche Zwänge und
Konventionen schafft; der Künstler
zwischen kreativem Chaos und
erstickender Ordnung, zwischen
Konventionen überschreitender
Schöpferkraft und den normierenden

Anforderungen des Kunst-
marktes. Die Ambivalenz im
Selbstbild des Künstlers, welcher
trotz hohem Autonomieanspruch
immer wieder gezwungen ist,
Kompromisse zu schliessen, gipfelt
in Mercurius Weisensteins halb
verzweifeltem Ausspruch: «Sogar
Künstler haben ein Luxusbedürfnis
und wenn er kann, wie der Beuys,
dann schlägt er auch zu und kauft
sich einen Bentley oder zwei» (S.

157).
Im Hin und Her zwischen den

beiden Künstlerexistenzen spürt
Blaser in ihrer Arbeit der Identifikation

Joseph Beuys' mit Christus
und der Figur des Schamanen

TU



nach: Sie verweist auf die Konstru-
iertheit von Beuys Tatarenrettung
nach dem Absturz des Militärpiloten

in der Krim während des
2. Weltkrieges und auf die
zahlreichen christlichen und schama-
nistischen Embleme, Gesten und
Metaphern, die Beuys in seinen
Performances einsetzt. Indem sie

einerseits die Christusidentifikation
des Künstlers bis in die

Renaissance zurückverfolgt und
andererseits deutlich macht, aus
welchem schamanistischen
Mythenschatz der zeitgenössische
Künstler schöpft, gibt sie ihm eine

grosse historische Tiefe. Gleichzeitig

zeigt sie aber auch Beuys'
Verstrickung in die zeitgenössische
Geschichte auf: die mythischen
Erzählungen von seiner Begegnung

mit den Tataren schieben sich

vor seine unliebsame Rolle als
Soldat der deutschen Wehrmacht,
und seine als Tod und endliche
Wiedergeburt inszenierte Krise in
den 50er-Jahren erweist sich vor
Blasers Interpretation als Feigenblatt,

welches Beuys' mangelnde
Auseinandersetzung mit der
Vergangenheit nur schlecht verdeckt.

Die Aufarbeitung von Beuys'
Selbstbild, seiner Künstlerbiografie
und deren Verwobenheit mit einer
abgründigen Geschichte dienen
der Autorin als Vorbereitung zur
Konfrontation der berühmten
öffentlichen Figur, die nur mehr in
Texten und Werk zugänglich ist,
mit einem zeitgenössischen Künstler

aus der Provinz, den sie

regelmässig besucht und interviewt
- Mercurius Weisenstein. Als
teilnehmende Beobachterin kennt
sie sein Umfeld und ist
gelegentlich selbst Teil davon. Der Ge-

gensatz zwischen den beiden
Künstlern könnte jedoch kaum
grösser sein, auch wenn sich die
Autorin darum bemüht, möglichst
viele Gemeinsamkeiten aufzuzeigen.

Und vielleicht wird er
dadurch, dass Blaser Beuys bloss aus

dem Literatur- und Werkstudium,
Weisenstein dagegen aus ihrer
ethnografischen Forschung persönlich

kennt, noch verstärkt. Dass die
Autorin, mit der ethnopsychoana-
lytischen Methode arbeitend, ihre
eigene Subjektivtität, ihre Irritationen

und ihre Faszination geschickt
für die Analyse nutzt, trägt zur
Lebendigkeit (zum dokumentarischen

reality effect) des zweiten
Buchteils bei: Was aus den z.T.
wörtlich wiedergegebenen Gesprächen

erkenntlich wird, ist eine
spannende Reflexion über
Künstlerchancen und Ängste in einer
Gesellschaft, die zwar mehr denn
je auf das Erneuerungspotential
der Kunst angewiesen ist, die aber
nicht fähig ist - und es wohl auch
nie war - dem Künstler genügend
Anerkennung zu zollen. Die
gesellschaftliche Ambivalenz der Kunst
und dem Künstler gegenüber
findet ihren Ausdruck in den
gegensätzlichen, mal diffamierenden,
mal idealisierenden Künstlerbildern

zwischen Schmarotzer- und
Schöpfertum, und der Künstler
selbst bezahlt dafür mit einem
problematischen Prozess der
Identitätssuche: Die von der Autorin
beschriebenen Künstler werden
heimgesucht von Allmachts- und
Ohnmachtsfantasien, sie durchlaufen

heftige Krisen und schmerzhafte

Wandlungsprozesse, feiern
aber auch ihre eigene «Auferstehung»

und Läuterung. Es ist eine
der zahlreichen Qualitäten von
Blasers Text, gerade diesen Kampf
um Anerkennung und Autonomie
in den Gesprächen mit Mercurius
Weisenstein auf spannende Weise

zu reflektieren und darzustellen.
Im Aufzeigen dieser Konflikte
gewinnt der Vergleich der beiden
ungleichen Künstlerexistenzen an
Kraft, sind sie doch nur auf dem
Flintergrund eines gesellschaftlichen

Künstlerbildes verständlich,
das seine Wurzeln in der säkularen

Trennung von Kunst und Religi¬

on und der daraus resultierenden
quasi religiösen Funktion
zeitgenössischer Künstler hat - eine
Bedingung, der beide Künstler
gleichermassen unterworfen sind.
Doch während Beuys aus seiner
Menschwerdung wie er sagt
«Christuskraft» schöpft, Charisma

gewinnt und vermögend wird,
schämt sich Mercurius Weisenstein
eher, wie eine seiner künstlerischen
Installationen beim Betrachter
religiöse Gefühle auslöst - er fühlt
sich, wie die Autorin konstatiert,
durch die Nähe zur Religion in
seiner Autonomie bedroht.

Neben dem unterschiedlichen
Werk, der Biografie und dem Be-

kanntheitsgrad, verweisen vor
allem die unterschiedliche
Selbststilisierung und das unterschiedliche

Selbstverständnis auf einen
Graben zwischen den beiden
Künstlern. Während der deutsche
Beuys mit Kreuz und blutendem
Gesicht den Christusmythos
zelebriert oder mit einem toten
blasen als Schamane fungiert,
kommt der schweizerische Hobby-
Rebbauer Mercurius Weisenstein
trotz alchemistischer Beflügelung
bedächtig-bäurisch daher: Das
Theatralische und Charismatische
von Beuys wie dessen Selbststilisierung

als Christusfigur sind ihm
fremd, trotz des Versuchs der
Autorin, Weisensteins Selbstverständnis

mithilfe des von C. G.

Jung konstruierten inneren
Zusammenhangs zwischen dem Stein der
Weisen und der Christusfigur im
Christusmythos zu verorten.

Abgesehen von diesem
vielleicht etwas an den Haaren
herbeigezogenen Vergleich ist Blasers
Arbeit aber ein höchst überzeugender

und gelungener Versuch,
anhand der ethnografischen
Methode einerseits und der Text-
und Werkanalyse andererseits
Erkenntnisse über die
gesellschaftlichen, kulturell-religiösen
und biografischen Zusammen-

111



hänge des Kulturschaffens der
beiden Künstler zu gewinnen. Dass
im Zeichen des ethnographie turn
viele Künstler selber damit begonnen

haben, die ethnografische
Methode und ihre
Repräsentationsstrategien für ihr Schaffen
fruchtbar zu machen, macht das

Vorgehen und die Themenwahl
Blasers zusätzlich interessant: Wäre
es denkbar, dass in Zukunft Künst-
ler und Ethnologen noch auf
andere Weise zu einer
Zusammenarbeit finden könnten, als als

Fragende und Befragte? Gerade
dieses Thema hat die Autorin
implizit angesprochen, wenn sie über
das Problem von Fakten und
Fiktion in der Repräsentation ihrer
Interviews und den Zusammenhang

mit Mercurius Weisensteins
Repräsentations-Diskurs reflektiert.

Kathrin Oester

Cuisenier Jean. 2000. Mémoire des

Carpathes. La Roumanie millénaire:

un regard intérieur. Paris: Pion
(Terre humaine). 569 p. (index des

thèmes, des noms de personne, des

noms de lieu). ISBN 2-25-919159-2

Dans ce livre de la collection
«Terre humaine», Jean Cuisenier
offre un récit passionnant de sa

longue aventure intellectuelle et
personnelle avec le peuple
roumain. L'entreprise ethnographique,
commencée à la fin des années
soixante, s'avérait pourtant risquée
car si la Roumanie d'alors paraissait

un formidable conservatoire
de pratiques traditionnelles, ses

pouvoirs politiques et administratifs

n'en imposaient pas moins des
contraintes presque rédhibitoires
à toute approche ethnographique.
On sait que le durcissement du
régime se traduisit notamment par
l'interdiction absolue faite aux
étrangers de résider chez l'habitant.

Dans ce contexte d'observation

participante limitée, s'ajoutait
encore le danger que des thèmes

trop sensibles pouvaient faire courir

à une population muselée et
persécutée par la Securitate, la
puissante police politique de Ceauces-
cu1. Pourtant, sans s'enflammer
pour le lyrisme idéologique qui,
sous prétexte de progrès, en séduisait

plus d'un, Cuisenier va
délibérément persévérer sur ce terrain
délicat en mettant à profit son
talent diplomatique. Une autre
difficulté résidait par ailleurs, d'un
point de vue théorique, sur la
nécessité de se départir avec élégance
de l'appareil de connaissances
savamment accumulées par les
chercheurs roumains et du rôle attribué
aux musées des traditions par le

pouvoir politique roumain (et
auquel l'auteur ne pouvait rester
indifférent puisque lui-même
dirigeait à Paris le Musée national
des arts et traditions populaires).
Bref, beaucoup de facteurs
semblaient se conjuguer pour aboutir à

une ethnologie stérile, figée.
Or ce livre, qui affecte la forme

d'une relation de voyage, donne
au contraire de l'ethnologie l'image

d'un savoir en mouvement
perpétuel. L'auteur suggère de fait que
la fécondité d'un terrain tient à la
manière dont le questionnement y
nourrit l'observation. La question
devient un art systématique. Chaque

geste observé, chaque mot
entendu, chaque image aperçue
soulèvent d'infinies interrogations
qui ouvrent à autant de programmes

de recherche.
Il en résulte une ethnographie

où le souci de chaque détail permet

de réaliser combien les
innombrables précisions que déroule par
exemple un mythe sont toutes
signifiantes. Les «sœurs du Soleil»

qu'invoquent les jeunes filles le 6

janvier resteraient un actant énig-
matique si l'analyse ne prenait en
compte les couleurs que leur chant
évoque. Or la succession du blanc,
du rouge et du jaune (associée à

d'autres éléments) permet d'identifier

l'antique et triple figure de
l'Aurore et de repérer par là-même
le compagnonnage théorique, mais
non dogmatique, que l'auteur
entretient avec Lévi-Strauss, Dumézil
et Greimas.

Où mènent les outils d'analyse
du récit? Aux hommes et aux femmes

qui savent danser, narrer des
histoires, ou encore prononcer les

paroles qui marient et qui soignent.
Le livre s'organise autour d'une
saisissante galerie de portraits:
depuis Traian, le maître des cérémonies

de mariage qui trouve dans
les ressources de son art poétique
le moyen de surmonter son propre
veuvage, en passant par Ioana, la

TU



bru d'un désensorceleur, qui, à la

mort de celui-ci, se sent la nécessité

de poursuivre son office pour
aider ceux qui souffrent, jusqu'à
un bossu anonyme qui revend ses

pieds de mandragore aux jeunes
filles en désir d'amour. Significati-
vement, l'auteur attribue toujours
à ses informateurs privilégiés, que
ce soit en matière de plantes
médicinales, de cépages ou de cuisine,
le rang de «maître/sse» ou d'«ex-
pert/e». A ces portraits indigènes,
il convient encore d'associer ceux
des chercheurs roumains, Mihai
Pop le premier, qui le guidèrent
ou l'accompagnèrent sur le terrain.
La reconnaissance affirmée de la

supériorité du savoir local
n'implique cependant aucune démission

de la pensée: Cuisenier reste
convaincu que le regard éloigné
lui permet de voir mieux ou autre
chose que le spécialiste de la tradition

orale ou que le lettré de haute
volée. C'est fondamentalement en
créant des espaces de dialogue, en
assurant une réciprocité du
questionnement ethnographique que
les uns comme les autres peuvent
mutuellement s'enrichir et mieux
comprendre les tours et les détours
de la pensée humaine.

Cette dimension ethnographique,

rendue encore plus présente

par des fac-similés du journal
de terrain, mène à une réflexion
ethnologique sur la Roumanie, les

Carpathes et l'Europe. Délaissant
ici l'analyse strictement comparative,

l'auteur déploie sa réflexion à

partir des trois villages qu'il a plus
particulièrement fréquentés (Sîrbi
dans le Maramures, Dobritsa en
Olténie et Sucevitsa en Bucovine)
et en retient certains moments qui
ont contribué à nourrir sa pensée.
Il en ressort une vue contrastée sur
la Roumanie qui rappelle la nécessité

pour l'ethnologie d'incorporer
tant la littérature (Dracula) et les

œuvres artistiques que l'histoire...
Soucieux de comprendre la Rou¬

manie contemporaine, Cuisenier
affirme d'un même mouvement la
vanité d'un présent ethnographique

trop étroit puisque la situation

actuelle ne se comprend qu'en
référence à la présence turque, à

la chape destructrice du régime
totalitaire, à la révolution de 1989.

Par son accent intemporel, le
sous-titre (une Roumanie millénaire)

pourrait à cet égard paraître
trompeur mais il s'inscrit
paradoxalement dans un projet
anthropologique qui récuse l'idée d'un
immobilisme culturel. Ne pouvant
enquêter officiellement sur les

rapports sociaux et politiques, l'auteur
a tourné sa réflexion sur des sujets
comme l'habitat, la parenté, les

légendes, les cérémonies
funéraires, les motifs des broderies...
Il déchiffre ainsi les fresques du
monastère de Sucevitsa, mais ne

peut rendre compte du pèlerinage

qui s'y déroule. Or, la contrainte,

assumée, de se centrer sur les

signes permet d'approfondir une
anthropologie du sens. Combinant
les ressources de l'analyse
structurale et de la sémiologie (et de
l'ancienne science du blason),
Cuisenier cherche à comprendre
comment le mot, le geste ou l'objet
se trouve, dans les Carpathes,
chargé de sens. L'enjeu théorique
concerne la production d'un sens
symbolique, c'est-à-dire de
significations qui dépassent et par là
enrichissent le sens ordinaire.

Pour saisir ce sens, la réflexion
accorde une large place aux modes
de transmission des croyances, des

savoirs et des techniques. En
retraçant l'histoire des modèles
architecturaux, pictographiques,
religieux, linguistiques, Cuisenier

approfondit et complexifie la
notion de tradition. On ne sait
cependant pas très bien si ce qui
l'enthousiasme le plus est la pérennité
de modèles parfois très anciens ou
au contraire les espaces de liberté
et d'innovation culturelle que les

acteurs sociaux savent, malgré
tout, s'assurer. Car il y a également
un enjeu politique qu'illustre l'histoire

récente avec la capacité d'un
peuple de souscrire, ou non, à une
narration imposée (comme celle à

la gloire du Conducator). Le pouvoir

de la polysémie apparaît
derrière la légende de Dracula ou,
mieux encore, avec le jeu cérémo-
niel de l'Adoration des Mages qui
mettait secrètement en scène, sous
le règne de Ceaucescu, un Hérode
fulminant et impuissant: l'anthropologie

du symbolique n'est pas
dissociable d'une ethnologie du
politique.

Thierry Wendling

1 Sur le totalitarisme roumain, on consultera
de Jean Cuisenier Feu Vivant (chap. 1),

Paris: PUF, 1994; et surtout d'Iréna Talala-
ban, Terreur communiste et résistance culturelle:

les arracheurs de masques, Paris: PUF,
1999.

195



I
Haller Tobias, Annja Blöchlin-
ger, Markus John, Esther Marthaler

und Sabine Ziegler. 2000.
Fossile Ressourcen, Erdölkonzerne und

indigene Völker. Giessen: Fokus-
Verlag (Institut für Ökologie und
Aktions-Ethnologie, Schweiz,
infoe-Studie 12). 687 S., zahlreiche
Tabellen, Karten und Fotografien.
ISBN 3-88349-476-3

Auf den Ölpreisschock der
70er-Jahre reagierten die weltweit
tätigen Ölkonzerne mit der
vermehrten Erschliessung von
Vorkommen in unzugänglichen,
geologisch schwierigen und ökologisch

fragilen Zonen. In vielen
Fällen wurden dabei indigene
Bevölkerungen mit massiven
Eingriffen in ihren Lebensraum
konfrontiert. Der vorliegende Band

zeigt anhand von acht Fallbeispielen

aus Nigeria, Papua-Neuguinea,
West-Sibirien, Alaska und

Lateinamerika, dass zu den
ökonomischen Strategien der Erdölkonzerne

die Externalisierung von
Kosten und die Spaltung indige-
ner Widerstandsbewegungen
gehört. In den schwachen,
devisenhungrigen Staaten der Dritten Welt
und des ehemaligen Ostblocks
bedeutet dies umweltbelastende
Produktionsmethoden und geringe
oder gar keine Rücksichtnahme
auf die Belange der einheimischen
Bevölkerungen. Die Fallbeispiele
listen die sozialen und ökologischen

Folgen dieser Eingriffe auf,
die örtlich apokalyptische Ausmasse

annehmen können. Die Ogoni
im Nigerdelta beispielsweise
leiden massiv unter der Verseuchung

ihrer Umwelt durch
ausgelaufenes Öl und Abfackelungen
von Gasen, als Folge dessen unter
Haut- und Atemwegserkrankungen

und schliesslich unter der
militärischen Repression, die einsetzte,
sobald sie sich organisiert für bes¬

sere Lebensbedingungen wehrten.
Das Fallbeispiel der Ogoni

belegt besonders detailliert die
Gegenstrategien indigener
Bewegungen und unterstützender
internationaler Nichtregierungsorganisationen

zur Verbesserung
ihrer rechtlichen, wirtschaftlichen
und gesundheitlichen Situation.
Dabei spielte der Schriftsteller Ken
Saro Wiwa eine zentrale Rolle. Er
verstand es, sowohl die Ogoni
selbst als auch die internationale
Öffentlichkeit zu mobilisieren.
Seine Ermordung durch die
nigerianische Militärdiktatur rief
weltweite Proteste hervor, die sich
auch gegen die Firma Shell richteten.

Der Ölkonzern zog sich darauf
aus dem Ogoni-Gebiet zurück und
versucht seither, in anderen Regionen

- die Autorinnen zeigen dies
am Beispiel von Peru auf - die
Beziehungen zu betroffenen
lokalen Bevölkerungen vermehrt
selbst zu steuern, statt sich allein
auf die Repressionsfähigkeiten der
jeweiligen Staaten zu verlassen.
Der Fall ist nicht nur beispielhaft
für die Strategie indigener
Bevölkerungen, den eigenen Staat zu
umgehen - der unwillig oder
unfähig ist, ihre Interessen zu schützen

-, sondern er zeigt auch auf,
dass staatliche Organe auf dieses
Unterlaufen ihrer Autorität
typischerweise mit verstärkter
Repression gegen die Indigenen
reagieren, obwohl die eigentliche
Ursache ihres Autoritätsverlustes
in ihrer Klientel-Position gegenüber

den Ölkonzernen liegt. Dabei

verlagert sich die eigentliche
Aushandlungsebene zunehmend
in die direkte Beziehung zwischen

Indigenen und Vertretern der
Erdölkonzerne.

Die Autorinnen konzentrieren
sich folgerichtig auf Widerstand
und Aushandlungsstrategien
indigener Völker gegenüber
Erdölkonzernen. Sie zeigen eindrücklich

auf, wie darin die weltweit

kapitalkräftigsten Unternehmen
auf jene Gruppen stossen, deren
rechtlicher Anspruch auf ihre
traditionelle Lebensgrundlage besonders

schwach ist. Die Beziehung
zwischen diesen Akteuren ist von
einem enormen Machtgefälle
bestimmt, in das die lokalen Staaten

nur unzureichend regulierend
eingreifen können. Aus ihrer
vergleichenden Analyse der acht Fälle
ziehen die Autoren den Schluss,
dass indigene Bevölkerungen nur
dann erfolgreich Widerstand
leisten können, wenn sie als Kollektiv
einheitlich handeln und wenn es

ihnen auf dieser Grundlage
gelingt, die internationale Öffentlichkeit

zu mobilisieren, welche die
Konzerne zur Einhaltung minimaler

Standards anhalten kann.
Der vorliegende Band muss

zunächst unter dem Gesichtspunkt
beurteilt werden, dass er zu dieser

Mobilisierung beitragen will. Er
tut dies auf vorzügliche Weise. Er
führt die acht Fallbeispiele breit
und mit viel historischen und
ethnographischen Hintergrundinformationen

ein. Er informiert über
politische und ökonomische Anreize

zur Erdölförderung in
Drittweltländern, gibt Einblicke in die
Prospektions- und Fördertechnik
und die damit verbundenen
Risiken und beleuchtet die
nationalstaatlichen und globalen
Rahmenbedingungen, unter denen die

grossen Ölkonzerne operieren.
Diese Breite macht das Buch zu
einem idealen Reader für
Studierende, die sich anhand einer
konkreten Problematik in die
Aktions-Ethnologie einarbeiten
wollen. Es ist aber dank seinem
klaren Aufbau und der verständlichen

Schreibweise auch
hervorragend als Materialgrundlage
beispielsweise im Geographieunterricht

an Mittelschulen - nützlich
sind hier auch die zahlreichen
Hinweise auf Dokumentarfilme zu
den behandelten Fallbeispielen -

116



sowie als Nachschlagewerk für
Journalisten und im
Entwicklungsbereich Tätige geeignet.

Der Umstand, dass die
Autorinnen ihr Werk in den Dienst
einer primären Aufklärung über
die Bedrohung indigener
Gesellschaften durch Erdölkonzerne
stellen, macht die bewusst politische

Verwendung des Begriffs der
Indigenität verständlich. Für die
Autorinnen ist entscheidend, dass
dieser Begriff in der Debatte um
die legale Absicherung der
Ressourcenansprüche betroffener
Gruppen auf internationaler Ebene

an Gewicht gewonnen hat und
ihnen die Unterstützung von
Partnerinstitutionen erschliesst (S. 22).
Während im nationalstaatlichen
Diskurs indigene Gruppen meist
marginalisiert und abgewertet
werden, erfahren sie im Diskurs
der Kritiker der internationalen
Konzerne eine Aufwertung. Der
Begriff ist zudem von entscheidender

Bedeutung im Konflikt
zwischen reinen Umweltorganisa-
tionen, die natürliche Umwelten
vor den negativen Auswirkungen
jeglicher menschlicher Nutzung
schützen wollen und Organisationen,

die sich für die Rechte der
lange ansässigen Bewohner
bedrohter Gebiete einsetzen (S. 453).
Mit dem Begriff der Indigenität
wurde ein Kriterium bestimmt, um
legitime Nutzer bedrohter Gebiete

von illegitimen zu unterscheiden.
An dieser Stelle ist ein Hinweis

auf eine Aporie dieser offen parteilichen

Ethnologie angebracht. Es

scheint, als ob das aus
ethnologischer Sicht richtige und
wünschenswerte praktische
Engagement für Indigenengruppen
direkt verantwortlich für eine
Zurückhaltung in der kritischen
Analyse der eigenen Begrifflichkeit

sei. Dabei wirft gerade der
Begriff der Indigenität, der praktisch

so gute Dienste leistet,
interessante theoretische Fragen auf.

Gleicht nicht die Konstruktion des

Begriffs der Indigenen im Diskurs
der Globalisierungskritiker auffällig

jener des Konzepts der Stämme
im Diskurs der Kolonialherren?
Sind nicht im einen wie im
anderen Fall die Zuordnung minimaler

exklusiver Kollektivrechte über

grosse Territorien Grundlage für
Ethnisierungsprozesse und damit
verbundene konfliktreiche Ein-
und Ausgrenzungsprozesse? Und
sollte man, gerade als Aktionsethnologe,

den eigenen Beitrag zu
diesen Prozessen nicht reflektieren?

Die Autorinnen gehen zwar auf
die Konflikte ein, die entstehen,
wenn sich Indigenengruppen zu
handlungsfähigen Organisationen
formieren, doch sie analysieren sie

nicht mit den Konzepten der Eth-
nizitätstheorien. Die gründlich
dokumentierten Fallbeispiele würden

sich zweifellos sehr gut für
solche Analysen eignen. Besonders
deutlich wird dies am Beispiel aus
Kolumbien. Hier zeigen die
Autorinnen, wie soziale Entrepre-
neure auftreten, welche einerseits
die Naturnähe zum zentralen
Element ihrer Selbstrepräsentation als

Indigene gegenüber der unterstützenden

westlichen Öffentlichkeit
machen und andererseits kulturelle

Traditionen als Einigungselemente

für das konsistente
kollektive Handeln ihrer Gefolgsleute

mobilisieren. Damit greifen
sie auf typische Mechanismen der
Fremd- und Selbstethnisierung
zurück.

Die acht Fälle lassen den
Schluss zu, dass diese zeitgenössischen

Ethnisierungsbewegungen
gegenüber jenen, die sich im
Wesentlichen während der Kolonialzeit

abgespielt haben, neben
Ähnlichkeiten auch signifikante
Unterschiede aufweisen: Die
Mechanismen und die
Organisationsressourcen, auf denen sie
beruhen, beschränken sich nicht

auf einen überschaubaren staatlichen

Rahmen, sondern sind global.
Zunächst handeln die Konzerne,
die den Widerstand lokaler Gruppen

hervorrufen, selbst global. Wie
bereits erwähnt, bewegte die
weltweite Empörung über das
Schicksal der Ogoni in Nigeria Shell

dazu, den Dialog mit Indigenen-
bewegungen in neu erschlossenen
Gebieten in Peru zu suchen. Die
global vernetzten
Nichtregierungsorganisationen, welche den
Indigenenbewegungen zu
internationalem Gehör verhelfen,
stellen gewissermassen eine
argumentative und ideelle
Infrastruktur zur Verfügung, mit deren
Hilfe sich diese Bewegungen nach
Innen aber auch gegenüber der
internationalen Öffentlichkeit
artikulieren können. Und schliesslich

haben Indigenenorganisa-
tionen begonnen, sich direkt
zusammenzuschliessen, um ihren
Anliegen vor der Weltöffentlichkeit

- insbesondere vor der UNO -
noch wirkungsvoller Ausdruck zu
geben. Entscheidend ist in diesem
Zusammenhang, dass die Aufwertung

der Indigenität in einem Aus-
handlungsprozess stattfand, in
dem die Nationalstaaten sich
passiv verhielten (bzw. in dem sie
unter dem Druck von aussen
nachvollzogen, was ihnen auferlegt
wurde - beispielsweise neue
Gesetze zur Landnutzung Indigener),
während global tätige Konzerne,
verschiedene NGOs und internationale

Organisationen wie die
UNO aktiv beteiligt waren.

Eine Analyse der zeitgenössischen

Indigenenbewegungen als

Ethnisierungsbewegungen in
einem globalisierten Kontext mag
zwar der Mobilisierung von
Unterstützung in der westlichen
Öffentlichkeit abträglich sein, letztlich
müsste jedoch gerade der
Aktionsethnologie daran gelegen sein, eine
solche zu leisten. Denn sie könnte
allenfalls dazu beitragen, Konflik-

197



te in Indigenenbewegungen und
Enttäuschungen gegenseitiger
Erwartungen in der Zusammenarbeit

mit (und unter) Hilfsorga-
nisationen zu vermeiden.

Heinzpeter Znoj

Jong Willemijn de, Ilona Möwe
und Claudia Roth (Hg.). 2000.
Bilder und Realitäten der Geschlechter:

Fallstudien zur Sozialanthropologie.

Zürich: Argonaut-Verlag
(Zürcher Arbeitspapiere zur
Ethnologie 11). 326 S. ISBN 3-905553-
10-4

Schlehe Judith (Hg.). 2000.
Zwischen den Kulturen - zwischen
den Geschlechtern. Kulturkontakte
und Genderkonstrukte. Münster etc.:
Waxmann (Münchner Beiträge zur
Interkulturellen Kommunikation
8). 226 S. ISBN 3-89325-938-4

Zunächst einmal ist es sehr
erfreulich, gleich zwei neue Sammelbände

zu Genderfragen in der
Anthropologie besprechen zu
können. Obwohl die heutigen
Studierenden sich zwischen Gender-
Mainstreaming und Backlash ihren
eigenen Weg suchen müssen und
dieser selten so polemisch und
polarisiert, aber auch selten so
kämpferisch und engagiert
aussieht wie die Diskussionen in den
80er-Jahren, wird also kontinuierlich

und beharrlich Gender-
Anthropologie betrieben, und erst
noch - das zeigen die beiden
Bände - auf hohem Niveau und
auch im deutschen Sprachraum.
Sowohl Bilder und Realitäten der
Geschlechter als auch Zwischen den

Kulturen sind Sammelbände,
welchen ein einleitendes, theoretisch

ausgerichtetes Vorwort voran-
gestellt ist. Während der von
Willemijn de Jong, Ilona Möwe
und Claudia Roth herausgegebene
Band eine Festschrift für den
ehemaligen Zürcher Ethnologieprofessor

Lorenz G. Löffler ist, stellt
der von Judith Schlehe editierte

Band eine Teilpublikation aus einer

grösseren Tagung zu Interkultura-
lität allgemein dar.

Auch die beiden Vorworte
unterscheiden sich bezüglich ihrer
Gewichtung beträchtlich: Judith
Schlehe verortet den Gender-
Begriff oder eher die permanente
Produktion und Reproduktion von
Genderkonstellationen in einer
dynamischen, prozesshaften Welt,
deren Grenzen und Einheiten sich
ständig verschieben, überschneiden,

ausdifferenzieren und neu
bilden. Gender ist eine Dimension

von Kultur «in the making»
und unterliegt natürlicherweise
der gleichen Globalisierung und
Hybridisierung wie andere Dimensionen.

Dass Gender oft und öfter
als transkulturelles Geschehen
betrachtet werden kann, steht in
den Beiträgen aus Zwischen den
Kulturen in der einen oder anderen
Form immer im Vordergrund.
Dieses «Zwischen» ist übrigens
nicht etwa im Sinn von «weder
hier noch dort» zu verstehen,
sondern als hybride, die Vorstellung

von Kulturen als mehr oder
weniger in sich geschlossenen
Bezugsystemen überschreitende
Neuformierung. Aus Judith Schle-
hes interessant geschriebener und
elegant formulierter Einleitung
spricht eine aktuelle, man könnte
etwas bösartig auch sagen:
modische Art, Ethnologie zu
betreiben. Fokussiert werden
Ambivalenzen, Verzerrungen und
Verschiebungen, Vermischungen
und Neukombinationen oder
durch neue Lebensbedingungen
veränderte neue Kreationen. Man
spürt eine Liebe zu theoretischem
Denken und sieht leichtfüssige
Anleihen an Referenzwerke aus
dem postmodernen,
literaturwissenschaftlichen Kontext wie
Bronfen oder Bhaba. Obwohl das
Buch den Bogen von den Ngada
auf Flores und ihren Beziehungen
zu anderen Gruppen (Susanne

H 98



Schröter) bis zu Sexualkunde in
deutschen Schulzimmern spannt
(Cordula Weissköppel), ist es

angenehm wie aus einem Guss zu
lesen. Insgesamt elf Beiträge sind
den Übertiteln «Begegnungssituationen»,

«Paarkonstellationen» und
«Kontexte von Institutionen»
zugeordnet. Themen wie
Körpererfahrung (Maya Nadig),
Kommunikation in binationalen Ehen
(Reiko Kobayashi-Weinsziehr),
Reiseromanzen (Judith Schlehe)
oder das nicht totzukriegende
Kopftuch (Claudia Schöning-Kalender)

vermitteln einen Einblick in
heutiges ethnologisches Schaffen,
welches die Genderfrage (auch)
explizit weiterentwickelt. Die
Stärke dieses interessanten Buches

liegt meiner Meinung nach darin,
dass eine Frage, nämlich die nach
der Konstruktion von Gender, in
ganz unterschiedlichen Bezügen
gestellt und beschrieben wird.
«Transkulturell» bedeutet dann
manchmal «binational», manchmal

«schichtübergreifend», manchmal

«traditionsbrechend».
Willemijn de Jong fasst die

«Genealogie» der Gender-Anthropologie

ebenfalls in der Losung
«vom Status zur Performanz»
zusammen. Eine ihres Erachtens
reduktionistische idealistische
Sichtweise, welche materielle
Verhältnisse weitgehend ausser
Acht lässt, ist Willemijn de Jong
jedoch suspekt. Sie wählt in ihrer
Einführung eine stark historisch
orientierte Darstellungsweise,
welche die Gender-Anthropologie
seit ihren - expliziten - Anfängen
in eine Abfolge von Debatten
gliedert: Der Debatte um
Universalismus (sind Frauen weltweit/
universell den Männern untergeordnet?)

folgt eine etwas weniger
dogmatische Debatte um Variationen.

Diese Diskussion mündet fast
automatisch in eine Debatte um
Differenzen und Identitäten und
damit auch um Männlichkeiten.

Einzig Willemijn de Jongs Schlusspunkt,

das sex/gender-Konzept sei
in einer Krise, welche am besten
durch die klare Unterscheidung
der Analyse-Ebenen gender-rele-
vanter Fragen,«sowohl kategorial,
auf der Ebene der Vorstellungen
und Ideen, wie auch empirisch,
auf der Ebene der sozialen
Realität» (S. 17) in den Griff zu bekommen

sei, macht mich nicht ganz
glücklich, ebenso wenig wie die
Druckfehler (Sherry B. Ortner
heisst auf einmal Shelly, die
Herausgeberin des Buches
«Unbeschreiblich weiblich» Ripple statt
Rippl). Die Beiträge in diesem
Buch sollen durch eine gemeinsame

methodische Klammer
verbunden werden, indem sie sich an
den von Yanagisako und Collier
(1987) vorgeschlagenen, auf
Bourdieu basierenden Dreischritt:
1. Erfassung der lokalen
Kategorien, 2. Strukturanalyse zum
Sichtbarmachen von
Machtverhältnissen und 3. historische
Analyse zur Verdeutlichung der
Hintergründe der aktuellen
Verhältnisse halten. Dieses an sich
sehr erprobte Vorgehen wirkt
jedoch bei manchen Texten wie ein
Korsett, in welches das Material
sich nicht zwängen lässt. Anstatt
dann jedoch zu sagen, dieses
Korsett ist zu eng, ich kann damit
nicht atmen, versuchen die betroffenen

Autorinnen eher ihre Arbeit
als das Korsett «zurechtzubiegen»;
dies ist für die Leserinnen spürbar,
und es wäre wahrscheinlich ein
Gewinn gewesen, die einzelnen
Beiträge in ihrer Heterogenität zu
belassen. Denn auch hier ist die
Palette breit: Von den Taschentüchern

der Signares im Senegal
der Kolonialzeit (Christelle Wiek)
über Rückzugsstrategien von
Frauen in Bolivien (Rebekka Züfle)
bis zu Repräsentationen von
Männlichkeit im arabisch-muslimischen

Raum (Isabelle Werenfels)
sind zwölf Beiträge den Bereichen

«Arbeit, Heirat und Mutterschaft»
und «Recht, Politik und
Öffentlichkeit» zugeordnet.

Wie anfangs erwähnt, handelt
es sich bei «Bilder und Realitäten
der Geschlechter» auch um eine
Festschrift für Lorenz G. Löffler.
In einem Vorwort schildert Maya
Nadig die Anfänge der «Ethnologie

der Frau» in Zürich, einzigartig
im deutschen Raum schon Mitte
der 70er-Jahre des letzten Jahrhunderts

am Institut für Ethnologie
eingeführt. Eine tolle Dienstleistung

für Gender-Interessierte und
wissenschaftspolitisch ein sehr
interessanter Teil des Buches sind
die Anhänge, in welchen alle
Lehrveranstaltungen zur Frauen-
und Geschlechterforschung des
Zürcher Instituts für Ethnologie
sowie die dazu verfassten Lizen-
tiatsarbeiten und Dissertationen
aufgeführt sind.

Wenn sich auch die Geschichte
dieser beiden Bücher und die
Einführungen durch die
Herausgeberinnen beträchtlich
unterscheiden, so lassen sich die
Beiträge in den beiden Bänden
doch auch durchaus vergleichen.
Beide Bücher sind vor allem
interessant für alle, die wissen möchten,
was aus den Genderdiskussionen
der 80er-Jahre geworden ist. Jenen,
die auf der Suche nach einem
eigentlichen Lehrbuch für Gender-

Anthropologie sind, möchte ich
das ebenfalls im Jahr 2000 erschienene

Bändchen «Gender and
Anthropology» ans Herz legen,
welches sehr klar strukturiert und
knapp die Entwicklung der
Gender-Anthropologie von ihren
Anfängen bis heute darstellt und
analysiert.

Simone Gretler Heusser



I
Literatur

Mascia-Lees Frances E. und Nancy
Johnson Black

2000. Gender and Anthropology. Prospect
Heights, 111.: Waveland Press.

Rippl Gabriele (Hg.)
1993. Unbeschreiblich weiblich: Texte zur

feministischen Anthropologie.
Frankfurt/M.: Fischer Taschenbuch

(Zeitschriften).
Yanagisako Sylvia J. und Jane F.

Collier (Hg.)
1987. Gender and Kinship. Essays Toward

a Unified Analysis. Stanford, CA:
Stanford University Press.

Michel Frank. 2000. Désirs
d'ailleurs: essai d'anthropologie des

voyages. Paris: Armand Colin
(Chemins de traverse). 270 p. ISBN
2-20-021865-6

Un livre qui analyse le voyage
sous toutes ses coutures pour en
chercher le sens et l'essence, qui
passe à la loupe les adeptes de
Tailleurs pour découvrir leurs actes

héroïques ou odieux. Un recueil
bouillonnant de souvenirs et
d'anecdotes de voyages, de

témoignages de voyageurs pour mieux
capter les motivations de «ceux qui
partent», leurs préjugés et assertions,

leurs quêtes spirituelles ou
matérielles. «Les désirs d'ailleurs
sont liés aux désirs d'aventures,
d'aventures géniales et étonnantes,
souvent jalonnées par autant de
mésaventures» (p. 15). Frank
Michel joue avec les mots. Ces
références à la «littérature voyageuse»
(sous ses formes les plus diverses:

romans, bandes dessinées, mais
également propagandes touristiques,

études) ou à des supports
non écrits (photos, vidéos) lui
permettent de relever les différentes
formes et les déformations du
voyage. En décortiquant dictons
et vieux adages, il parvient aussi à

mieux raconter les espoirs et
inquiétudes que les départs vers
d'autres horizons suscitent.

L'ouvrage débute par cette
courte phrase en forme de maxime:

«Le voyage commence là où
s'arrêtent nos certitudes.» Pourtant
il ne s'agit pas de voyage intérieur,
au bout de la rue ou de l'autre côté
de la maison. Si les marges du
voyage, tout comme le cybertou-
risme et le tourisme sidéral, sont
présents dans cet ouvrage, c'est

avant tout du tourisme international,

de ses effets, de ses méfaits,
de ses erreurs et de ses illusions
dont nous parle F. Michel1.

Loin de faire un procès aux
touristes, il décrète que le tourisme
est l'avenir du voyage et revient
sans cesse sur les ambiguïtés de
1 'homo viator, selon l'expression de
J.-D. Urbain, auteur de la préface.
Si le touriste est un mauvais voyageur,

le voyageur n'est pas sans
rappeler, dans certaines situations,
le mauvais touriste. Ainsi le voyageur

ne se défait pas toujours très
facilement de son double caricatural,

malgré les efforts redoublés
ces dernières décennies pour rendre

une dimension humaine à cet
idiot du voyage, utilisant là à

nouveau un terme de J.-D. Urbain.
Pour F. Michel, «un bon touriste
vaut mille fois mieux qu'un mauvais

voyageur» et bien souvent les
nomades en mal de dépaysement
se situent à cheval entre les deux

pour basculer de l'un à l'autre au
cours de leurs péripéties. Il y a

donc un peu de touriste dans tout
voyageur et vice-versa.

«Le voyage est à la fois usage et
usure du monde» (p. 12). Autrefois,

on voyageait pour évangéliser,
exploiter, conquérir. Actuellement,
étant à la portée de presque tous il
s'est mué en loisir; loisir qui n'est
pas sans conséquence pour
l'environnement et les populations
visitées. Dès les années soixante, la
critique du tourisme de masse se

développe et analyse les effets
pervers que celui-ci apporte dans les
lieux où il transite. Toute rencontre
est effectivement d'abord une
confrontation. Cependant l'invasion
touristique - tant blâmée de nos
jours et souvent sur un ton qui
frôle l'hypocrisie, souligne l'auteur
de Désirs d'ailleurs - a quelque
chose de novateur et même de
remarquable: «c'est qu'elle se veut
pacifique - et l'est en général»
(p. 260). L'échange, même s'il est
souvent très limité, a remplacé le

2 0 0



vol. Pourtant, trop souvent encore,
«ceux qui partent» visitent des

paysages ou des monuments plus
que des hommes, s'intéressant
surtout au milieu naturel et au passé
héroïque des populations visitées,
plus qu'à leurs conditions de vie
actuelles. «Le voyageur fait bien
de s'intéresser à la géographie et à

la culture, mais qu'il oublie donc la

politique!» (p. 116), semble la
devise imposée aux touristes par
les tours operators.

Parti à la recherche de traces,
aussi infimes soient-elles, d'un
tourisme profitable pour tous, F.

Michel n'en dénonce pas moins ce

qu'il qualifie le «tourisme de
l'abus»: celui des risques extrêmes,
celui qui met en scène la guerre et
la mort, celui du sexe et de la

domination, bref, le tourisme qui
«abuse des peuples et des valeurs,
qui fait fi de l'éthique et de
l'humain» (p. 252). Les limites éthiques
et philosophiques s'estompent plus
facilement avec le passage des
frontières et, pour F. Michel, il est
donc important de ne pas occulter

ces manières extrêmes de voyager,

pour pouvoir mieux réfléchir
sur les formes futures de tourisme.
Si Montaigne soulignait déjà en

son temps que le voyage est un
exercice profitable, F. Michel ajoute
que ce sont les hommes qui
doivent faire des efforts pour qu'il le

reste et surtout le devienne davantage

pour tous.
Souhaitant que le voyage soit

pour toujours plus d'homo viator
«une histoire de décalages qui
mènent à une meilleure découverte

de l'autre et une plus profonde
connaissance de bailleurs» (p. 253),
F. Michel prône l'avènement d'un
tourisme responsable, c'est-à-dire
de l'instauration générale d'une
manière différente de voyager,
consciente et respectueuse des
milieux culturels et naturels traversés.

Le défi du nouveau siècle
consistera donc à «faire du voyage
une rencontre partagée et du voya¬

geur un voyajoueur», grâce aux
leçons tirées des expériences du
passé, «en y ajoutant un brin de

responsabilité et un zeste de curiosité»

(p. 257). On obtiendra donc
une nouvelle manière de désirer
bailleurs, lorsque le voyage cessera

d'être le simulacre de la
rencontre qu'il est généralement pour
bon nombre de voyageurs. Nous
pourrions nous demander cependant

s'il n'est pas illusoire de faire
croire à un tourisme parfaitement
intégré en harmonie totale avec le
contexte local? Ne vaudrait-il pas
mieux tenter de rompre le cercle
vicieux de la rencontre magique
du touriste et de l'indigène à

laquelle on attribue des vertus de

compréhension, de fraternité et de

rapprochement entre les peuples?
Pour favoriser un changement, il
faudrait peut-être, et je reprends
là une idée de Baudrillard, que les
touristes se muent en exotes, c'est-à-
dire en «partants», encore trop peu
nombreux à l'heure actuelle, qui,
tout en se délectant de la différence,

savent sans mauvaise conscience

que toute fusion avec l'autre est
vaine. Il faudrait alors passer du
statut de voyagé à celui de voyageur

- pour employer la terminologie
de J. Lacarrière. Mais nous en
laisse-t-on la possibilité? Car
comme le souligne F. Michel, la
pratique du tourisme est fortement
liée à la logique de marché capitaliste

et à des pressions sociales qui
incitent le travailleur à profiter,
gérer et rentabiliser au mieux son
temps libre... en partant en voyage.

On entreprend un voyage
parfois pour ne pas perdre son
prestige!

Une démarche militante donc

- qui dérangera peut-être certains
lecteurs -, mais non dépourvue de
dimensions critiques qui relèvent
les contradictions de l'Occident
dans sa pratique et promotion du
tourisme. Cependant, selon ses

pronostics optimistes (utopiques?),
dans un futur plus ou moins pro¬

che, «la mobilité voyageuse
planétaire ne sera plus considérée
comme un fléau social récurrent,
mais habilement érigée en art de
vivre universel» (p. 16). Pour cela,
F. Michel pense que l'anthropologie

peut s'avérer d'un apport
bénéfique de même que pour
l'évolution des études sur le
tourisme ou sur le voyage, en proposant

des approches transversales
et comparatives qu'il estime plus
que nécessaires en ces temps de

globalisation et d'excès de
spécialisation. Il met cependant en garde
contre l'esprit de chapelle qui
pourrait surgir de cette nouvelle
sous-discipline qui s'intéressera à

des questions sans cesse d'actualité,

telles que l'identité, l'ethnicité,
le changement social ou encore la
modernité. De même, il invite à ne

pas négliger les apports de certains

voyageurs avertis, en rappelant
que certains d'eux se sont convertis

sur le tard à l'ethnologie et
soulignant que bien souvent la
frontière entre touriste et
anthropologue peu s'avérer bien trouble.

Nadja Monnet

1 F. Michel ne donne pas de définition
précise de ce qu'il entend par «voyage» et
«tourisme», si ce n'est qu'il nous explique
que le terme «touriste» date du XIXe siècle
et qu'il vient de l'anglais, ce terme servant à

désigner d'abord les jeunes anglais fortunés
qui parcouraient l'Europe, puis petit à petit,
toutes les personnes se déplaçant par curiosité

ou désœuvrement, pour le plaisir de

voyager ou même pour pouvoir dire
qu'elles ont voyagé. F. Michel considère
cependant que des touristes ont existé avant
la création de ce mot et que, contrairement
à l'opinion couramment émise actuellement,

le voyageur n'est pas mort. Il préfère
donc parler de «ceux qui partent» pour
éviter les connotations positive et négative
des termes «touristes» et «voyageurs».

201


	Comptes rendus = Rezensionen

