
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 6 (2001)

Artikel: Le simulacre dans les rituels de possession afro-brésiliens

Autor: Nión, Belén

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le simulacre dans les

rituels de possession
afro-brésiliens

Belén Niön

1 Terme désignant
l'esprit.

«Il devait être trois heures du matin,
lorsque le fils-de-saint se décide à entonner
un cantique. Il ne semble pas du tout en

transe, aucun signe de transformation sur son

visage ou dans la voix. Par ailleurs, je l'ai
surpris dansant avec une cigarette à la main. Je

suis très étonnée que la mère-de-saint ne l'ait
pas stoppé, puisqu'elle ne s'était pas gênée de

sermonner les musiciens, peu de temps auparavant,

par manque d'attention. "Secoue le

drapeau, ayé, ayo." Je trouve cette doctrine
bien étrange, rien à voir avec tout ce que
j'avais pu entendre jusqu'alors; il manque
quelque chose. Je regarde autour de moi
m'attendant à une réaction. Rien. Le même

fils-de-saint lance un deuxième cantique:
"Dans le village indien, caboclo1". Je suis
embarrassée. Les doctrines m'ont toujours
parues hermétiques, mais celle-ci n'a ni queue
ni tête... »

Cérémonie, janvier 1998, extrait de
mon journal de terrain

Le propos de cet article concerne le
simulacre dans les communautés afro-
brésiliennes pratiquant la transe médium-

nique. Selon l'extrait susmentionné, ce

qui éveilla le doute parmi le public fut la

brièveté du cantique d'une part et le

comportement peu conforme du fils-de-
saint d'autre part. En s'interrogeant sur
l'apparition d'un tel phénomène et de son
développement, nous verrons qu'il est lié
à des individus qui, obligés d'émigrer
vers les villes, se trouvent séparés d'une
communauté religieuse.

J'utilise les termes de simulacre ou
simulation dans le sens d'une représentation

qui n'offre que l'apparence d'une
transe. Comme les codes de cette dernière
ne sont pas respectés, les individus sont
taxés de simulateurs, par conséquent la
notion de simulation implique une idée de
hiérarchie (vrai/faux, valorisation/dévalorisation).

Cette différenciation introduit
une vision normative propre aux adeptes
des cultes afro-brésiliens, dans laquelle
réside l'enjeu du pouvoir (Chappaz-Wirth-
ner 2000) puisque l'on cherche à légitimer

ou contester l'ordre existant.
Par ailleurs, les données récoltées nous

obligent à opérer deux distinctions fonda-

166



mentales. Dans le premier cas, la
personne est officiellement accusée par les
détenteurs du savoir et dans le deuxième
cas, la simulation est critiquée par ces
derniers, mais ils ne peuvent pas porter
d'accusations graves, puisque le simulateur

est intégré à une communauté et jouit
de sa protection. Il y a donc une subtilité
d'interprétation qui se reflète dans le
comportement des différents actants. Dans le
premier exemple le simulateur est marginalisé

et dans le second il est excusé. Nous
verrons quelles stratégies s'élaborent face
à un phénomène qui peut apparaître
comme conflictuel.

Contexte géopolitique
L'état du Maranhâo se situe dans le

Nordeste brésilien aux confins de l'Amazonie.

Il compte cinq millions d'habitants,
parmi lesquels deux tiers vivent dans les
zones rurales. L'économie de la région est
basée sur l'élevage et l'agriculture de
subsistance. Viana, le chef-lieu du muni-
cipe où s'est déroulée l'étude, fait partie de
la Baixada Maranhense, zone alluviale
espacée par des lacs et des marais. A la
saison des pluies, une grande partie du
territoire finit par être inondée.

L'élevage intensif des buffles en semi-
liberté provoque des conflits non
seulement avec les pêcheurs, mais également
avec les cultivateurs qui voient leurs
plantations saccagées. Les «sans-terres» vivant
de travaux saisonniers sont totalement
dépendants des propriétaires terriens, qui
profitent de cette main d'œuvre bon marché.

Ce climat de tension a provoqué dans
les années quatre-vingts des violences
extrêmes, caractérisées par des pressions,
menaces, expulsions des terres allouées,
assassinats de leaders syndicaux et de
militants paysans. Aujourd'hui la situation

s'est calmée, mais les problèmes de
fond n'étant pas résolus, les conflits peuvent

éclater à tout moment. C'est dans ce
contexte épineux que se développe une
multitude de lieux de cultes afro-brésiliens.

Une question de

pouvoir...
Des premiers voyageurs-aventuriers,

colonisateurs, aux ethnologues, les
observateurs ont été confrontés au phénomène
de la possession, certains l'attribuant à

l'œuvre des démons, d'autres pensant
qu'il s'agissait d'une sorte de thérapie de

groupe, où les «inhibitions» et «hystéries»
étaient ritualisées. Depuis, excepté les
détracteurs et «diabolisateurs» chroniques,
les phénomènes de possession ont été
recensés sous diverses formes de par le
monde. Dans les cultes afro-brésiliens,
comme leur nom l'indique, la possession
s'inspire du modèle africain sous la forme
d'une transe médiumnique et du modèle
indigène sous la forme chamanique. Les
deux formes ne se mélangent pourtant
pas: la première s'applique aux cérémonies

dansantes et la seconde aux rituels de
guérison. La transe s'observe dans le

changement de comportement: souvent yeux
fermés, comme s'il jouissait ainsi d'une
meilleure vision, le médium peut également

changer de voix et d'expression.
Ainsi la personne qui était effacée devient
pleine de hardiesse, celle qui se sentait
fatiguée démontre une vigueur étonnante.

Néanmoins ces modifications
n'apparaissaient pas du tout chez le médium
mentionné dans l'introduction, qui
affichait une certaine nonchalance et fumait
une cigarette tout en dansant. Le lendemain,

discutant avec la mère-de-saint qui
avait organisé la cérémonie, je demandais
son avis à propos des doctrines du «fils-
de-saint»2. Elle me répondit: «Ce sont des
bêtises, rien à voir avec les doctrines des
Enchantés»3. Elle était par ailleurs agacée
de voir que les adeptes et les médiums
avaient de moins en moins de respect
pour les règles de YUmbanda: si la plupart
des initiés n'avaient pas supporté le
Carinii de Umbanda4, c'était parce qu'ils
n'avaient pas accompli leur devoir envers
Xangô5. La mère-de-saint mentionnait
entre autres: l'interdiction de danser en
short, de porter de chaussures et de boire
de l'alcool (tout comportement non
conforme peut être dénoncé auprès de la

'i
2 J'utilise ce terme entre
guillemets pour indiquer
qu'il s'agit du rôle qu'il
avait décidé d'assumer ce

soir-là, mais sans qu'il y
ait une certitude quant à

son initiation ou à son
«don de naissance».

3 Les cantiques se
composent en général de quatre

vers nous livrant des
informations sur l'identité

de l'esprit. Celui-ci
peut faire partie du peuple

de la mer ou de la
forêt et se présente en
donnant sa fonction, chef
d'une nation, son titre,
noble ou roi, ou se définit
par le lien qui le rattache
à une famille spirituelle.
Or, les cantiques du fils-
de-saint simulateur ne
donnent aucune indication

sur le type d'entité
présente.

4 II s'agit d'une préparation
à base de plantes

(non précisées), qui
provoqua des transes violentes

chez la majorité des
initiés présents lors de la
cérémonie.

3 Dans YUmbanda, il est
le chef d'une lignée d'esprits

et le repas rituel était
préparé en son honneur.

167



M
6 Le premier tambour a

un rôle extrêmement
important; il est celui qui
indique aux autres
tambours le rythme à suivre

pour chaque cantique.
Lorsqu'une entité s'incorpore

dans un médium,
c'est vers lui qu'elle se

dirige pour se présenter.
Par ailleurs, le premier
tambour donne de la
stabilité à la mère-de-saint
et ce n'est qu'un musicien
de confiance qui occupera
cette place, car il a le pouvoir

d'affaiblir le chef
religieux.

7 Bien que cette notion
soit floue, elle est utilisée

par les pères et mères-de-
saint et désigne l'élément
qui leur donne une «force»

ou du «pouvoir». Une

partie est héritée de
leur(s) instructeur(s) et le

reste est accumulé au prix
de leurs efforts personnels.

Son étendue est
cependant vaste, mais
limitée, puisqu'elle est l'objet

des luttes entre chefs

religieux.

Fédération de YUmbanda, à laquelle sont
affiliés tous les terreiros (lieux de culte),
entraînant alors un avertissement ou sa
fermeture immédiate).

On peut s'étonner du manque de réaction

de la mère-de-saint, qui dans d'autres
circonstances aurait empêché le «fils-de-
saint» simulateur de poursuivre sa prestation.

Il y a plusieurs explications à cette
apathie apparente. En premier lieu, peu de
filles-de-saint initiées par elle étaient
présentes, environ quatre sur quinze, elle
n'était donc pas en position de force. En
effet, les liens tissés par l'initiation impliquent

le respect et le dévouement envers
son supérieur hiérarchique; ils forment
un système d'alliance qui permet de
contrecarrer l'hostilité des autres chefs
religieux. Il s'agit d'affirmer son pouvoir
social en organisant de belles cérémonies,
qui deviendront une référence parmi les

adeptes, en obtenant le succès des travaux
magiques et en évaluant ses connaissances

ésotériques. La communauté habituelle
n'étant pas réunie, les risques de rupture
et d'attaque entre les différents chefs
religieux présents s'avéraient accrus. Et la
réaction ne se fit pas attendre. Une autre
mère-de-saint, invitée à la cérémonie et
venant d'un village éloigné du chef-lieu,
se dirigea vers le premier tambour6, lorsque

son hôte chantait, lui «cassa sa force»
et provoqua une aphonie subite, l'obligeant

ainsi à céder sa place.
Lorsque des médiums visitent un autre

terreiro, ils doivent demander la permission

de danser au chef religieux ou alors
se contenter d'un rôle de spectateur.
L'autorisation fut refusée à un médium, qui
arriva vers la fin de la cérémonie. Cette
décision fut motivée, me dit-on, parce que
ce dernier était homosexuel. Or, je savais

pertinemment que plusieurs fils-de-saint
sont homosexuels et parfaitement admis
en tant que tels. L'opprobre avait sa source
ailleurs. Mon hypothèse est que ce
médium et tous ceux qui refusent d'être
intégrés dans une communauté sont
frappés d'exclusion.

Si le «fils-de-saint» simulateur n'a pas
été congédié, c'est parce qu'il ne s'était
même pas donné la peine de demander la

permission de danser. Par conséquent, il

démontrait sa méconnaissance des
comportements et attitudes parfaitement
codés de YUmbanda. De forts indices nous
autorisent à penser que sa prestation
n'était basée que sur l'aspect superficiel du
rituel: entrer dans la danse, entonner
quelques vers, être habillé de blanc, sans
en acquérir le sens. A ce titre, on peut
véritablement parler de simulacre. Ce
«fils-de-saint» ne voyait dans les cérémonies

qu'un moyen de vibrer au son d'une
musique enivrante et d'y jouer un rôle
actif. Mais ne faut-il y voir qu'une forme
de défoulement comme certains le laissent
à penser? Les motifs inhérents sont plutôt
à chercher du côté de la fonction sociale
accordée au médium: celle de catalyseur
d'énergie7 au service de la collectivité. La
simulation est donc liée à un contexte
social; on veut acquérir du pouvoir (matériel
et spirituel) et être respecté, conformément
à une vision du monde verticale où l'on se

montre déférent envers son supérieur
(paysan/propriétaire terrien, fils-de-saint/
mère-de-saint, êtres humains/Invisibles...).

Légitimer le contrôle

Dans ce chef-lieu du Nordeste brésilien
où un grand nombre de médiums provenant

de hameaux de l'intérieur viennent
s'installer, on assiste à un foisonnement
des lieux de cultes. Mais une fois dans la
ville, ils sont contraints d'instaurer de
nouveaux liens sociaux dans un univers
totalement étranger. Les terreiros deviennent

un lieu de rencontre et souvent les
médiums n'hésitent pas à terminer leur
initiation à Viana, se rattachant ainsi à

une communauté qui leur octroie un
appui spirituel et parfois matériel. Ce

passage obligé a son avantage, puisque
l'initiateur sert de garant devant la
communauté religieuse, tandis que dans le
cas où le médium refuserait l'initiation et
ne se fie qu'à son don, il «doit faire la

preuve de la transformation qu'a opéré
en lui le caboclo» (Boyer-Araùjo 1993: 203).
La compétence d'un médium se définit

16 8



de deux façons: d'une part le «don de
naissance» indique qu'il n'y a pas
d'intermédiaire entre lui et les invisibles et
démontre qu'il a été «choisi», d'autre part
l'initiation lui permet d'acquérir un
ensemble de connaissances transmis par un
maître, auquel se réfèrent d'autres initiés.
Certains médiums contestent cette
dernière étape qui, d'une certaine manière,
cherche à légitimer une seule façon de

procéder et qui contribue à consolider
l'ascendant des chefs de cultes sur eux.
Mais malgré cela, les postulants se voient
presque dans l'obligation d'être initiés,
s'ils veulent pouvoir exercer légalement
comme le demande la Fédération de YUm-
banda. En effet, celle-ci exige un contrôle
sur ses affiliés, puisqu'elle les protège des

répressions politiques8.
Si, comme nous l'avons vu, l'intégration

à une communauté dépend du libre
choix du médium, en réalité elle est
conditionnée par les besoins de l'individu qui
cherche à améliorer ses conditions de vie.
L'approche émique ne peut donc être
suivie que s'il y a participation au culte et

pour ce faire, il est impératif d'être lié à un
terreiro. Un médium isolé est incontrôlable

et ce n'est que par le biais de
l'initiation qu'il peut espérer empêcher la
possession sauvage des esprits et acquérir
une connaissance accrue des différents
rituels lui servant de capteur de pouvoir.
Son rôle social est déterminé par cette
appropriation d'énergie qu'il se charge
de redistribuer par des services et qui
équivaut non seulement à la survie de

l'individu, mais également à celle du
groupe auquel il est lié. L'idée d'une énergie

circulante et finie que l'on retrouve
dans la région amazonienne (Menget
1985) expliquerait la nécessité des conflits

que se livrent les différents chefs religieux.
J'ai pu observer un autre cas de simulation

la même année, mais dans un terreiro

différent. La cérémonie était dédiée à un
saint, qui devait intercéder en faveur du
chef religieux, afin que son vœu soit exaucé9.

Au début du rituel du soir, la mère-de-
saint n'était pas présente et ce furent les
initiées qui entamèrent l'ouverture.
Certains musiciens, déjà bien imbibés
d'alcool, avaient grand-peine à suivre les

tl
chants des médiums. S'approchant du
premier tambour, une fille-de-saint entonna

un cantique, qui fut remplacé par un
autre sous la décision du chanteur chargé
d'entraîner les joueurs de tambours. La
fille-de-saint, un peu interloquée, hésita,
puis se lança tout de même dans la danse.

Selon le déroulement des événements,
il apparaît douteux que la médium ait été
réellement en transe, car si tel était le cas,

l'esprit aurait certainement refusé de
danser sur un cantique ne lui appartenant

pas. N'oublions pas que le cantique
lui sert de révélateur d'identité. Plus d'une
fois, lorsque les musiciens perdaient leur
concentration, les esprits courroucés les

rappelaient à l'ordre. Certains membres
du public se trouvaient mal à l'aise face à

cet incident, car la simulation était
flagrante. Cependant sur le moment, personne

n'a rien dit, si ce n'est une «servante»
qui a demandé aux musiciens de prêter
un peu plus d'attention. Ce n'est qu'une
fois la mère-de-saint dans la ronde des
médiums que la cérémonie a pu retrouver
un déroulement adéquat. Leurs critiques
visaient surtout le manquement d'une
certaine déontologie dans la pratique
(l'absence de la mère-de-saint à l'ouverture

du rituel et le manque de sérieux des

musiciens). Mais à aucun instant l'un
d'eux n'a osé émettre des doutes quant à

son «identité» de médium. Le fait d'être
initié est une garantie d'appartenance à la
communauté des umbandistes. Seule sa

qualité de dirigeante fut mise en cause;
vivement critiquée, on a attribué l'échec
de ses demandes auprès du saint à son

manque de rigueur dans la conduite des

8 Derrière une certaine
liberté de cultes se cache

un système quelque peu
coercitif qui s'explique
dans une perspective
historique. Après avoir subi
maintes répressions
policières, les chefs de cultes
ont décidé de s'unir à la
manière des candomblés

qui avaient créé dans les
années trente une fédération

afin de légitimer les
cultes afro-brésiliens au
même titre que les églises
chrétiennes.

9 Les chants et les danses

se suivirent durant quatre
jours et donnèrent lieu à

une grande dépense
d'argent, puisque tous les
participants devaient être
nourris et logés. Par
conséquent, il s'agissait
d'une mère-de-saint
reconnue, apte à s'engager
dans cette cérémonie de

compromis.

ceremonies.

Les exclus sacrifiés

Comme nous pouvons le voir, jamais
la cohésion du groupe n'a été menacée

par l'apparition de simulateurs. Malgré
la compétition régnante, et les conflits qui
en découlent, les médiums restent unis
face au risque que pourraient constituer
les simulateurs: celui de discréditer les

LM



1" Pour prouver sa
valeur, le médium a besoin
de se mesurer à des
adversaires: plus ils sont
redoutables, plus il acquiert
du pouvoir s'il réussit à

les combattre. Dans le cas

contraire, il en sort fortement

affaibli et c'est la
raison pour laquelle les

pères et mères-de-saint en
fin de carrière n'acceptent
plus de se livrer à des
batailles éprouvantes.

11 Lire par exemple Jean-
Marie Gibbal (1982), p.
299 et sqq.

cultes et par conséquent d'entraîner une
perte de pouvoir de décision pour les

adeptes dans le domaine de l'organisation
sociale et politique. Mais ces derniers

ne s'inquiètent pas outre mesure. La
menace vient de ceux qui ne simulent pas, de

ceux qui appartiennent au même groupe,
qui ont le même système de référence et,

par conséquent, de ceux qui connaissent
les failles permettant de terrasser l'autre,
ne serait-ce que pour une brève période10.

On peut se poser la question des effets

positifs du simulacre pour les
communautés. Introduire la notion de
«tromperie» c'est admettre la nécessité de
quelqu'un ou de quelque chose de «sacri-
fiable» (Girard 1972). Si à la base du simulacre

il s'agit de remettre en question tout
le processus hiérarchique, son objectif est
anéanti. Tant qu'il apparaît chez des
individus marginalisés, le simulacre permet de

préserver les lieux de culte. Par contre, il
devient problématique lorsqu'il apparaît
parmi les adeptes, où il est synonyme de

désorganisation dans les cérémonies et
dans le rôle que chaque membre doit tenir.

La question du simulacre dans les
rituels de possession ne peut être posée en
tant que révélateur d'un malaise à l'intérieur

des communautés, mais plutôt parmi
les observateurs étrangers au système

culturel de référence (ethnologues ou pas).
Ce qui paraît être une évidence en théorie
ne l'est pas dans la pratique, puisque
beaucoup ont émis des doutes quant à la
«véracité» des phénomènes de possession11.

Le fait qu'il y ait des simulateurs
semblent prouver aux dits observateurs

que le système est en danger, qu'il n'est
pas réel, mais qu'il témoigne d'un besoin
d'appartenance à une communauté qui
sinon perdrait tout fondement d'identité.

La présence des simulateurs démontre
qu'ils sont porteurs d'un autre message:
celui de se référer à une logique de l'appât
du gain (qui n'est pas fondamentalement
hors des préoccupations des chefs
religieux), mais dont l'effet n'est pas
identique. Si le médium vise à redistribuer les
richesses, les simulateurs eux ne cherchent

que le cumul. Et c'est sur ce point que le
simulacre peut révéler un danger pour
les communautés: celui d'être taxées par

une instance politique de sectes dangereuses

qui rackettent leurs adeptes.

Références citées

Boyer-Araüjo Véronique
1993. Femmes et cultes de possession au Brésil.

Paris: L'Harmattan.
1996. «Le don et l'initiation. De l'impact de la

littérature sur les cultes de possession
au Brésil». L'Homme (Paris) 138: 7-24.

Chappaz-Wirthner Suzanne
2000. «Soft Realities: avant-propos». Tsantsa

(Berne) 5: 4-8.
Gibbal Jean-Marie
1982. Tambours d'eau, journal et enquête (Mali).

Paris: Le Sycomore.
Girard René
1972. La violence et le sacré. Paris: Grasset.
Menget Patrick
1985. «Guerre, sociétés et visions du monde

dans les basses terres de l'Amérique du
Sud». Journal de la Société des América-
nistes (Paris) LXXI: 129-130.

Auteure

Belén Niôn, Bd Carl-Vogt 71, CH-1205
Genève.

E-mail: belen.nion@caramail.com

171


	Le simulacre dans les rituels de possession afro-brésiliens

