Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 6 (2001)

Artikel: Etre pére sans femme : la paternité gay
Autor: Cadoret, Anne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007419

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Etre pére sans femme:
la paternité gay

Anne Cadoret

«La maternité est, a I’évidence, affaire
des femmes. Oui, mais a un détail pres: le
plus souvent, il a d’abord fallu trouver
un homme avec qui faire I’enfant, et le
décider a étre pere» remarque H. Léridon
(2001: 49). Dans son article sur les «fem-
mes et hommes face au désir d’enfant»,
I'auteur montre, chiffres a I'appui, qu’en
France, les hommes, comme les femmes,
veulent des enfants, méme si leur désir
de paternité s’affirme plus tardivement
dans leur parcours de vie que pour la
gent féminine. Cependant, ce désir de
paternité s’apparente-t-il au désir de
maternité? Etre peére revient-il au méme
qu’étre mere? De plus quels liens recon-
naitre entre un pere et une mere? La
conception de la parenté! a longtemps
placé le pére du co6té de la Loi et du sym-
bolique et la mere du c6té de la nature, du
corps, de la matiere ainsi que des taches
quotidiennes de maternage et d’éduca-
tion. Aux hommes alors de protéger leurs
épouses, meres de leurs enfants, d’assurer
les finances du ménage, d’étre les chefs de

TSANTSA 6.2001

famille; aux femmes de procréer et d’assu-
rer la reproduction de 'espece humaine.
Dans la conception de la parenté s’inscri-
vent les rapports de sexe. Or ces derniers
ont beaucoup évolué depuis une quaran-
taine d’années. Les femmes ont conquis le
marché du travail — aujourd’hui, en
France, plus de 70% de la gent féminine
fait partie de la population active —, ce
qui met a mal 'idée de I’homme seul
breadwinner. A partir de la fin des années
soixante, les femmes ont aussi conquis
une certaine liberté procréatrice — «un en-
fant si je veux, quand je veux». Elles ont
obtenu la reconnaissance d’'une égalité
juridique dans la responsabilité de leurs
enfants: la puissance paternelle est deve-
nue l'autorité paternelle puis 'autorité
parentale. Par ailleurs, d’autres données
témoignent encore du bouleversement
des formes familiales. On se marie moins
que dans les années soixante et surtout
on ne se marie plus pour toute la vie.
Lorsque les couples se séparent, dans la
trés grande majorité des cas, le domicile

1 J’assois mon raison-
nement sur la société
francaise: bien que repré-
sentative d’autres socié-

tés occidentales. elle peut
différer dans certaines de
ses lois ou dans le rythme
de I'évolution familiale.

83



de ’enfant est fixé chez la meére, et
c’est elle qui devra assurer les taches
quotidiennes de la parenté. Nature fémini-
ne du maternage et de 1’éducation?
Stirement pas, mais marque de 1’organi-
sation idéologique des rapports de sexe
qui a toujours laissé aux femmes le do-
maine de la maison et de 1’enfance,
domaine de la vie privée, méme si,
maintenant, leur est ouverte la possibilité
d’une vie publique.

Toutefois, les changements auxquels
nous assistons et participons tous en tant
qu’hommes et femmes ne sont pas ache-
vés. Les femmes luttent pour la parité ci-
vique, économique et familiale. Certains
hommes demandent un autre équilibre
familial et revendiquent le droit d’étre
peres au méme titre que les meres sont
meres: paterner et s’'occuper du quotidien
de l'enfant, investir le domaine du privé.

Des 1981, G. Delaisi de Parseval avait
noté 'importance de l'attente d'un bébé
pour les hommes, certains allant méme
jusqu’a vivre dans leur corps la grossesse
de leur femme et I'arrivée de I'enfant par
des conduites de couvade. Cependant,
pour tous ces hommes, 1’acces a la pater-
nité passe encore par leur vie de couple:
leur femme, légitime ou concubine, por-
tera leur enfant. Lucy Mair (1974) écrivait
que si le mariage servait a faire d"une
femme une honnéte femme (assertion de
nos ancétres), il servait surtout a faire du
mari un pére! Bien que le mariage ne soit
plus maintenant I'entrée royale de la pa-
ternité (en France, pres de 40% des enfants
naissent hors mariage, la plupart étant
reconnus par leur pere), la femme reste
encore indispensable a la venue d’'un
enfant; et s’il faut effectivement un peu
de masculin pour fabriquer un enfant — le
sperme —, il faut toujours beaucoup plus
de féminin — l'ovocyte et l'utérus. Si un
futur pere disparait avant la naissance de
son enfant, I’enfant naitra sans lui... alors
que si la mere disparait, le pere n’aura
jamais cet enfant. C’est en partie cette
nécessité de la présence féminine qui a
conduit a assimiler la femme a la mater-
nité — I'accomplissement de la «nature fé-
minine» passant par l'enfant et, a contrario,
a minorer pour les hommes l'importance

TSANTSA 6.2001

de donner la vie. C'est cette obligation de
passer longuement par le corps de la
femme qui a conduit les sociétés a ins-
crire la femme dans la nature pour mieux
donner aux hommes l'art de la culture
(Héritier 2001). De plus, comme géné-
ralement les hommes deviennent péres
en méme temps que leurs compagnes
deviennent meres, leur désir de paternité
est recouvert par I'importance de la mater-
nité, et 'enfant apparait comme 1’abou-
tissement du projet parental du couple.
Néanmoins, que se passe-t-il lorsque
I'homme et la femme ne forment pas un
couple? Que se passe-t-il par exemple
lorsqu’ils ou elles sont homosexuel(le)s
et que le projet parental ne peut étre lié a
un projet conjugal? Qu’ils soient les-
biennes ou gays, deux grands modes d’en-
trée en famille se présentent a leurs yeux:
soit un systéeme familial de co-parenté,
dans lequel I'enfant circule du foyer ma-
ternel au foyer paternel, soit des familles
duo, monogenrées, féminine ou mascu-
line, I’enfant ayant été adopté ou congu en
faisant appel a 1'aide médicale a la pro-
création (AMP). Théoriquement, les hom-
mes comme les femmes peuvent recourir
a l'une ou l'autre de ces solutions, quitte
pour l'aide médicale a la procréation a
s’adresser a des pays qui autorisent aux
homosexuels féminins et masculins a le
faire. Certains le font. S’écartant du mo-
dele familial de référence, un seul pere et
une seule meére, ils sont conduits a en
construire un autre et a justifier ou sim-
plement a argumenter, aux yeux d’autrui
mais aussi a leurs propres yeux, leur
conception de la parenté et la place qu'ils
donnent a la femme, a la mere ainsi qu’a
I’homme, au pére. Inscrits comme tout
un chacun dans leur propre culture (Dou-
glas 1999) — ici le cas de la France —, ils
s’appuient sur ces schémas mentaux et
avancent par touches progressives vers
d’autres configurations familiales et pa-
rentales. Quelques-uns, ceux qui choisis-
sent la co-parentalité, optent pour des
figures existantes, les familles recom-
posées; d’autres font appel a une mere-
porteuse. Mais tous, faisant cela,
atteignent le noeud des rapports de sexe et
touchent a ce que ceux-ci ont de plus



profond: le privé, l'intime, la transmis-
sion de l'identité.

J’exposerai ci-dessous, a partir de
situations de co-parenté et de recours a
I’AMP, les manieres dont ces hommes
envisagent leur paternité ou y sont entrés;
je reprendrai les mots et les arguments
qu’ils m’ont énoncés lors d’entretiens
effectués dans le cadre d’une étude sur
I’homoparenté (Cadoret 2000b), partie
d’une réflexion plus large sur les dits et
non-dits de notre «structure de parenté»
(Cadoret 1995 et 2000a). Ces hommes
parlent de la difficulté de devenir peres
alors qu’aucune relation d’alliance (par
mariage ou de fait) n’est établie avec la
mere. Les souffrances ou les bonheurs
qu'ils ressentent nous renvoient a la place
laissée aux peres et a celle donnée aux
meres dans notre société. Leurs histoires,
ainsi que leurs revendications, s’inscri-
vent dans la question des relations de
genre et alimentent le débat sur la parité
homme/femme.

Gay et Pere

La co-parentalité

«L’enfant a besoin d'un pére et d'une
mere» déclarent Thierry, Nicolas, Simon,
Charles et tant d’autres2. Mais ils ne vivent
pas avec des femmes. La premiere ques-
tion est alors de trouver la bonne parte-
naire parentale (ou pour les femmes, le
bon partenaire parental). Il existe dans les
journaux homosexuels une rubrique de
petites annonces — non plus matrimoniales
mais parentales —, telle «Futur papa, 38
ans, cherche future maman, pour conce-
voir un enfant sans vie commune, mais
avec une grande complicité. Grenoble,
Isere.» (Pagaye 29, 1997) Les hommes et
femmes semblent identiques, puisque les
deux veulent devenir parents, sans pour
autant mener une vie commune; et la co-
parentalité représente un champ tres
ouvert, ol1 toutes les variantes d’organi-

TSANTSA 6.2001

sation de la vie parentale — comme la
reconnaissance de I’enfant, le partage de
l"autorité parentale ou encore 'alternance
des domiciles — sont possibles, a partir
d’une seule donnée: la rencontre d’un
homme et d’une femme dans le but
d’avoir un enfant. Rencontre de hasard,
rencontre voulue, rencontre réfléchie?

Choisir une co-mere

Certains, tellement assoiffés de pater-
nité, prennent la premiere femme dispo-
nible, sans beaucoup discuter de la suite
de la parenté, c’est-a-dire de son organi-
sation entre le pére et la mere. Mais d’au-
tres réfléchissent a la «bonne mere» et la
cherchent, comme Simon qui établit des
criteres pour choisir la bonne co-parente:
«Le premier était que je devais sentir cette
femme mere, je devais avoir envie de la
voir meére de mes enfants, je devais sentir
sa fibre maternelle, sa tendresse, tout un
ensemble de choses qui sont difficiles a
définir, mais qui concernent la maniére
dont je peux voir a un moment donné
une femme avec un enfant et comment je
suis touché par sa facon d’étre mere.
Donc, cela je devais le sentir. La deuxieme
chose, pour moi trés importante, était qu'il
fallait qu’on ait une relation d’amitié; je ne
pouvais pas concevoir d’avoir un enfant
avec une femme que je connaissais peu. Et
la troisiéme chose tres importante, c’est
qu’il fallait que le “contrat” que ’on pas-
sait soit symétrique. C’est-a-dire que la
raison pour laquelle elle me choisissait
soit symétrique des raisons pour les-
quelles je la choisissais.»

Il évoque trois femmes, meres poten-
tielles, avec lesquelles il a discuté de co-
parentalité et qualifie ainsi ce projet. «On
a l'impression que c’est comme une décla-
ration amoureuse, tu sais, quand tu dé-
clares ta flamme a quelqu’un, c’est ...»
Cependant, il est difficile de trouver I'amie
idéale. Une premiére grande amie refuse,
n’étant pas encore préte a la maternité.
La seconde, Juliette — en fait un couple
de femmes dont 1'une portera I'enfant — ne
veut pas de co-parentalité partagée: «Elles

.

2 Remarque qui peut étre
tout aussi bien énoncée

par des femmes.

85



voulaient un week-end sur deux et la
moitié des vacances scolaires pour le pere,
comme des parents divorcés. Ce n’est pas
que la mére ne voulait pas d’un petit
soutien paternel, elle insistait sur le fait
qu’elle voulait un vrai pere, nommé, qui
reconnaisse I’enfant... mais pas d’égalité
sur le plan du temps d’éducation.» Simon
alors hésite, puis refuse. «Et la, j’ai rencon-
tré deux autres femmes. Je les connais-
sais et on s’est déclaré la flamme; mais
en fait ce n’était pas une flamme, on
pourrait parler plutét d’un mariage de
raison. J’avais de la sympathie pour elles
mais je n’ai pas eu le coup de foudre que
j’ai eu pour les autres. Ce n’était pas un
coup de foudre, mais en méme temps elles
me plaisaient bien [...] et aussi elles, elles
m’ont dit oui a I’éducation partagée.»

Simon note la difficulté pour un homo-
sexuel de devenir pére:

«Ce que 'on vit en tant quhomme, il y
a une telle impossibilité a devenir pere...
que tout d"un coup lorsque j'ai rencontré
une femme qui me disait oui a I'éducation
partagée, je me suis dit que c’était merveil-
leux. Aussi j'ai dit a Juliette qu’on aurait
peut-étre un enfant ensemble dans un
deuxieme temps, mais pas dans un pre-
mier temps. C’était cela mon contrat; je
n’avais pas dit non, je n’avais pas fermé la
porte, javais dit: “Je ne peux pas avoir
un enfant en premier dans ce contexte-
la, je serais trop malheureux.”

»On est parti en vacances, et lors de
notre retour de vacances, elles nous ont
appelés pour dire qu’elles changeaient
d’avis, qu’elles arrétaient tout et qu’elles
se tourneraient vers l'insémination artifi-
cielle.

»Voila. Du coup, on est revenu a Juliet-
te. J’ai repensé a mes trois criteres et je
me suis dit qu’ils étaient réunis. Il y a
I’amitié, la symétrie, le sentiment. Je me
demande si c’est tellement important
d’avoir moins de temps avec I'enfant, si ce
n’est pas la qualité qui compte. Voila...»

L’enfant est né quelques mois plus
tard.

TSANTSA 6.2001

Laffirmation paternelle

Simon a cédé sur 1'éducation parta-
gée. D’autres, désireux de trouver la mere
a tout prix, ne cherchent pas 'amitié et
pensent que leur don de sperme suffira a
assurer leur paternité. Ainsi, Charles
voulait un descendant, engendrer un en-
fant — en fait il emploie le mot «enfanter»
qui appartient au domaine féminin3 — et le
laisser peu a peu venir a lui, étre ce qu’il
appelle «un pére non exclusif», pensant
«que la voix du sang allait parler». Il ne
prévoyait pas de reconnaitre ’enfant, ni
de lui donner son nom, pas plus que de
demander le partage de I'autorité paren-
tale, encore moins de verser une pension
alimentaire a Paulette, la future mere.
Bernard, quant a lui, s’étonne que l'inter-
locutrice qu’il a rencontrée trois ou quatre
fois pour mettre au point I'insémination,
dés celle-ci réalisée, ne lui donne plus de
nouvelles...

Cependant, cette inconscience dans la
mise en acte de la paternité est rare; le
plus souvent, on assiste soit a un change-
ment délicat de perspectives entre ce que
veut la mere et ce que demande le pére,
soit a un rapprochement de leurs positions
respectives. Ainsi, Nicolas et Mona con-
viennent tous les deux que I'enfant sera
reconnu par l'un et 'autre et 1'autorité
parentale partagée; la reconnaissance est
effectuée avant la naissance, les futurs
parents s’étant mis d’accord pour déclarer
vivre ensemble*. Cependant, quelques
mois plus tard, lors de la déclaration de
naissance a la mairie, la compagne de la
mere tente, vainement, de contester la
reconnaissance prénatale. Les dissensions
sur le partage de l'autorité parentale et
I'organisation de la présence du pere
(jours de visites et d’hébergement) aug-
mentent. Finalement, Nicolas arrive a faire
prévaloir une partie de son point de vue:
'autorité parentale est partagée, mais la
mere est sévere quant aux conditions de
visite de 1’enfant. Nicolas et Mona vou-
laient tous les deux un enfant, étre pleine-
ment pere et mere. L'enfant né, Mona se
verrait bien mere, sans peére trop présent...
Ou encore Charles et Paulette, qui se
rencontrent de nouveau quatre mois apres

’*w

3 Cf. Le Robert, Dictionnai-
re de la langue frangaise, au
mot engendrer.

4 L’autorité parentale
d’un enfant naturel est
exercée en commun par
les deux parents s'ils ont
reconnu tous deux l'en-
fant dans I’année de sa
naissance, et s’ils vivent
ensemble.

86



la conception: Paulette affirme son sou-
hait de reconnaissance et Charles, ignorant
les regles de filiation des enfants nés hors
mariage, déduit que l’enfant portera son
nom: «mon pére sera content, I’enfant por-
tera le nom de la famille». Mais Paulette
ne le congoit pas ainsi et lors de la recon-
naissance prénatale, elle donne seulement
son nom... Charles s’en apercoit une fois
I'enfant né et refuse cette situation: «“Mais
non, non, c’est inacceptable, tout ce qui
s’est passé est inacceptable. L'enfant est la,
je suis son pére.” Alors elles ont été ahu-
ries: “Mais attends, tes lettres prouvent
bien que tu ne voulais rien. — Désolé, le
fait de devenir pére me change, est-ce que
j’ai le droit d’évoluer? — Ah, non, non,
pas du tout. — Bon, trés bien, on va au tri-
bunal.”» Il demande aussi 1'autorité pa-
rentale partagée, nouveau sujet de conflit
entre les co-parents: «Non, tu ne l’auras
pas! — Tres bien je te dénonce au juge en
disant que tu es homosexuelle et que tu
veux nier I'image du pere.»

Simon, que nous avions laissé quel-
ques lignes plus haut — et avant la nais-
sance de 'enfant — s’entend bien avec
Juliette, la mere du bébé; son compagnon
prévoit d’établir des relations parentales
avec la compagne de celle-ci. Il peut
demander alors de garder plus souvent
I'enfant et envisage de déménager pour
habiter dans le méme canton que la mere
et mettre en place un systeme de garde
alternée. Pourtant, quelques semaines plus
tard, la discorde s’installe entre le pere et
la mere, les vieux schémas familiaux (1'en-
fant appartient a la mere) reprenant le
dessus et la femme — ou plutdt les fem-
mes — voulant la garde exclusive de 1'en-
fant. Les tribunaux devront trancher entre
la position maternelle et la revendication
paternelle. Les propositions du Ministere
de la justice de favoriser la garde alternée,
comme celles du Ministere des affaires
sociales d’accorder un congé de paternité
— toutes ces évolutions allant dans le sens
d’une reconnaissance d'une quotidien-
neté de la paternité — sont immédiatement
reprises dans I'argumentaire de ces nou-
veaux peres pour légitimer leurs positions.

Le montage de la co-parentalité
ressemble fort aux montages familiaux
apres divorce dans lesquels I'enfant réside

TSANTSA 6.2001

trés majoritairement chez la mere, le pere
ne gardant I'enfant qu’une fin de semaine
sur deux et la moitié des vacances sco-
laires. Si ce schéma convient a certains
(Charles et Nicolas ne demandent pas
plus), d’autres, comme Simon, réclament
une paternité plus active et la préparent.

Les homoparents, tout en faisant
remarquer que le systéme de co-parenté
qu’ils pronent existe déja avec les familles
recomposées, insistent sur sa spécificité,
puisqu’il ne s’agit pas d’une recompo-
sition, mais d’une composition, et que
l'alternance des foyers féminin et mas-
culin ne résulte pas d'une rupture... Situa-
tion idéale qui demande cependant
beaucoup de discussions entre co-parents
et d’ouverture a l'autre ainsi que de res-
pect de sa position. La famille recomposée
avait déja mis a mal I'image d'une famille
unie a vie, ou plutot obligé a distinguer
couple conjugal éphémere et couple pa-
rental pérenne. Avec elle par ailleurs est
entré dans le vocabulaire le terme «paren-
talité» dont l'usage remplace de plus en
plus celui de «parenté», I’exercice des
fonctions parentales (sens de parentalité)
se détachant du statut de parenté et
n’étant pas toujours accompli par les pa-
rents statutaires, comme dans le cas du
beau-parent des familles recomposées. La
famille co-parentale franchit un pas de
plus dans I'éloignement du modele fami-
lial de référence, un couple conjugal
recouvrant le couple parental, puisque le
premier n’est pas au fondement du
second. Il faut alors trouver de nouvelles
bases de construction de la parenté et de
la parentalité. L'enfant ne concrétise plus
I"'union des parents, mais 1’échange: il
circule entre un p6le masculin et un pole
féminin qui n’ont jamais formé une seule
chair. Le pére et la meére doivent trouver
un accord qui permette la circulation de
I'enfant, un des pdles ne devant pas dispa-
raitre ou annihiler I'autre. La valence diffé-
rentielle des sexes (Héritier 1996) est a
repenser.

5 L’échéance des quatre
mois de grossesse revient
souvent. Est-ce dfi a la
premiere échographie, ot
I'enfant, par le biais de
I'image, s"autonomise?

87



Le recours a la mere «pour
autrui»

D’autres gays refusent ces négocia-
tions et veulent voir leur enfant tous les
jours. Ils demandent a étre pere a tout
prix, mais aussi a plein temps, ils veulent
vivre quotidiennement avec I’enfant et
demandent qu'il n’ait qu'un foyer, le leur.
Trois possibilités s’offrent alors a 1’'homo-
sexuel masculin: «épouser» une femme
lesbienne, adopter, recourir a une mere
«pour autrui»®. José choisit d’abord la
premiere solution; il rencontre sa femme
grace aux petites annonces du Nouwvel
Observateur: «Fille homo cherche mariage
de convenance». Leurs milieux sociaux et
religieux correspondent. Elle veut 'appui
social que donne le mariage, un vrai, un
grand mariage; lui veut I'enfant. Mais la
réalisation du projet d’enfant est repoussé
mois apres mois, I'épouse voulant d’abord
assurer son assise professionnelle. José se
lasse; il demande et obtient I’annulation
du mariage. Echaudé par cette expérience,
il décide alors de chercher une mere por-
teuse et s’adresse a une agence améri-
caine, chargée de sélectionner des femmes
«bien médicalement et psychologique-
ment» et de résoudre les questions légales
posées par ce type de filiation”. José veut
un «enfant de son sang» pour bien asseoir
le lien de parenté: «il vaut mieux qu'il y ait
un lien solide, indestructible, que per-
sonne ne puisse attaquer l'enfant et son
parent». Cette idée du lien biologique
comme incontestable, alors que la parenté,
elle, I’est moins puisque hors norme, est
reprise par un autre interlocuteur, Etienne,
lui aussi en quéte de paternité par mere
porteuse. «Je n’aurais pas envie que 1'on
dise “les homo ont eu le PaCS, ils peuvent
méme avoir des enfants” comme si ¢’était
un produit de consommation auquel
pourraient tout d’un coup accéder les
homosexuels; le fait de contourner I'adop-
tion par une procréation, je dirais que cela
détruit complétement ce risque d’accusa-
tion, oui, de caprice. On ne peut plus dire
que c’est un bien de consommation parce
qu’il y a un lien direct de pere a fils, de
pere a fille. C’est votre enfant, et la, on
ne peut rien vous dire.»

TSANTSA 6.2001

Si ce lien de parenté est aussi indes-
tructible, il I'est aussi pour la meére qui
veut un enfant et peut se prévaloir de son
statut de mere pour le garder: «Je ne veux
pas étre soumis a un chantage de qui-
conque, que ce soit une mere hétéro ou
une meére lesbienne dans un arrangement
de co-parentalité» déclare José. Cepen-
dant, le biologique ne deviendrait incon-
tournable qu’allié au désir d’enfant, au
désir de devenir parent®. La mere porteu-
se, bien que mere biologique, ne demande
pas a devenir parent’, méme si elle peut
souhaiter avoir des nouvelles de I'enfant
une fois qu'il sera avec son pere et éven-
tuellement accepter de le rencontrer. Il ne
s’agit pas d'une remise d’un enfant a
l’adoption, mais de la conception d’un
enfant pour un certain homme. «Dans le
cas de nombreuses meres, il y a quand
méme une demande d’implication, pas
de relation. Elles veulent un certain profil
de parent, c’est-a-dire faire entendre que
ce n’est pas un choix unilatéral de per-
sonnes, de parents potentiels qui disent
“Voila, je voudrais bien celle-1a” et c’est
tout; elles aussi, elles disent “Je voudrais
bien faire un enfant pour ce couple-la.
Sinon, cela reviendrait a une super-
adoption”», pense Etienne. Pas question
de lui dénier son role: «C’est une person-
ne en chair et en o0s, c’est la vraie mere, il
n’est pas question de dire qu’elle n’existe
pas. Simplement, elle n’aura pas le droit
parental» affirme José.

L’homme peut vouloir rencontrer celle
qui pendant neuf mois portera «son»
enfant, et la femme accepter la rencontre.
José verra plusieurs fois la femme avec
laquelle il tente d’avoir un enfant, «le lien
entre elle et moi se passe remarquable-
ment bien; nous sommes allés diner en-
semble, au cinéma ensemble; je ne dirais
pas qu’il y a une relation qui se dévelop-
pe, loin s’en faut, mais enfin, il y a un lien
vaguement amical qui se crée, notamment
par le rythme des deux semaines en deux
semaines»!0. Evoquant cette femme qui
doit porter son enfant, José dira «ma fem-
me», retrouvant nos vieux modeles de
parenté dans lesquels la mére de I'enfant
est la femme du pere. Devant I’échec des
inséminations, José doit chercher une
autre mere porteuse; il fait aussi sa

3

8 Les méres porteuses
craignent aussi que le
pere de ’enfant refuse,
une fois I’enfant né, sa
paternité, se retrouvant
dans ce cas meres et non
plus porteuses.

6 L'expression «meére
“pour autrui”» est propo-
sée par I’Apgl (Associa-
tion des parents et futurs
parents gays et lesbien)
pour désigner la mere
porteuse.

9 Malgré quelques proces
retentissants aux Etats-
Unis entre meres por-
teuses et meres sociales,
les premieres ne voulant
plus céder l’enfant
qu’elles avaient porté. Se
sont créées alors des
agences de meres por-
teuses qui d’une part
refusent les femmes sans
enfants et d’autre part
assurent un service d’avo-
cats lors des litiges a la
naissance de l’enfant.

7 Le prix s'éleve a environ
50000 US$, lorsque l'insé-
mination artificielle est
dite «naturelle», c’est-a-
dire in utero et non in
vitro.

10 Le pere va a la clinique
de I’agence donner son
sperme qui est congelé;
c’est souvent a l’occasion
de ce premier déplace-
ment qu’il connait la
mere porteuse. Ensuite, il
est informé de chaque es-
sai d'insémination (quel-
quefois tous les mois) et
des résultats, quinze jours
plus tard.

88



connaissance, la voit d’abord au restaurant
ou elle vient avec ses trois enfants, puis
chez elle ou elle lui présente son mari.
Une fois ces relations établies, relations
sur plusieurs mois méme si elles sont dis-
tendues, il est toujours difficile de changer
de personne. Etienne et Georges en sont a
leur troisiéme mere porteuse potentielle et
commentent que pour «les deux fois ¢a
nous a ennuyés d’arréter parce qu’on avait
vraiment envie qu’elles soient la mere de
notre enfant. On n’avait pas une relation
poussée, c’est pour cette raison qu’on a pu
arréter, mais on avait quand méme une
relation trées émotionnelle.»

Certains hommes préferent dédoubler
la personne maternelle et choisissent une
fécondation in vitro avec une donneuse
d’ovocyte différente de la mére porteuse.
Michel, autre candidat a une paternité par
cette formule, explique que son compa-
gnon et lui-méme ont choisi cette solution:
«Parce que la loi, la jurisprudence est tres
favorable a ce genre de pratique. Le mo-
ment qui m’angoisse le plus, c’est quand
on va prendre les enfants d’une mere-
porteuse, c’est un moment que je redoute
particulierement, je pense que s’il n'y a
pas de liens génétiques entre la meére-
porteuse et les enfants qu’elle porte, ¢ca
sera peut-étre un petit peu plus facile. Ce
ne sera pas pour la meére-porteuse quelque
chose de simple, mais je crois que des le
départ, ce n’est pas vraiment ses enfants
qu’elle porte.»

Luc, pere depuis quelques années d'un
enfant mis au monde par une meére por-
teuse, n’est pas intéressé par cette femme.
Pour lui, elle n’est pas la mere de son fils,
mais la génitrice qui a permis a son enfant
de venir au monde. Il I’a rencontrée et
reste éberlué par la simplicité avec laquel-
le cette dame — et son mari — traitérent
I’affaire. Il ’a vue lors de l'insémination,
puis pendant la grossesse pour mettre au
point les modalités juridiques de pater-
nité et d’abandon de maternité. Luc n’est
pas un «accro» de la transmission de ses
genes; il tenta d’ailleurs d’adopter un
enfant, et obtint 'agrément: «Je voulais
m’exprimer en tant que pére, c’était essen-
tiel pour moi et je voulais, je pensais qu’il
y avait la rencontre d’un enfant qui vou-
lait s’exprimer dans une famille, qui était

TSANTSA 6.2001

une famille particuliere (homosexuelle?
monoparentale?) mais qui était une famil-
le. Donc je suis allé en A., en R. et je nai
pas réussi [...] Ma mere m’a dit “Ecoute, il
y a des meres porteuses en A. [le pays de
la mere], et moi, je préférerais que ce soit
un enfant de toi, comme ¢a, c’est moins
compliqué.”» Luc se veut «famille», se
veut pere, complétement, a plein temps.
Son identité passe par cette construction.
Pour lui, comme d’ailleurs pour José,
l'idée de «faire famille» grace a l'arrivée
d’un enfant ne passe pas par le couple
conjugal. Luc, durant sa quéte de pater-
nité, trouve un compagnon, Sébastien. Ce
dernier refuse d’abord de partager symbo-
liquement la paternité de Luc. Mais
I’enfant 1'y conduit, I’appelant un jour
Papa: «Il souhaitait se faire appeler Sébas-
tien; et pour moi, c’était Papa. Cela com-
mengait comme cela [...] jusqu’au jour out
il [I’enfant] a dit “Papa, non pas toi,
l'autre”. Des ce jour-1a, on s’est dit qu'il
fallait faire quelque chose et que nous-
mémes on évolue.» Luc et Sébastien,
couple conjugal de fait, deviennent couple
parental. Les couples homosexuels ayant
recours a ’aide médicale a la procréation
s’affirment couples, comme n’importe
quel couple hétérosexuel, ce que constate
Luc: «Paradoxalement le fait d’avoir un
enfant nous a fait nous sentir plus proches
d’un couple hétéro et des couples hétéros
se sont sentis plus proches de nous.»

Alors que I'enfant ne circule pas entre
deux foyers familiaux comme dans les
situations de co-parentalité, tous ces
homosexuels insistent sur le fait qu’ils
veulent élever leurs enfants a plein temps,
les enfants de leurs chairs, et ne pas se
contenter de bribes de parentalité. Ainsi
I'enfant constitue une nouvelle unité a
partir d'un ensemble de parents et demeu-
re la concrétisation d’un échange social,
échange des humeurs corporelles. Mais
I’échange doit ici étre pensé autrement:
le lien entre le pere et la génitrice, les poles
masculin/paternel et féminin/non mater-
nel producteurs de l’enfant n’entrainent
pas de lien de convivialité.

89



Paternité versus
Maternité

Mes interlocuteurs sont les acteurs
d’un important débat de société. L’'homo-
parenté, touchant a la reproduction, bou-
leverse les rapports sociaux de sexe et
questionne la reproduction sociale; cette
derniere, qui se joue a travers la repro-
duction physique de I'espece, englobe les
rapports de sexe et dit ce qu'une société
attend d’un homme et d’une femme.
Godelier remarque fort pertinemment que
«le fait fondamental [...] c’est la subordi-
nation d'un domaine de la réalité sociale
aux conditions de la reproduction d’autres
rapports sociaux. C’est la place des rap-
ports entre les sexes et de la sexualité a
I'intérieur de la structure de la société»
(2001: 100). L'homoparenté pose la ques-
tion de la relation du féminin et du mas-
culin, c’est-a-dire de la définition de la
nature féminine et de la nature masculine.
Depuis le XVllle siécle, nous avons pensé
notre différence sexuelle comme le fonde-
ment de notre différence identitaire. Nos
organes génitaux sont devenus la cause
premiere ainsi que la marque de notre
différence alors qu’auparavant le sexe était
congu comme un épiphénomene dune
différence de genre. Selon Laqueur (1992),
I’homme et la femme n’étaient pas fonda-
mentalement opposés; ils se situaient sur
une méme ligne, appartenaient a un
méme corpus, sans pour autant qu’il y
ait égalité des genres, car ils étaient placés
sur une ligne orientée. Le moteur de la
vie se trouvait dans I'énergie, la chaleur, le
souffle, éléments qui revenaient au mascu-
lin. La femme ne possédait pas la chaleur
suffisante pour que ses organes génitaux,
ébauches de ceux de ’lhomme, se déve-
loppent. C’était aussi ’homme (vir), et
I’'homme seul, qui dirigeait I'humanité; il
était a l'origine de I'enfant puisque c’était
lui qui donnait la vie, le pneuma — la
femme n’en était que le réceptacle. Selon
ce méme principe d’énergie primordiale,
la chaleur de I'homme transformait son
sperme en lait dans le corps de la femme.
L’homme représentait la cause efficiente,
la femme la cause matérielle.

2001

Les catégories de genre sont au prin-
cipe de l'ordre; la «vérité» n’est pas dans
le biologique mais dans la position supé-
rieure de ’homme; I'attribution d’un sta-
tut de parenté, paternel ou maternel, ne
repose pas sur la différence de sexe mais
sur la catégorie premiére de paternel et
maternel, catégorie donnée sans référence
au biologique.

Isidore de Séville (Ve-Vle siecle), dont
le raisonnement est utilisé par Laqueur
comme paradigme d’une longue tradi-
tion de réflexion sur la différence sexuelle,
affirme que seuls les hommes ont du sper-
me, tout aussi bien que seules les femmes
ont du sperme (ou encore que les deux
ont du sperme, a tour interchangeable
selon la position déterminante du parent,
ce qui déterminera les ressemblances de
I’enfant). Ces affirmations, contradictoires
pour notre époque ou le sperme est une
donnée biologique inchangeable, ne le
sont pas dans le raisonnement de notre
savant: le sperme n’a pas de valeur intrin-
séque, mais seulement celle de la person-
ne qui le porte. Ainsi, pour qu'un enfant
ait un pere, reprenne le nom de ce dernier,
soit considéré comme produit par la
méme semence que lui, il faut que le pere
soit un citoyen, marié correctement par
rapport a sa classe; par contre, les enfants
illégitimes ne reprennent pas le nom du
pere parce qu’ils sont nés d’une femme
noble et d'un pere plébéien, ou encore
d’une meére célibataire et d"un pere incon-
nu. Ces enfants sont dénommés spurius
(le sexe de la femme). De méme, les
enfants dun spurius le sont aussi. Ce n’est
donc pas la nature biologique, le corps et
sa semence, qui fait les parents mais leur
statut!l.

Dans ce type de pensée, la vérité de
chacun est dans la place donnée par
l’ordre social, cosmologique (Yates 1975) et
non dans une vérité naturelle. ’homme et
la femme font partie d'un méme ensemble
ou les places sont inégalitaires. Dumont
(1979), réfléchissant sur les sociétés ho-
listes, prend 'exemple de la création
d’Adam et Eve pour expliquer la question
de l'englobement des contraires et de la
hiérarchie. Eve est créée a partir d’Adam,
curieuse opération par laquelle «<Adam a
changé d’identité, puisqu’indifférencié

1111 est remarquable que

cette distinction perdura
jusqu’aux années soixan-

te de notre siecle...

90



qu'il était il est devenu male, d’autre part
il est apparu un étre qui est a la fois
membre de I'espece humaine et différent
du représentant majeur de cette espece.
Tout ensemble, Adam, ou dans notre lan-
gue I'homme, est deux choses a la fois: le
représentant de 1’espece humaine et le
prototype des individus males de cette
espece» (Dumont 1979: 397, cité par Théry
2001). La différence entre '’homme et la
femme n’est pas alors une différence de
nature (de sexe) mais de position (de
genre).

Avec le Siecle des Lumieres, se met en
place une autre conception des rapports
sociaux, non plus fondée sur un ordre
hiérarchique et englobant, mais sur la
notion d’individu et d’égalité; I’ordre n’est
plus transcendantal mais naturel et la dif-
férence masculin/féminin s’ancre dans le
biologique: «I’'homme et la femme ne se
distinguent plus par 1'esprit, qui n’a pas
de sexe, mais par le corps, et plus préci-
sément par ce qui dans le corps fonde
I'incommensurable différence du male et
de la femelle humains: la reproduction
sexuée» (Théry 2001: 21). Le biologique
devient la raison de l’ordre social, de la
différence sexuée et de la «valence diffé-
rentielle» des sexes. A la femme revient
toujours la matiére de la reproduction; sa
nature l'inscrit dans la maternité. L’hom-
me, par le fait biologique, naturel méme,
se distingue de la matiere et, par nature,
institue la culture (la loi issue du droit
naturel). L’homme et la femme devien-
nent incommensurables dans leur identité.
A la femme, une maternité de nature et a
I’'homme une paternité de culture.

Cette coupure culture/nature se voit
doublement remise en cause aujourd’hui.
Pour la femme, mettre au monde un
enfant ne suffit a la rendre bonne mere et
I'accomplissement de la maternité ne se
limite pas a la production de ’enfant mais
se réalise aussi par son éducation. L'ac-
complissement de la maternité implique la
volonté d’étre mere, et la maternité de-
vient aussi affaire culturelle. De plus, les
femmes qui ne sont plus dans un englo-
bement hiérarchique avec les hommes,
peuvent demander a étre leurs égales;
elles ont accédé au marché du travail,

TSANTSA 6.2001

revendiquent «a travail égal, salaire égal»,
ont conquis des droits civiques, se battent
pour obtenir une meilleure représenta-
tion politique. Et lorsqu’elles doivent
encore choisir entre enfants ou travail,
elles préferent limiter grandement leur
fécondité: les pays qui permettent de
mieux concilier travail féminin et mater-
nité par une politique de la petite enfance,
comme le Danemark ou la France, ont
des taux de fécondité beaucoup plus
élevés que d’autres, comme I’Allemagne,
qui n’ont pas développé ce genre de
politique familiale.

Si les femmes entrent dans 1’espace
public masculin et demandent un traite-
ment semblable a celui des hommes, ceux-
ci revendiquent aussi la reconnaissance
de leur place dans 'univers du privé, la
reconnaissance de leurs droits a I’enfant.
Cela se voit dans le cas des recomposi-
tions familiales, ot certains peéres récla-
ment que le domicile de leurs enfants soit
fixé chez eux ou demandent plus de droit
de visite et d’hébergement (cf. les mouve-
ments SOS-Papa), ou dans celui des
familles homoparentales. Les hommes
peuvent demander a ce que la paternité
soit reconnue semblablement a la mater-
nité.

91



Références citées

CADORET Anne

1995. Parenté plurielle: anthropologie du place-
ment familial. Paris: L'Harmattan.

2000a. «La parenté aujourd’hui. Agencement
de la filiation et de l’alliance». Sociétés
contemporaines (Paris) 38: 5-21.

2000b (avec la collaboration de Christaine
BONNEMAIN). L’homoparentalité: un défi
sociologique et juridique (Rapport de
recherche).

DELAISI DE PARSEVAL Genevieve

1981. La part du pere. Paris: Seuil.

DouGLas Mary

1999 (1986). Comment pensent les institutions?
Paris: La Découverte.

DUMONT Louis

1979. Homo hierarchicus. Paris: Gallimard.

GODELIER Maurice

2001. «La sexualité est toujours autre chose
qu’elle-méme». Esprit (Paris) 3-4 (numéro
spécial: L'un et I'autre sexe): 96-104.

HERITIER Frangoise

1996. Masculin/Féminin: la pensée de la différence.
Paris: Odile Jacob.

2001. «Privilege de la féminité et domination
masculine. Entretien». Esprit (Paris) 3-4
(numéro spécial: L'un et l'autre sexe):
77-95.

LAQUEUR Thomas

1992 (1990). La fabrique du sexe: essai sur le corps
et le genre en Occident. Paris: Gallimard.

LERIDON Henri

2001. «Femmes et hommes face au désir
d’enfant», in: Yvonne KNIBIEHLER (dir.),
Maternité, affaire privée, affaire publique,
p. 49-60. Paris: Bayard.

MAIR Lucy

1974 (1971). Le mariage: étude anthropologique.
Paris: Payot.

PAGAYE

Pagaye: bulletin d'information des parents et futurs
parents gays et lesbiens. Paris: APGL,
Centre Gay et Lesbien.

THERY Irene

2001. «La codte d’Adam». Esprit (Paris) 3-4
(numéro spécial: L'un et 1’autre sexe):
10-22.

YATES Frances A.

1975 (1966). L'art de la mémoire. Paris: Galli-
mard.

TSANTSA 6.2001

Abstract

Fatherhood without wives: gay
paternity

When homosexual men want to
become fathers, they are inevitably
confronted with the necessity of estab-
lishing a relation with a woman, though
no form of marriage is undertaken. Some
of them argue for the necessary presence
of this woman as the mother of their child,
and chose co-parenting: in this case, the
father and mother must find a way to
balance the relations between their respec-
tive couples (the father and his compan-
ion, the mother and her companion) and
the parental couple that they form. Others
want no relationship with the woman,
either for themselves or for the child, and
have recourse to surrogate mothers. By
refusing to consider it necessary that a
child have a father and a mother, these
couples force us to rethink gender
relations and question the link between
the binary man/woman pair and its
hypothetical or real expression as the
binary father/mother pair.

Auteure

Anne Cadoret, chercheuse au CNRS-
GRASS (Groupe d’analyse du social et de
la sociabilité) a publié plusieurs ouvrages
et articles sur la construction de la filiation,
dont: Parenté plurielle: anthropologie du
placement familial (Paris: L'Harmattan,
1995) et «La filiation des anthropologues
face a I’homoparentalité», in: Daniel
BORILLO, Eric FASSIN et Marcela Iacus (dir.),
Au-dela du PaCS: I'expertise familiale a
I'épreuve de I'homosexualité (Paris: PUF,
1999, p. 205-224).

E-mail: cadoret@iresco.fr

.

97









o
| i




	Etre père sans femme : la paternité gay

