
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 6 (2001)

Artikel: Etre père sans femme : la paternité gay

Autor: Cadoret, Anne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007419

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Etre père sans femme:
la paternité gay

Anne Cadoret

«La maternité est, à l'évidence, affaire
des femmes. Oui, mais à un détail près: le

plus souvent, il a d'abord fallu trouver
un homme avec qui faire l'enfant, et le
décider à être père» remarque H. Léridon
(2001: 49). Dans son article sur les «femmes

et hommes face au désir d'enfant»,
l'auteur montre, chiffres à l'appui, qu'en
France, les hommes, comme les femmes,
veulent des enfants, même si leur désir
de paternité s'affirme plus tardivement
dans leur parcours de vie que pour la

gent féminine. Cependant, ce désir de

paternité s'apparente-t-il au désir de
maternité? Etre père revient-il au même
qu'être mère? De plus quels liens reconnaître

entre un père et une mère? La
conception de la parenté1 a longtemps
placé le père du côté de la Loi et du
symbolique et la mère du côté de la nature, du
corps, de la matière ainsi que des tâches

quotidiennes de maternage et d'éducation.

Aux hommes alors de protéger leurs
épouses, mères de leurs enfants, d'assurer
les finances du ménage, d'être les chefs de

famille; aux femmes de procréer et d'assurer

la reproduction de l'espèce humaine.
Dans la conception de la parenté s'inscrivent

les rapports de sexe. Or ces derniers
ont beaucoup évolué depuis une quarantaine

d'années. Les femmes ont conquis le

marché du travail - aujourd'hui, en
France, plus de 70% de la gent féminine
fait partie de la population active -, ce

qui met à mal l'idée de l'homme seul
breadwinner. A partir de la fin des années
soixante, les femmes ont aussi conquis
une certaine liberté procréatrice - «un
enfant si je veux, quand je veux». Elles ont
obtenu la reconnaissance d'une égalité
juridique dans la responsabilité de leurs
enfants: la puissance paternelle est devenue

l'autorité paternelle puis l'autorité
parentale. Par ailleurs, d'autres données

témoignent encore du bouleversement
des formes familiales. On se marie moins

que dans les années soixante et surtout
on ne se marie plus pour toute la vie.
Lorsque les couples se séparent, dans la
très grande majorité des cas, le domicile

1 J'assois mon
raisonnement sur la société
française: bien que
représentative d'autres sociétés

occidentales, elle peut
différer dans certaines de
ses lois ou dans le rythme
de l'évolution familiale.



de l'enfant est fixé chez la mère, et
c'est elle qui devra assurer les tâches
quotidiennes de la parenté. Nature féminine

du maternage et de l'éducation?
Sûrement pas, mais marque de l'organisation

idéologique des rapports de sexe

qui a toujours laissé aux femmes le
domaine de la maison et de l'enfance,
domaine de la vie privée, même si,
maintenant, leur est ouverte la possibilité
d'une vie publique.

Toutefois, les changements auxquels
nous assistons et participons tous en tant
qu'hommes et femmes ne sont pas achevés.

Les femmes luttent pour la parité
civique, économique et familiale. Certains
hommes demandent un autre équilibre
familial et revendiquent le droit d'être
pères au même titre que les mères sont
mères: paterner et s'occuper du quotidien
de l'enfant, investir le domaine du privé.

Dès 1981, G. Delaisi de Parseval avait
noté l'importance de l'attente d'un bébé

pour les hommes, certains allant même
jusqu'à vivre dans leur corps la grossesse
de leur femme et l'arrivée de l'enfant par
des conduites de couvade. Cependant,
pour tous ces hommes, l'accès à la paternité

passe encore par leur vie de couple:
leur femme, légitime ou concubine, portera

leur enfant. Lucy Mair (1974) écrivait
que si le mariage servait à faire d'une
femme une honnête femme (assertion de
nos ancêtres), il servait surtout à faire du
mari un père! Bien que le mariage ne soit
plus maintenant l'entrée royale de la
paternité (en France, près de 40% des enfants
naissent hors mariage, la plupart étant
reconnus par leur père), la femme reste

encore indispensable à la venue d'un
enfant; et s'il faut effectivement un peu
de masculin pour fabriquer un enfant - le

sperme -, il faut toujours beaucoup plus
de féminin - l'ovocyte et l'utérus. Si un
futur père disparaît avant la naissance de

son enfant, l'enfant naîtra sans lui... alors

que si la mère disparaît, le père n'aura
jamais cet enfant. C'est en partie cette
nécessité de la présence féminine qui a

conduit à assimiler la femme à la maternité

- l'accomplissement de la «nature
féminine» passant par l'enfant et, a contrario,
à minorer pour les hommes l'importance

de donner la vie. C'est cette obligation de

passer longuement par le corps de la
femme qui a conduit les sociétés à
inscrire la femme dans la nature pour mieux
donner aux hommes l'art de la culture
(Héritier 2001). De plus, comme
généralement les hommes deviennent pères
en même temps que leurs compagnes
deviennent mères, leur désir de paternité
est recouvert par l'importance de la maternité,

et l'enfant apparaît comme
l'aboutissement du projet parental du couple.

Néanmoins, que se passe-t-il lorsque
l'homme et la femme ne forment pas un
couple? Que se passe-t-il par exemple
lorsqu'ils ou elles sont homosexuel(le)s
et que le projet parental ne peut être lié à

un projet conjugal? Qu'ils soient
lesbiennes ou gays, deux grands modes d'entrée

en famille se présentent à leurs yeux:
soit un système familial de co-parenté,
dans lequel l'enfant circule du foyer
maternel au foyer paternel, soit des familles
duo, monogenrées, féminine ou masculine,

l'enfant ayant été adopté ou conçu en
faisant appel à l'aide médicale à la
procréation (AMP). Théoriquement, les hommes

comme les femmes peuvent recourir
à Tune ou l'autre de ces solutions, quitte
pour l'aide médicale à la procréation à

s'adresser à des pays qui autorisent aux
homosexuels féminins et masculins à le
faire. Certains le font. S'écartant du
modèle familial de référence, un seul père et
une seule mère, ils sont conduits à en
construire un autre et à justifier ou
simplement à argumenter, aux yeux d'autrui
mais aussi à leurs propres yeux, leur
conception de la parenté et la place qu'ils
donnent à la femme, à la mère ainsi qu'à
l'homme, au père. Inscrits comme tout
un chacun dans leur propre culture (Douglas

1999) - ici le cas de la France -, ils
s'appuient sur ces schémas mentaux et
avancent par touches progressives vers
d'autres configurations familiales et
parentales. Quelques-uns, ceux qui choisissent

la co-parentalité, optent pour des

figures existantes, les familles recomposées;

d'autres font appel à une mère-

porteuse. Mais tous, faisant cela,
atteignent le nœud des rapports de sexe et
touchent à ce que ceux-ci ont de plus



profond: le privé, l'intime, la transmission

de l'identité.
J'exposerai ci-dessous, à partir de

situations de co-parenté et de recours à

l'AMP, les manières dont ces hommes
envisagent leur paternité ou y sont entrés;
je reprendrai les mots et les arguments
qu'ils m'ont énoncés lors d'entretiens
effectués dans le cadre d'une étude sur
l'homoparenté (Cadoret 2000b), partie
d'une réflexion plus large sur les dits et
non-dits de notre «structure de parenté»
(Cadoret 1995 et 2000a). Ces hommes
parlent de la difficulté de devenir pères
alors qu'aucune relation d'alliance (par
mariage ou de fait) n'est établie avec la
mère. Les souffrances ou les bonheurs
qu'ils ressentent nous renvoient à la place
laissée aux pères et à celle donnée aux
mères dans notre société. Leurs histoires,
ainsi que leurs revendications, s'inscrivent

dans la question des relations de

genre et alimentent le débat sur la parité
homme/ femme.

Gay et Père

La co-parentalité

«L'enfant a besoin d'un père et d'une
mère» déclarent Thierry, Nicolas, Simon,
Charles et tant d'autres2. Mais ils ne vivent
pas avec des femmes. La première question

est alors de trouver la bonne partenaire

parentale (ou pour les femmes, le
bon partenaire parental). Il existe dans les

journaux homosexuels une rubrique de
petites annonces - non plus matrimoniales
mais parentales -, telle «Futur papa, 38

ans, cherche future maman, pour concevoir

un enfant sans vie commune, mais
avec une grande complicité. Grenoble,
Isère.» (Pagaye 29, 1997) Les hommes et
femmes semblent identiques, puisque les
deux veulent devenir parents, sans pour
autant mener une vie commune; et la co-
parentalité représente un champ très
ouvert, où toutes les variantes d'organi¬

sation de la vie parentale - comme la
reconnaissance de l'enfant, le partage de
l'autorité parentale ou encore l'alternance
des domiciles - sont possibles, à partir
d'une seule donnée: la rencontre d'un
homme et d'une femme dans le but
d'avoir un enfant. Rencontre de hasard,
rencontre voulue, rencontre réfléchie?

Choisir une co-mère

Certains, tellement assoiffés de paternité,

prennent la première femme disponible,

sans beaucoup discuter de la suite
de la parenté, c'est-à-dire de son organisation

entre le père et la mère. Mais d'autres

réfléchissent à la «bonne mère» et la
cherchent, comme Simon qui établit des
critères pour choisir la bonne co-parente:
«Le premier était que je devais sentir cette
femme mère, je devais avoir envie de la
voir mère de mes enfants, je devais sentir
sa fibre maternelle, sa tendresse, tout un
ensemble de choses qui sont difficiles à

définir, mais qui concernent la manière
dont je peux voir à un moment donné
une femme avec un enfant et comment je
suis touché par sa façon d'être mère.
Donc, cela je devais le sentir. La deuxième
chose, pour moi très importante, était qu'il
fallait qu'on ait une relation d'amitié; je ne
pouvais pas concevoir d'avoir un enfant
avec une femme que je connaissais peu. Et
la troisième chose très importante, c'est
qu'il fallait que le "contrat" que Ton passait

soit symétrique. C'est-à-dire que la
raison pour laquelle elle me choisissait
soit symétrique des raisons pour
lesquelles je la choisissais.»

Il évoque trois femmes, mères potentielles,

avec lesquelles il a discuté de co-
parentalité et qualifie ainsi ce projet. «On
a l'impression que c'est comme une
déclaration amoureuse, tu sais, quand tu
déclares ta flamme à quelqu'un, c'est ...»
Cependant, il est difficile de trouver l'amie
idéale. Une première grande amie refuse,
n'étant pas encore prête à la maternité.
La seconde, Juliette - en fait un couple
de femmes dont Tune portera l'enfant - ne
veut pas de co-parentalité partagée: «Elles

2 Remarque qui peut être
tout aussi bien énoncée

par des femmes.

85



voulaient un week-end sur deux et la
moitié des vacances scolaires pour le père,
comme des parents divorcés. Ce n'est pas
que la mère ne voulait pas d'un petit
soutien paternel, elle insistait sur le fait
qu'elle voulait un vrai père, nommé, qui
reconnaisse l'enfant... mais pas d'égalité
sur le plan du temps d'éducation.» Simon
alors hésite, puis refuse. «Et là, j'ai rencontré

deux autres femmes. Je les connaissais

et on s'est déclaré la flamme; mais
en fait ce n'était pas une flamme, on
pourrait parler plutôt d'un mariage de
raison. J'avais de la sympathie pour elles
mais je n'ai pas eu le coup de foudre que
j'ai eu pour les autres. Ce n'était pas un
coup de foudre, mais en même temps elles

me plaisaient bien [...] et aussi elles, elles
m'ont dit oui à l'éducation partagée.»

Simon note la difficulté pour un homosexuel

de devenir père:
«Ce que l'on vit en tant qu'homme, il y

a une telle impossibilité à devenir père...
que tout d'un coup lorsque j'ai rencontré
une femme qui me disait oui à l'éducation
partagée, je me suis dit que c'était merveilleux.

Aussi j'ai dit à Juliette qu'on aurait
peut-être un enfant ensemble dans un
deuxième temps, mais pas dans un
premier temps. C'était cela mon contrat; je
n'avais pas dit non, je n'avais pas fermé la

porte, j'avais dit: "Je ne peux pas avoir
un enfant en premier dans ce contexte-
là, je serais trop malheureux."

»On est parti en vacances, et lors de
notre retour de vacances, elles nous ont
appelés pour dire qu'elles changeaient
d'avis, qu'elles arrêtaient tout et qu'elles
se tourneraient vers l'insémination
artificielle.

»Voilà. Du coup, on est revenu à Juliette.

J'ai repensé à mes trois critères et je
me suis dit qu'ils étaient réunis. Il y a

l'amitié, la symétrie, le sentiment. Je me
demande si c'est tellement important
d'avoir moins de temps avec l'enfant, si ce
n'est pas la qualité qui compte. Voilà...»

L'enfant est né quelques mois plus
tard.

L'affirmation paternelle

Simon a cédé sur l'éducation partagée.

D'autres, désireux de trouver la mère
à tout prix, ne cherchent pas l'amitié et

pensent que leur don de sperme suffira à

assurer leur paternité. Ainsi, Charles
voulait un descendant, engendrer un
enfant - en fait il emploie le mot «enfanter»

qui appartient au domaine féminin3 - et le
laisser peu à peu venir à lui, être ce qu'il
appelle «un père non exclusif», pensant
«que la voix du sang allait parler». Il ne

prévoyait pas de reconnaître l'enfant, ni
de lui donner son nom, pas plus que de
demander le partage de l'autorité parentale,

encore moins de verser une pension
alimentaire à Paulette, la future mère.
Bernard, quant à lui, s'étonne que
l'interlocutrice qu'il a rencontrée trois ou quatre
fois pour mettre au point l'insémination,
dès celle-ci réalisée, ne lui donne plus de
nouvelles...

Cependant, cette inconscience dans la

mise en acte de la paternité est rare; le

plus souvent, on assiste soit à un changement

délicat de perspectives entre ce que
veut la mère et ce que demande le père,
soit à un rapprochement de leurs positions
respectives. Ainsi, Nicolas et Mona
conviennent tous les deux que l'enfant sera
reconnu par l'un et l'autre et l'autorité
parentale partagée; la reconnaissance est
effectuée avant la naissance, les futurs
parents s'étant mis d'accord pour déclarer
vivre ensemble4. Cependant, quelques
mois plus tard, lors de la déclaration de
naissance à la mairie, la compagne de la

mère tente, vainement, de contester la
reconnaissance prénatale. Les dissensions

sur le partage de l'autorité parentale et

l'organisation de la présence du père
(jours de visites et d'hébergement)
augmentent. Finalement, Nicolas arrive à faire

prévaloir une partie de son point de vue:
l'autorité parentale est partagée, mais la
mère est sévère quant aux conditions de
visite de l'enfant. Nicolas et Mona
voulaient tous les deux un enfant, être pleinement

père et mère. L'enfant né, Mona se

verrait bien mère, sans père trop présent...
Ou encore Charles et Paulette, qui se

rencontrent de nouveau quatre mois après

3 Cf. Le Robert, Dictionnaire
de la languefrançaise, au

mot engendrer.

4 L'autorité parentale
d'un enfant naturel est
exercée en commun par
les deux parents s'ils ont
reconnu tous deux l'enfant

dans l'année de sa
naissance, et s'ils vivent
ensemble.

86



r
la conception5: Paulette affirme son souhait

de reconnaissance et Charles, ignorant
les règles de filiation des enfants nés hors
mariage, déduit que l'enfant portera son
nom: «mon père sera content, l'enfant portera

le nom de la famille». Mais Paulette
ne le conçoit pas ainsi et lors de la
reconnaissance prénatale, elle donne seulement
son nom... Charles s'en aperçoit une fois
l'enfant né et refuse cette situation: «"Mais
non, non, c'est inacceptable, tout ce qui
s'est passé est inacceptable. L'enfant est là,

je suis son père." Alors elles ont été ahuries:

"Mais attends, tes lettres prouvent
bien que tu ne voulais rien. — Désolé, le
fait de devenir père me change, est-ce que
j'ai le droit d'évoluer? — Ah, non, non,
pas du tout. — Bon, très bien, on va au
tribunal."» Il demande aussi l'autorité
parentale partagée, nouveau sujet de conflit
entre les co-parents: «Non, tu ne l'auras
pas! — Très bien je te dénonce au juge en
disant que tu es homosexuelle et que tu
veux nier l'image du père.»

Simon, que nous avions laissé quelques

lignes plus haut - et avant la
naissance de l'enfant - s'entend bien avec
Juliette, la mère du bébé; son compagnon
prévoit d'établir des relations parentales
avec la compagne de celle-ci. Il peut
demander alors de garder plus souvent
l'enfant et envisage de déménager pour
habiter dans le même canton que la mère
et mettre en place un système de garde
alternée. Pourtant, quelques semaines plus
tard, la discorde s'installe entre le père et
la mère, les vieux schémas familiaux (l'enfant

appartient à la mère) reprenant le
dessus et la femme - ou plutôt les femmes

- voulant la garde exclusive de l'enfant.

Les tribunaux devront trancher entre
la position maternelle et la revendication
paternelle. Les propositions du Ministère
de la justice de favoriser la garde alternée,
comme celles du Ministère des affaires
sociales d'accorder un congé de paternité
- toutes ces évolutions allant dans le sens
d'une reconnaissance d'une quotidienneté

de la paternité - sont immédiatement
reprises dans l'argumentaire de ces
nouveaux pères pour légitimer leurs positions.

Le montage de la co-parentalité
ressemble fort aux montages familiaux
après divorce dans lesquels l'enfant réside _

très majoritairement chez la mère, le père
ne gardant l'enfant qu'une fin de semaine

sur deux et la moitié des vacances
scolaires. Si ce schéma convient à certains
(Charles et Nicolas ne demandent pas
plus), d'autres, comme Simon, réclament
une paternité plus active et la préparent.

Les homoparents, tout en faisant
remarquer que le système de co-parenté
qu'ils prônent existe déjà avec les familles
recomposées, insistent sur sa spécificité,
puisqu'il ne s'agit pas d'une recomposition,

mais d'une composition, et que
l'alternance des foyers féminin et masculin

ne résulte pas d'une rupture... Situation

idéale qui demande cependant
beaucoup de discussions entre co-parents
et d'ouverture à l'autre ainsi que de
respect de sa position. La famille recomposée
avait déjà mis à mal l'image d'une famille
unie à vie, ou plutôt obligé à distinguer
couple conjugal éphémère et couple
parental pérenne. Avec elle par ailleurs est
entré dans le vocabulaire le terme «paren-
talité» dont l'usage remplace de plus en
plus celui de «parenté», l'exercice des
fonctions parentales (sens de parentalité)
se détachant du statut de parenté et
n'étant pas toujours accompli par les
parents statutaires, comme dans le cas du
beau-parent des familles recomposées. La
famille co-parentale franchit un pas de
plus dans l'éloignement du modèle familial

de référence, un couple conjugal
recouvrant le couple parental, puisque le

premier n'est pas au fondement du
second. Il faut alors trouver de nouvelles
bases de construction de la parenté et de
la parentalité. L'enfant ne concrétise plus
l'union des parents, mais l'échange: il
circule entre un pôle masculin et un pôle
féminin qui n'ont jamais formé une seule
chair. Le père et la mère doivent trouver
un accord qui permette la circulation de
l'enfant, un des pôles ne devant pas disparaître

ou annihiler l'autre. La valence
différentielle des sexes (Héritier 1996) est à

repenser.

5 L'échéance des quatre
mois de grossesse revient
souvent. Est-ce dû à la
première échographie, où
l'enfant, par le biais de

l'image, s'autonomise?

87



Le recours à la mère «pour
autrui»

D'autres gays refusent ces négociations

et veulent voir leur enfant tous les

jours. Ils demandent à être père à tout
prix, mais aussi à plein temps, ils veulent
vivre quotidiennement avec l'enfant et
demandent qu'il n'ait qu'un foyer, le leur.
Trois possibilités s'offrent alors à l'homosexuel

masculin: «épouser» une femme
lesbienne, adopter, recourir à une mère

«pour autrui»6. José choisit d'abord la

première solution; il rencontre sa femme
grâce aux petites annonces du Nouvel
Observateur: «Fille homo cherche mariage
de convenance». Leurs milieux sociaux et

religieux correspondent. Elle veut l'appui
social que donne le mariage, un vrai, un
grand mariage; lui veut l'enfant. Mais la
réalisation du projet d'enfant est repoussé
mois après mois, l'épouse voulant d'abord
assurer son assise professionnelle. José se

lasse; il demande et obtient l'annulation
du mariage. Echaudé par cette expérience,
il décide alors de chercher une mère
porteuse et s'adresse à une agence américaine,

chargée de sélectionner des femmes
«bien médicalement et psychologiquement»

et de résoudre les questions légales
posées par ce type de filiation7. José veut
un «enfant de son sang» pour bien asseoir
le lien de parenté: «il vaut mieux qu'il y ait
un lien solide, indestructible, que
personne ne puisse attaquer l'enfant et son

parent». Cette idée du lien biologique
comme incontestable, alors que la parenté,
elle, Test moins puisque hors norme, est

reprise par un autre interlocuteur, Etienne,
lui aussi en quête de paternité par mère

porteuse. «Je n'aurais pas envie que Ton
dise "les homo ont eu le PaCS, ils peuvent
même avoir des enfants" comme si c'était
un produit de consommation auquel
pourraient tout d'un coup accéder les
homosexuels; le fait de contourner l'adoption

par une procréation, je dirais que cela

détruit complètement ce risque d'accusation,

oui, de caprice. On ne peut plus dire

que c'est un bien de consommation parce
qu'il y a un lien direct de père à fils, de
père à fille. C'est votre enfant, et là, on
ne peut rien vous dire.»

Si ce lien de parenté est aussi
indestructible, il Test aussi pour la mère qui
veut un enfant et peut se prévaloir de son
statut de mère pour le garder: «Je ne veux
pas être soumis à un chantage de

quiconque, que ce soit une mère hétéro ou
une mère lesbienne dans un arrangement
de co-parentalité» déclare José. Cependant,

le biologique ne deviendrait
incontournable qu'allié au désir d'enfant, au
désir de devenir parent8. La mère porteuse,

bien que mère biologique, ne demande

pas à devenir parent9, même si elle peut
souhaiter avoir des nouvelles de l'enfant
une fois qu'il sera avec son père et
éventuellement accepter de le rencontrer. Il ne
s'agit pas d'une remise d'un enfant à

l'adoption, mais de la conception d'un
enfant pour un certain homme. «Dans le

cas de nombreuses mères, il y a quand
même une demande d'implication, pas
de relation. Elles veulent un certain profil
de parent, c'est-à-dire faire entendre que
ce n'est pas un choix unilatéral de

personnes, de parents potentiels qui disent
"Voilà, je voudrais bien celle-là" et c'est
tout; elles aussi, elles disent "Je voudrais
bien faire un enfant pour ce couple-là.
Sinon, cela reviendrait à une
superadoption"», pense Etienne. Pas question
de lui dénier son rôle: «C'est une personne

en chair et en os, c'est la vraie mère, il
n'est pas question de dire qu'elle n'existe

pas. Simplement, elle n'aura pas le droit
parental» affirme José.

L'homme peut vouloir rencontrer celle

qui pendant neuf mois portera «son»
enfant, et la femme accepter la rencontre.
José verra plusieurs fois la femme avec
laquelle il tente d'avoir un enfant, «le lien
entre elle et moi se passe remarquablement

bien; nous sommes allés dîner
ensemble, au cinéma ensemble; je ne dirais
pas qu'il y a une relation qui se développe,

loin s'en faut, mais enfin, il y a un lien
vaguement amical qui se crée, notamment

par le rythme des deux semaines en deux
semaines»10. Evoquant cette femme qui
doit porter son enfant, José dira «ma
femme», retrouvant nos vieux modèles de

parenté dans lesquels la mère de l'enfant
est la femme du père. Devant l'échec des

inséminations, José doit chercher une
autre mère porteuse; il fait aussi sa

8 Les mères porteuses
craignent aussi que le

père de l'enfant refuse,
une fois l'enfant né, sa

paternité, se retrouvant
dans ce cas mères et non
plus porteuses.

6 L'expression «mère
"pour autrui"» est proposée

par l'Apgl (Association

des parents et futurs
parents gays et lesbien)

pour désigner la mère
porteuse.

9 Malgré quelques procès
retentissants aux Etats-
Unis entre mères
porteuses et mères sociales,
les premières ne voulant
plus céder l'enfant
qu'elles avaient porté. Se

sont créées alors des

agences de mères
porteuses qui d'une part
refusent les femmes sans
enfants et d'autre part
assurent un service d'avocats

lors des litiges à la
naissance de l'enfant.

7 Le prix s'élève à environ
50'000 US$, lorsque
l'insémination artificielle est
dite «naturelle», c'est-à-
dire in utero et non in
vitro.

10 Le père va à la clinique
de l'agence donner son
sperme qui est congelé;
c'est souvent à l'occasion
de ce premier déplacement

qu'il connaît la
mère porteuse. Ensuite, il
est informé de chaque
essai d'insémination
(quelquefois tous les mois) et
des résultats, quinze jours
plus tard.



connaissance, la voit d'abord au restaurant
où elle vient avec ses trois enfants, puis
chez elle où elle lui présente son mari.
Une fois ces relations établies, relations
sur plusieurs mois même si elles sont
distendues, il est toujours difficile de changer
de personne. Etienne et Georges en sont à

leur troisième mère porteuse potentielle et
commentent que pour «les deux fois ça

nous a ennuyés d'arrêter parce qu'on avait
vraiment envie qu'elles soient la mère de

notre enfant. On n'avait pas une relation
poussée, c'est pour cette raison qu'on a pu
arrêter, mais on avait quand même une
relation très émotionnelle.»

Certains hommes préfèrent dédoubler
la personne maternelle et choisissent une
fécondation in vitro avec une donneuse
d'ovocyte différente de la mère porteuse.
Michel, autre candidat à une paternité par
cette formule, explique que son compagnon

et lui-même ont choisi cette solution:
«Parce que la loi, la jurisprudence est très
favorable à ce genre de pratique. Le
moment qui m'angoisse le plus, c'est quand
on va prendre les enfants d'une mère-
porteuse, c'est un moment que je redoute
particulièrement, je pense que s'il n'y a

pas de liens génétiques entre la mère-
porteuse et les enfants qu'elle porte, ça
sera peut-être un petit peu plus facile. Ce

ne sera pas pour la mère-porteuse quelque
chose de simple, mais je crois que dès le

départ, ce n'est pas vraiment ses enfants
qu'elle porte.»

Luc, père depuis quelques années d'un
enfant mis au monde par une mère
porteuse, n'est pas intéressé par cette femme.
Pour lui, elle n'est pas la mère de son fils,
mais la génitrice qui a permis à son enfant
de venir au monde. Il l'a rencontrée et
reste éberlué par la simplicité avec laquelle

cette dame - et son mari - traitèrent
l'affaire. Il l'a vue lors de l'insémination,
puis pendant la grossesse pour mettre au
point les modalités juridiques de paternité

et d'abandon de maternité. Luc n'est

pas un «accro» de la transmission de ses

gènes; il tenta d'ailleurs d'adopter un
enfant, et obtint l'agrément: «Je voulais
m'exprimer en tant que père, c'était essentiel

pour moi et je voulais, je pensais qu'il
y avait la rencontre d'un enfant qui voulait

s'exprimer dans une famille, qui était

une famille particulière (homosexuelle?
monoparentale?) mais qui était une famille.

Donc je suis allé en A., en R. et je n'ai
pas réussi [...] Ma mère m'a dit "Ecoute, il
y a des mères porteuses en A. [le pays de
la mère], et moi, je préférerais que ce soit
un enfant de toi, comme ça, c'est moins
compliqué."» Luc se veut «famille», se

veut père, complètement, à plein temps.
Son identité passe par cette construction.
Pour lui, comme d'ailleurs pour José,
l'idée de «faire famille» grâce à l'arrivée
d'un enfant ne passe pas par le couple
conjugal. Luc, durant sa quête de paternité,

trouve un compagnon, Sébastien. Ce
dernier refuse d'abord de partager
symboliquement la paternité de Luc. Mais
l'enfant l'y conduit, l'appelant un jour
Papa: «Il souhaitait se faire appeler Sébastien;

et pour moi, c'était Papa. Cela
commençait comme cela [...] jusqu'au jour où
il [l'enfant] a dit "Papa, non pas toi,
l'autre". Dès ce jour-là, on s'est dit qu'il
fallait faire quelque chose et que nous-
mêmes on évolue.» Luc et Sébastien,
couple conjugal de fait, deviennent couple
parental. Les couples homosexuels ayant
recours à l'aide médicale à la procréation
s'affirment couples, comme n'importe
quel couple hétérosexuel, ce que constate
Luc: «Paradoxalement le fait d'avoir un
enfant nous a fait nous sentir plus proches
d'un couple hétéro et des couples hétéros
se sont sentis plus proches de nous.»

Alors que l'enfant ne circule pas entre
deux foyers familiaux comme dans les
situations de co-parentalité, tous ces
homosexuels insistent sur le fait qu'ils
veulent élever leurs enfants à plein temps,
les enfants de leurs chairs, et ne pas se

contenter de bribes de parentalité. Ainsi
l'enfant constitue une nouvelle unité à

partir d'un ensemble de parents et demeure

la concrétisation d'un échange social,
échange des humeurs corporelles. Mais
l'échange doit ici être pensé autrement:
le lien entre le père et la génitrice, les pôles
masculin/paternel et féminin/non maternel

producteurs de l'enfant n'entraînent
pas de lien de convivialité.



Paternité versus
Maternité

Mes interlocuteurs sont les acteurs
d'un important débat de société. L'homo-
parenté, touchant à la reproduction,
bouleverse les rapports sociaux de sexe et
questionne la reproduction sociale; cette
dernière, qui se joue à travers la
reproduction physique de l'espèce, englobe les

rapports de sexe et dit ce qu'une société
attend d'un homme et d'une femme.
Godelier remarque fort pertinemment que
«le fait fondamental [...] c'est la subordination

d'un domaine de la réalité sociale

aux conditions de la reproduction d'autres

rapports sociaux. C'est la place des

rapports entre les sexes et de la sexualité à

l'intérieur de la structure de la société»
(2001: 100). L'homoparenté pose la question

de la relation du féminin et du
masculin, c'est-à-dire de la définition de la
nature féminine et de la nature masculine.

Depuis le XVIIIe siècle, nous avons pensé
notre différence sexuelle comme le fondement

de notre différence identitaire. Nos

organes génitaux sont devenus la cause

première ainsi que la marque de notre
différence alors qu'auparavant le sexe était

conçu comme un épiphénomène d'une
différence de genre. Selon Laqueur (1992),
l'homme et la femme n'étaient pas
fondamentalement opposés; ils se situaient sur
une même ligne, appartenaient à un
même corpus, sans pour autant qu'il y
ait égalité des genres, car ils étaient placés
sur une ligne orientée. Le moteur de la

vie se trouvait dans l'énergie, la chaleur, le

souffle, éléments qui revenaient au masculin.

La femme ne possédait pas la chaleur
suffisante pour que ses organes génitaux,
ébauches de ceux de l'homme, se

développent. C'était aussi l'homme (vir), et
l'homme seul, qui dirigeait l'humanité; il
était à l'origine de l'enfant puisque c'était
lui qui donnait la vie, le pneuma - la
femme n'en était que le réceptacle. Selon

ce même principe d'énergie primordiale,
la chaleur de l'homme transformait son

sperme en lait dans le corps de la femme.
L'homme représentait la cause efficiente,
la femme la cause matérielle.

Les catégories de genre sont au principe

de l'ordre; la «vérité» n'est pas dans
le biologique mais dans la position
supérieure de l'homme; l'attribution d'un statut

de parenté, paternel ou maternel, ne

repose pas sur la différence de sexe mais
sur la catégorie première de paternel et
maternel, catégorie donnée sans référence

au biologique.
Isidore de Séville (Ve-VIe siècle), dont

le raisonnement est utilisé par Laqueur
comme paradigme d'une longue tradition

de réflexion sur la différence sexuelle,
affirme que seuls les hommes ont du sperme,

tout aussi bien que seules les femmes
ont du sperme (ou encore que les deux
ont du sperme, à tour interchangeable
selon la position déterminante du parent,
ce qui déterminera les ressemblances de

l'enfant). Ces affirmations, contradictoires

pour notre époque où le sperme est une
donnée biologique inchangeable, ne le
sont pas dans le raisonnement de notre
savant: le sperme n'a pas de valeur
intrinsèque, mais seulement celle de la personne

qui le porte. Ainsi, pour qu'un enfant
ait un père, reprenne le nom de ce dernier,
soit considéré comme produit par la
même semence que lui, il faut que le père
soit un citoyen, marié correctement par
rapport à sa classe; par contre, les enfants

illégitimes ne reprennent pas le nom du
père parce qu'ils sont nés d'une femme
noble et d'un père plébéien, ou encore
d'une mère célibataire et d'un père inconnu.

Ces enfants sont dénommés spurius
(le sexe de la femme). De même, les
enfants d'un spurius le sont aussi. Ce n'est
donc pas la nature biologique, le corps et
sa semence, qui fait les parents mais leur
statut11.

Dans ce type de pensée, la vérité de
chacun est dans la place donnée par
l'ordre social, cosmologique (Yates 1975) et

non dans une vérité naturelle. L'homme et
la femme font partie d'un même ensemble
où les places sont inégalitaires. Dumont
(1979), réfléchissant sur les sociétés ho-
listes, prend l'exemple de la création
d'Adam et Eve pour expliquer la question
de l'englobement des contraires et de la

hiérarchie. Eve est créée à partir d'Adam,
curieuse opération par laquelle «Adam a

changé d'identité, puisqu'indifférencié

11 II est remarquable que
cette distinction perdura
jusqu'aux années soixante

de notre siècle...



qu'il était il est devenu mâle, d'autre part
il est apparu un être qui est à la fois
membre de l'espèce humaine et différent
du représentant majeur de cette espèce.
Tout ensemble, Adam, ou dans notre langue

l'homme, est deux choses à la fois: le

représentant de l'espèce humaine et le

prototype des individus mâles de cette
espèce» (Dumont 1979: 397, cité par Théry
2001). La différence entre l'homme et la
femme n'est pas alors une différence de

nature (de sexe) mais de position (de
genre).

Avec le Siècle des Lumières, se met en
place une autre conception des rapports
sociaux, non plus fondée sur un ordre
hiérarchique et englobant, mais sur la
notion d'individu et d'égalité; l'ordre n'est
plus transcendantal mais naturel et la
différence masculin/féminin s'ancre dans le

biologique: «l'homme et la femme ne se

distinguent plus par l'esprit, qui n'a pas
de sexe, mais par le corps, et plus
précisément par ce qui dans le corps fonde
l'incommensurable différence du mâle et
de la femelle humains: la reproduction
sexuée» (Théry 2001: 21). Le biologique
devient la raison de l'ordre social, de la
différence sexuée et de la «valence
différentielle» des sexes. A la femme revient
toujours la matière de la reproduction; sa

nature l'inscrit dans la maternité. L'homme,

par le fait biologique, naturel même,
se distingue de la matière et, par nature,
institue la culture (la loi issue du droit
naturel). L'homme et la femme deviennent

incommensurables dans leur identité.
A la femme, une maternité de nature et à

l'homme une paternité de culture.
Cette coupure culture/nature se voit

doublement remise en cause aujourd'hui.
Pour la femme, mettre au monde un
enfant ne suffit à la rendre bonne mère et
l'accomplissement de la maternité ne se

limite pas à la production de l'enfant mais
se réalise aussi par son éducation.
L'accomplissement de la maternité implique la
volonté d'être mère, et la maternité
devient aussi affaire culturelle. De plus, les
femmes qui ne sont plus dans un englo-
bement hiérarchique avec les hommes,
peuvent demander à être leurs égales;
elles ont accédé au marché du travail,

revendiquent «à travail égal, salaire égal»,
ont conquis des droits civiques, se battent

pour obtenir une meilleure représentation

politique. Et lorsqu'elles doivent
encore choisir entre enfants ou travail,
elles préfèrent limiter grandement leur
fécondité: les pays qui permettent de
mieux concilier travail féminin et maternité

par une politique de la petite enfance,

comme le Danemark ou la France, ont
des taux de fécondité beaucoup plus
élevés que d'autres, comme l'Allemagne,
qui n'ont pas développé ce genre de
politique familiale.

Si les femmes entrent dans l'espace
public masculin et demandent un traitement

semblable à celui des hommes, ceux-
ci revendiquent aussi la reconnaissance
de leur place dans l'univers du privé, la
reconnaissance de leurs droits à l'enfant.
Cela se voit dans le cas des recompositions

familiales, où certains pères réclament

que le domicile de leurs enfants soit
fixé chez eux ou demandent plus de droit
de visite et d'hébergement (cf. les mouvements

SOS-Papa), ou dans celui des
familles homoparentales. Les hommes
peuvent demander à ce que la paternité
soit reconnue semblablement à la maternité.



Références citées Abstract

Cadoret Anne
1995. Parenté plurielle: anthropologie du place¬

ment familial. Paris: L'Harmattan.
2000a. «La parenté aujourd'hui. Agencement

de la filiation et de l'alliance». Sociétés

contemporaines (Paris) 38: 5-21.
2000b (avec la collaboration de Christaine

Bonnemain). L'homoparentalité: un défi
sociologique et juridique (Rapport de
recherche).

Delaisi de Parseval Geneviève
1981. La part du père. Paris: Seuil.
Douglas Mary
1999 (1986). Comment pensent les institutions?

Paris: La Découverte.
Dumont Louis
1979. Homo hierarchicus. Paris: Gallimard.
Godelier Maurice
2001. «La sexualité est toujours autre chose

qu'elle-même». Esprit (Paris) 3-4 (numéro
spécial: L'un et l'autre sexe): 96-104.

Héritier Françoise
1996. Masculin/Féminin: la pensée de la différence.

Paris: Odile Jacob.
2001. «Privilège de la féminité et domination

masculine. Entretien». Esprit (Paris) 3-4

(numéro spécial: L'un et l'autre sexe):
77-95.

Laqueur Thomas
1992 (1990). La fabrique du sexe: essai sur le corps

et le genre en Occident. Paris: Gallimard.
Léridon Henri
2001. «Femmes et hommes face au désir

d'enfant», in: Yvonne Knibiehler (dir.),
Maternité, affaire privée, affaire publique,
p. 49-60. Paris: Bayard.

Mair Lucy
1974 (1971). Le mariage: étude anthropologique.

Paris: Payot.
Pagaye
Pagaye: bulletin d'information des parents et futurs

parents gays et lesbiens. Paris: APGL,
Centre Gay et Lesbien.

Théry Irène
2001. «La côte d'Adam». Esprit (Paris) 3-4

(numéro spécial: L'un et l'autre sexe):
10-22.

Yates Frances A.
1975 (1966). L'art de la mémoire. Paris: Galli¬

mard.

Fatherhood without wives: gay
paternity

When homosexual men want to
become fathers, they are inevitably
confronted with the necessity of
establishing a relation with a woman, though
no form of marriage is undertaken. Some
of them argue for the necessary presence
of this woman as the mother of their child,
and chose co-parenting: in this case, the
father and mother must find a way to
balance the relations between their respective

couples (the father and his companion,
the mother and her companion) and

the parental couple that they form. Others
want no relationship with the woman,
either for themselves or for the child, and
have recourse to surrogate mothers. By
refusing to consider it necessary that a

child have a father and a mother, these

couples force us to rethink gender
relations and question the link between
the binary man/woman pair and its
hypothetical or real expression as the
binary father/mother pair.

Auteure

Anne Cadoret, chercheuse au CNRS-
GRASS (Groupe d'analyse du social et de
la sociabilité) a publié plusieurs ouvrages
et articles sur la construction de la filiation,
dont: Parenté plurielle: anthropologie du

placement familial (Paris: L'Harmattan,
1995) et «La filiation des anthropologues
face à l'homoparentalité», in: Daniel
Borillo, Eric Fassin et Marcela Lacub (dir.),
Au-delà du PaCS: l'expertise familiale à

l'épreuve de l'homosexualité (Paris: PUF,
1999, p. 205-224).

E-mail: cadoret@iresco.fr








	Etre père sans femme : la paternité gay

