
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 6 (2001)

Artikel: L'amour à mort : unions binationales en ex-Yougoslavie

Autor: Girod, Isabelle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007417

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'amour à mort

Unions binationales en ex-Yougoslavie

Isabelle Girod

Les deux expériences d'union des
Slaves du Sud (Yougoslavie) se sont
soldées par un éclatement et une affirmation

centrifuge de l'appartenance nationale

de chaque communauté constitutive
de la royauté (1919-1941) puis de la
fédération socialiste (1946-1991). Cet article se

propose de découvrir comment cette réalité

plurinationale s'est traduite dans le

régime matrimonial. Nous présenterons
un bref récit de vie, recueilli en Istrie en
1998 auprès de deux générations d'une
même famille, ainsi que les incidences de
la dernière guerre sur l'intimité conjugale.
Nous verrons le point de vue des acteurs
mais aussi l'influence des conditions sociales

et politiques engendrées par la guerre
et la dislocation de la Fédération yougoslave

en Etats-nations indépendants. Si la
notion de mixité nationale n'a jamais
disparu malgré la commune citoyenneté des
habitants de la Yougoslavie, la guerre a

contraint la plupart des couples mixtes à

repenser leur hétérogénéité nationale et
conduit bon nombre d'entre eux à une
impasse: divorce, exil ou assimilation d'un
des deux conjoints.

Parler de mariages mixtes en
exYougoslavie, c'est achopper, peut-être plus
qu'ailleurs, à la nécessité de clarifier
certains termes et certaines données juridico-
politiques propres à l'histoire yougoslave.
Dominique Schnapper, dans son
introduction au livre Liberté, égalité, mixité...
conjugales (Philippe et al. 1998: ix), affirme

que «lorsque la citoyenneté est la source
de la légitimité politique et du lien social,
la notion même de mixité devrait
disparaître». Si cette affirmation est peut-être
opportune en ce qui concerne les pays de

l'Europe de l'Ouest, bien que les aléas de
la construction d'un espace européen
commun puisse nous en faire douter, elle

ne l'est guère en ce qui concerne la
Yougoslavie. Malgré un désir répété «d'unité
et de fraternité», la Yougoslavie titiste n'a

pas réussi à créer les conditions d'une
citoyenneté capable de dépasser les
particularismes nationaux des différentes
communautés en présence.



F
Nations et nationalités

en Yougoslavie
Le projet d'unification ou de fédération

des Slaves du Sud était en gestation
depuis le XIXe siècle. Ses promoteurs y
voyaient une issue à la domination de

l'empire austro-hongrois et de l'empire
ottoman dont les Serbes étaient sortis lors
des guerres balkaniques de 1912-1913. La
forme politique n'était pas encore arrêtée
mais l'issue de la Première Guerre mondiale

en accéléra l'édification.
En décembre 1918, le «Royaume des

Serbes, des Croates et des Slovènes» fut
créé avec l'approbation des vainqueurs
de la Première Guerre mondiale qui y
voyaient un rempart contre l'extension
du communisme récemment instauré en
Russie.

Pourtant, les dissensions ne tardèrent
pas: le Monténégro fut rattaché à la
première Yougoslavie au prix de combats
importants entre défenseurs de
l'indépendance et partisans du rattachement;
les Albanais du Kosovo s'insurgèrent à

l'idée d'être rattachés à un royaume slave
et une partie des Croates se sentirent lésés

par cette unification perçue comme
unilatérale. Le Parti paysan croate, dirigé par
Stjepan Radie, mena d'abord une lutte
parlementaire puis nettement contestataire

suite à l'assassinat de son député en
1928. Le parti communiste quant à lui,
créé en 1919 et interdit en 1921, combattit
ce qu'il considérait comme «une prison
des peuples». Dès 1929, le royaume
adopta le nom de Yougoslavie et c'est
sous le pouvoir dictatorial de la dynastie
serbe des Karadjordjevic que se développèrent

les luttes entre centralisme royal,
affirmation indépendantiste et opposition
républicaine, comme l'expose Dobrica
Cosic1 (1990) dans sa fresque romanesque
décrivant le royaume peu avant la Seconde

Guerre mondiale.
Cette guerre creusa encore les tensions

déjà perceptibles dans le royaume et créa
la partition de la population slave du Sud
entre des Croates partisans d'un «Etat
croate indépendant» sous la poigne de
Pavelic (oustachi), des Serbes royalistes,

regroupés dans les rangs tchetniks du
général Mihaïlovic, et les partisans titistes,
toutes nationalités confondues, regroupés

dans un Front populaire.
Pour surmonter les brisures et les

haines politiques, souvent amalgamées à

des haines identitaires, les dirigeants
titistes ont adopté la Constitution de 1946

en affirmant l'unité citoyenne d'une
Fédération socialiste plurinationale. Dans l'esprit

des dirigeants, le développement de
l'économie et sa juste répartition entre les
différentes régions devaient être le garant,
la base structurelle sur laquelle l'unité
citoyenne pourrait se développer au détriment

de l'appartenance nationale perçue
comme centrifuge.

D'où une situation complexe et déroutante

pour les chercheurs habitués à

l'adéquation entre nationalité et citoyenneté. La
Constitution yougoslave, adoptée en 1946,

distinguait la citoyenneté yougoslave
(idrzavljanstvo) de la nationalité (narodnost).
Les cinq nations (narod) reconnues comme
constitutives de la Yougoslavie étaient les
nations slaves: Slovène, croate, serbe,
monténégrine et macédonienne. Dans chaque
république n'étaient considérés comme
minoritaires que les membres d'une
communauté dotée d'un Etat à l'extérieur
(Albanais du Kosovo, Hongrois de Voïvodine,

Italiens d'Istrie et de Dalmatie). Par
contre, les Serbes de Croatie ne
constituaient pas une «minorité serbe»
puisqu'ils étaient un des peuples constitutifs
de la Yougoslavie comme de la République

croate. Il en était de même en Bosnie,

reconnue comme la République de
tous les peuples constitutifs, d'abord
Serbes et Croates et, dès 1974, Musulmans.
Dans la constitution était donc affirmé le
caractère multinational des Républiques et
de la Fédération. Les habitants avaient
des droits de citoyens de la Yougoslavie et
de citoyens de la République où ils
vivaient. Pour reprendre l'exemple de la
République croate, les autorités étaient
donc les représentantes du peuple croate,
du peuple serbe et de la minorité
(allogène) italienne. Une des premières
mesures du président Franjo Tudjman en
1991 fut d'abolir le statut de peuple constitutif

de la Croatie aux Serbes vivant sur

1 Dobrica Cosic, écrivain
serbe, fut exclu du Parti
communiste en 1968 sous
l'accusation de «nationalisme

serbe». Il est l'un
des auteurs du célèbre
Mémorandum de l'Académie

des sciences et des arts
de Belgrade (1986) que
Milosevic utilisa pour
asseoir son pouvoir. De
juin 1992 à mai 1993,
Dobrica Cosic fut président
de la nouvelle Yougoslavie

(Voïvodine, Serbie
et Kosovo). Il fut rapidement

écarté du pouvoir à

cause de ses positions en
faveur d'un règlement
pacifiste de la situation
des Serbes en Bosnie.
Cette mise à l'écart le fit
rejoindre l'opposition
dans le mouvement
estudiantin Otpor (Dérens et
Samary 2000: 71-73).

62



son territoire et de réduire leur statut à

celui d'une minorité (Dérens et Samary
2000: 233-238).

Renforçant la décentralisation administrative,

de pair avec le développement de

l'autogestion, les germes du particularisme

reprirent quelques forces dans l'élection

des pouvoirs de chaque République.
L'autorité de Tito avait permis de répondre

aux velléités particularistes, voire
nationalistes, du Printemps croate (1971)

ou des manifestations des Kosovars alba-

nophones revendiquant la reconnaissance
de leur province en République. Il réprima
durement les responsables politiques (purges

et emprisonnements) tout en intégrant
dans la Constitution de 1974 quelques-
unes de leurs revendications. Pourtant,
l'espoir de voir se créer une identité
yougoslave n'a pas survécu aux crises
économiques et politiques qui ont secoué le

pays dès les années quatre-vingt.

Quelle mixité?

Mais comment cet imbroglio juridico-
politique s'est-il traduit dans la
quotidienneté des couples? Je me propose de
découvrir comment était vécue la mixité et

quel était son rôle dans la construction
de l'identité yougoslave à partir d'un récit
de vie qui concerne un couple formé
d'une épouse italo-istrienne (donc membre

d'une minorité) et du mari serbe
d'Herzégovine ainsi que l'union contractée

par leur fils.
La femme que j'ai longuement côtoyée

m'a fait un récit assez détaillé de sa réalité
matrimoniale, le mari étant décédé depuis
quelques années déjà. Anna, jeune femme
élevée dans un milieu italophone, est tombée

amoureuse «d'un marin croate». De
fait, ajoute-t-elle, «il était serbe d'Herzégovine

mais, pour nous, Italiens, tous ceux

qui parlaient une langue slave étaient
croates». Née dans un village proche de la
côte istrienne, elle suivit toute sa scolarité
en italien (c'était l'époque du fascisme
mussolinien). Elle ne m'a jamais fait mention

de réactions familiales face à son

choix d'épouser un serbe, par contre le
fait qu'il soit officier de marine a semblé

plus «dangereux» aux yeux de ses parents
car, dit-elle, «les marins avaient la réputation

d'hommes peu fiables qui engrossaient

les filles et disparaissaient». De
plus, un gradé dans la marine était forcément

membre du Parti pour accéder à ce

grade et, en corollaire, était «sans Dieu» ce

qui était aussi inquiétant aux yeux de la
famille que les mœurs dissolues des hommes

de mer.
Ils se marièrent et eurent rapidement

un enfant. Durant les cinq premières
années de leur vie de couple, le mari étant
le plus souvent en mer, Anna est restée au
village et a élevé leur fils dont le prénom,
Alessandro, ne masquait pas l'ascendance
italienne.

Après ces cinq années, la famille s'installa

à Pola où le mari prit le rôle de juriste
dans le grand chantier naval d'Etat. Leur
fils commença sa scolarité à l'école croate.
Il aurait été impensable pour un membre
du Parti de mettre son fils à l'école italienne,

«cela lui aurait coûté sa carrière» com-
mente-t-elle. C'est aussi au moment de
leur déménagement qu'Anna se mit à

l'apprentissage du croate, «avec peine»,
dit-elle, alors que son mari avait facilement

appris l'italien, preuve à ses yeux
de son ouverture d'esprit et de son non-
conformisme par rapport à la ligne partisane

qui, rappelons-le, tout en ayant
reconnu des droits aux minorités
allogènes, n'en favorisait pas activement leur
extension. Elle ajoute qu'à Pola, ils
habitaient dans un locatif pour les cadres du
chantier naval majoritairement serbes et
croates, tous slavophones, et qu'elle a eu
droit à des remarques peu amènes quand
elle parlait italien à son fils. Dans les
années soixante, la méfiance était encore
vive par rapport aux italophones facilement

suspectés de sympathie fasciste.
C'était l'époque de l'adéquation italo-
fasciste et slavo-communiste. Ainsi le mari
aurait dû signaler toute visite en provenance

d'Italie, ce qu'il s'est toujours refusé
à faire. Aujourd'hui, il repose dans le
cimetière du village de son épouse. Sur sa

tombe, il n'y a pas de croix; bien que de

religion orthodoxe il était athée convaincu



r
me dit son fils qui a choisi d'y mettre une
stèle en bois sur laquelle il a peint une
guirlande de fleurs et gravé ces quatre
mots définissant à ses yeux la vie de son
père:
médaillé de la résistance
interné en camp de concentration
officier de marine
juriste.

Aucune mention de sa nationalité
serbe mais le souvenir d'une trajectoire
politico-professionnelle. Le père est
d'ailleurs décédé durant la guerre qui
enflammait la Bosnie et sa veuve me
répéta souvent que cette guerre l'a tué
tant il était désespéré de cette nouvelle
flambée nationaliste.

L'essentiel dans le souvenir familial
repose donc sur les différences de langue
à l'intérieur du couple: l'italien entre le
fils et la mère, le serbo-croate entre le fils et
le père ainsi que comme langue sociale,
enfin un mixte des deux entre les parents;
et également sur l'appartenance au Parti
qui a contraint les parents à mettre leur fils
à l'école croate/yougoslave et le désespoir

ressenti par le père face au réveil
nationaliste.

L'unité du couple, hormis le partage
du sentiment amoureux, se vivait par une
commune adhésion au système, non sans
quelques distances critiques, le père ayant
quitté le Parti bien avant sa mort. Cette
commune adhésion idéologique au
système socialiste a probablement atténué
les effets de leur hétérogamie ou «mixité
sociale», élément sûrement important
dans une Fédération socialiste. Anna est
issue d'une famille de propriétaires
terriens. Son grand-père possédait déjà une
grande maison et des terres en abondance

qu'il louait aux paysans du village tout en
produisant lui-même du vin et de l'huile
d'olive. C'était une famille aisée aux yeux
des paysans qui m'en ont parlé. Famille
italophone depuis de nombreuses générations

même si la grand-mère, venue des
terres intérieures, avait dû apprendre l'italien

en se mariant. Les chassés-croisés

linguistiques ne datent pas d'aujourd'hui...
Après la Seconde Guerre mondiale, plus
particulièrement entre 1954 et 1956, lors
du dernier exode massif des Italiens, cette

famille a choisi de rester en Istrie et n'a
visiblement guère souffert de la répartition
des terres et des différents remaniements
cadastraux. Il semble que la mère d'Anna,
première sage-femme du village, ait eu
de la sympathie pour le nouveau régime
de même que sa fille. L'origine sociale
modeste du mari, aux dires de sa veuve
qui raconte volontiers ses visites à sa belle-
famille en Herzégovine, fut «compensée»

par son parcours valeureux, héros partisan
et membre influent du Parti. L'origine
«bourgeoise» (dans la phraséologie en
vigueur à l'époque) aurait sans doute pu
être un facteur de soupçon de «mixité
contre-régime» mais Anna ne l'a jamais
mentionné.

J'ignore quelle a été la nationalité
déclarée de leur fils: deux possibilités en
vigueur à l'époque permettaient soit de le
déclarer yougoslave (surmontant ainsi la
binationalité parentale), soit, et c'était la
solution la plus courante, lui donner celle
de son père2. En effet, seul un tiers des

couples mixtes choisissait la nationalité
de la mère et 12% celle de yougoslave
(Morokvasic-Mûller 2001: 38). L'incidence
des couples mixtes sur l'émergence d'une
nationalité yougoslave semble donc avoir
été modeste. Aujourd'hui, après cette
dernière guerre, le jeune homme qui est
retourné vivre au village de sa mère avec
sa famille affirme, énervé, qu'il se refuse à

choisir une quelconque nationalité: «je
suis tout [c'est-à-dire serbe, italien d'Istrie
et yougoslave] ou rien, même si c'est
inconfortable». Pourtant, en 1991, chaque
citoyen du nouvel Etat croate a dû déclarer

sa nationalité pour recevoir son passeport.

L'épouse a donc choisi de le déclarer
italien, ce qui s'est soldé par une vigoureuse

scène de ménage.
La binationalité de ce jeune couple

semble avoir pris une importance accrue
dans leur relation, comme un écho intime
des dissensions sociales. Ainsi, le fils affirme

parfois de manière volontairement
provocatrice sa «serbitude» tout en dénonçant

le nationalisme en vigueur partout en
ex-Yougoslavie. Son propre couple n'a
pas été épargné par cette nécessité d'auto-
définition. En effet, il a épousé une femme
croate, originaire de Rijeka qui, depuis

2 Avant 1991, on comptait
environ 13% de mariages
binationaux (Morokvasic-
Mûller 2001: 29).

64



son choix matrimonial, a appris l'italien.
Le couple a choisi de mettre leur fils à

l'école italienne, non pour des raisons
d'appartenance nationale mais parce que
les classes des écoles italiennes sont plus
petites et permettent un suivi pédagogique

qu'ils ont jugé préférable pour leur
enfant timide et réservé. Lorsqu'il était
bébé, comme les deux parents travaillaient,

le petit passait ses journées chez
ses grands-parents, et a donc parlé l'italien
avec sa grand-mère à laquelle il est très
attaché. C'est pourquoi sa mère me disait,
à mon grand étonnement, que son fils
était de langue maternelle italienne alors

qu'elle ne s'adressait à lui qu'en croate.
Quant au prénom, ils ont choisi celui de
Marko où seul l'orthographe permet de
voir l'origine slave.

Ce jeune couple, touché comme bien
d'autres par la grave crise économique
sévissant en Croatie, vit des moments de
tensions importantes. Celles-ci se traduisent

parfois par des discussions enflammées

dont le contenu politique vient
exacerber l'énervement provoqué par une
quotidienneté difficile mais somme toute
courante et banale.

Bien que tous deux se disent écœurés

par le nationalisme de Milosevic et de

Tudjman, les origines «istro-serbe» du
mari et croate de son épouse se sont révélées

porteuses de tensions quand, parlant
de la cause et des responsables de la

guerre, cette femme s'emportait contre
son mari qui refusait d'en faire porter
clairement la responsabilité à Milosevic.
Son interprétation à lui, d'ailleurs fort
répandue en Istrie, était que ce sont les

Kosovars qui ont provoqué l'ire serbe et
qu'alors les Croates et les Slovènes en ont
profité pour «se défiler». La discussion
s'enflammant, elle lui rétorqua alors vertement

qu'avec les Balkaniques, c'était
toujours le «foutoir» à quoi il lui répondit
sur le même ton qu'elle était tout aussi
balkanique que lui. Cette anecdote révèle
un enjeu de distinction très présent en
Croatie et en Istrie qui consiste à se penser
et à s'affirmer proche de l'Europe de
l'Ouest - plus «civilisée» - et loin du monde

balkanique - pensé comme «violent et
inculte».

Quant à la différence de religion, elle
ne semble avoir été d'aucun poids dans le

couple parental où le père, orthodoxe,
était athée et la mère catholique non
pratiquante. Il faut souligner ici que l'importance

de l'appartenance religieuse est un
des effets de la dernière guerre (1991-
1995). Durant le titisme, sans être totalement

interdite, la pratique religieuse
n'était guère encouragée. Une pratique
ouverte se payait par une impossibilité
d'ascension professionnelle et pouvait être

une raison d'exclusion du Parti. Ceci dit,
lors d'un mariage bi-confessionnel, la
pratique en vigueur était de donner aux
enfants la religion du père. Ainsi en est-il
à Peroj, petit village près de Pola, constitué
d'une communauté serbe du Monténégro

qui a migré là il y a plusieurs siècles et

s'y est installée avec le pope. On y trouve
aujourd'hui encore une église orthodoxe
en fonction et une église catholique, un
cimetière où reposent côte à côte les morts
des deux confessions. Les mariages mixtes
serbo-croates y sont courants. La tenancière

du petit café m'a raconté qu'elle-
même avait été élevée dans la religion
orthodoxe mais, ayant épousé un Croate
catholique, tous ses enfants sont
catholiques.

Les aléas juridico-politiques de ces
dernières années se répercutent donc dans
l'intimité des familles. Si, parfois, les
conséquences ne dépassent guère le stade
d'une dispute, il en va bien sûr très
différemment des couples mixtes serbo-croates

en Croatie ou en Serbie et de tout couple
mixte en Bosnie-Herzégovine durant la

guerre.

Les couples mixtes et
la guerre

Selon Mirjana Morokvasic-Mùller, dont
le patronyme laisse supposer un autre
type de mixité, dès le début du conflit il
n'y eut d'autres solutions pour ces couples

que l'exil, le divorce ou l'assimilation au

groupe majoritaire. Les femmes de cou-



pies mixtes étaient vues comme traîtresses

par leur propre groupe d'origine et
pouvaient donc en devenir les victimes tout
en risquant la violence du groupe d'origine

du mari. Les cas abondent, selon M.
Morokvasic, qui a interviewé bon nombre
de couples mixtes déplacés, d'exemples
où les femmes ont adopté des tactiques
assimilationnistes en changeant leur
prénom, en adoptant la pratique religieuse
majoritaire et en donnant à leurs enfants
des prénoms «conformes» à la collectivité
du mari. Par cette stratégie, les femmes
visaient à rendre leur origine nationale
invisible. Ainsi cette femme musulmane
(c'est-à-dire Bosniaque de religion musulmane)

qui s'est choisie le nouveau prénom
de Dragana après avoir épousé un Serbe.
Elle souligne qu'elle est restée consciente
du fait que les Serbes qu'elle côtoyait
n'avaient nullement oublié son origine
musulmane et que ses amis lui en
voulaient d'avoir trahi «son camp» par ce

geste.
Même si, durant la guerre, les femmes

d'une autre nationalité que celle de la

région dans laquelle elles vivaient purent
plus facilement (ou moins difficilement)
être tolérées que les hommes qui dans ce

cas devaient fuir, elles ont tout de même
été victimes de violence de la part des
hommes de leur propre groupe (comme
traîtresse) ou des hommes du groupe du
mari (comme «agentes de l'ennemi»). Bref,
les couples mixtes ont été des cibles
majeures des nationalistes de tous bords
et si ces couples, à l'instar de celui d'Anna,
n'avaient eux-mêmes pas accordé une
grande importance à leur binationalité,
la guerre s'est chargée de la leur faire
découvrir3.

Les changements de prénom et de

nom de famille ne furent bien sûr pas
réservés aux femmes. Morokvasic cite le

cas de plusieurs hommes qui ont «choisi»
d'effacer une lecture trop aisée de leur
origine nationale: Goran O., qui a fui la
Croatie pour se rendre en Serbie, dit
qu'avec son nom de famille typiquement
serbe, il ne se sentait plus en sécurité en
Croatie. «Mais, ajoute-t-il, dans le même
temps, Goran est un prénom croate, de
telle manière que mon identité nationale

n'était pas très claire. Mes collègues de
travail ne l'acceptaient pas, si bien qu'ils
m'ont appelé Stevan» (Morokvasic-Müller
2001: 36). De tels récits recueillis auprès
d'exilés intérieurs sont abondants et
même s'ils ne concernent pas tous des

couples mixtes, ils montrent que des
vestiges de binationalité n'étaient plus tolérés
durant la guerre.

Le parcours politique des uns et des

autres a durement touché les couples
binationaux ainsi que les enfants issus de
ces couples. Le nombre de divorces s'est
élevé dramatiquement. Ceux qui ont
refusé ces extrêmes ont dû habilement
jongler ou plier face aux exigences du
temps. Ainsi en est-il de Gordana, Serbe
de Croatie, qui a épousé un Musulman
de Bosnie. Elle a suivi son mari qui de
membre actif du parti communiste est
devenu un leader nationaliste musulman.
Elle s'appelle aujourd'hui Fatima, a changé

de style d'habillement, de religion et
élève ses enfants avec les valeurs en cours
chez les Musulmans nationalistes (Morok-
vasic-Mûller 2001: 36). Enfin, de nombreux
couples ont tenté de sauver leur union
par l'exil4.

Conclusion

Au travers de ces témoignages émerge
un faisceau de questions concernant la
mixité nationale et culturelle. D'abord du
temps de Tito, il semble que le sentiment
d'appartenance nationale ait bel et bien
survécu malgré l'idéal d'une société unie,
fraternelle et socialiste. Comme toujours,
ce sentiment était plus ou moins présent,
conscient et important suivant les acteurs
mais aussi en lien avec la situation
politique. Après cette dernière guerre, la
conscience nationale est devenue
incontournable comme le révèle la situation
d'un autre couple rencontré en Istrie. Tous
deux sont originaires de Bosnie, le mari
est serbe et la femme croate. Ils sont venus
travailler en Istrie il y a vingt ans et s'y
sont installés. Aujourd'hui, ce couple,
pourtant non pratiquant, fête les deux

4 Pourtant, l'issue positive

n'est pas garantie.
Dernièrement, un couple
croato-serbe originaire de
la Krajina (en Croatie)
s'est vu refuser l'admission

en Suisse. Le mari,
serbe, refuse de retourner
en Croatie. Ce couple est

aujourd'hui en instance
de divorce, la femme
rentrera avec les enfants
et le mari poursuivra son
chemin de migrant.

3 C'est le même processus

que Primo Lévi décrit
lorsqu'il souligne que ce
sont les nazis qui lui ont
fait découvrir sa judaïté.



Noëls, le catholique et l'orthodoxe; leur
langue est commune, leur origine sociale
modeste pour tous les deux et la différence

d'origine nationale semble avoir été

surmontée par leur commune appartenance

au HDZ, parti politique nationaliste

croate. Est-ce pour ne pas avoir vécu
directement la guerre ou pour faire
«oublier» son origine serbe que le mari a

adhéré à un parti dont le programme
officiel à l'époque était le renvoi forcé de la

population serbe? Je ne sais.

Quant aux enfants des couples mixtes,
la pratique majoritaire était de leur donner
la nationalité du père, entraînant ainsi
une perpétuation des diverses communautés

plutôt que la création d'une
nouvelle. Pour les prénoms, il y avait toutes
sortes de choix possibles mais une des
solutions souvent adoptées et qui ne concernait

d'ailleurs pas seulement les mariages
mixtes était de choisir un prénom
international pour surmonter la désignation
communautaire des prénoms traditionnels.

Cette pratique était surtout en
vigueur chez les dirigeants du Parti.

Assimiler la différence nationale à une
différence culturelle efface abusivement
la réalité beaucoup plus complexe des
individus et des couples qui font un travail
permanent de création culturelle en puisant

dans les éléments de leur trajectoire
de vie et de leurs pratiques sociales. En
Yougoslavie, ce travail d'élaboration culturelle

a permis à des couples (binationaux
ou non) de se sentir avant tout citoyens
yougoslaves et l'étude de leur trajectoire
de vie montre bien que «les individus
sont porteurs de fragments culturels de
nature variée et composite qui débordent
entités nationales, classes sociales, espaces
géographiques ou géopolitiques mais
aussi communautés religieuses ou linguistiques»

(Alber 2000:144).
Les tensions vécues par les différents

couples mixtes sont à mon avis
exemplaires de l'importance des facteurs socio-

politiques dans la manière de se penser
soi-même et de penser, voire de découvrir,

sa mixité conjugale. Cette dernière

guerre, essentiellement due à la faillite
d'un Etat et à la volonté d'en reconstruire
d'autres sur des bases nationalement

homogènes, a été un puissant facteur
obligeant les individus à toutes sortes de
stratégies pour survivre, en s'exilant pour
sauver son couple ou par l'assimilation
d'un des membres. Enfin, la guerre est
venue montrer en quoi la situation sociale

empêche parfois les individus (ici les

couples) de «bricoler» librement leur
identité culturelle et c'est malheureusement

les fusils, les canons et les viols qui
ont décidé du sort de la mixité comme
peut-être de l'amour.



Références citées Abstract

Alber Jean-Luc
2000. «Couples mixtes et interculturalité en

Suisse: interprétation des différences et
différences d'interprétation», in: Jean-
Luc Alber, Laurence Ossipow, Valérie
Outemzabet et Barbara Waldis, Mariages
tous azimuts. Approche pluridisciplinaire
des couples binationaux, p. 123-148. Fri-
bourg: Ed. universitaires Fribourg Suisse.

Cosic Dobrica
1990. Le temps de la mort. Le temps du mal (Tomes

1 et 2). Lausanne: L'Age d'Homme.
Dérens Jean-Arnault et Catherine Samary
2000. Les conflits yougoslaves de A à Z. Paris:

Ed. de l'Atelier/Ed. Ouvrières.
Morokvasic-Müller Mirjan
2001. «Binational Ehen in Jugoslavien. Von des

potentiellen Trägern des Jugoslawismus
bis zum Ziel der Verfolgung und der
Gewalt». Olympe. Feministiche Arbeitshefte

zur Politik (Zürich) 14: 28-39.
Philippe Claudine, Gabrielle Varro et Gérard

Neyrand
1998. Liberté, égalité, mixité... conjugales: une

sociologie du couple mixte. Paris: Anthro-
pos.

Love unto death: binational

marriages in ex-Yugoslavia

This article sheds light on the different
notions of nationality in circulation in
Yugoslavia in recent years, and the
correspondingly different legal-political treatment

accorded to representatives of these
nationalities during the last decade.
Following the trajectories of a number of
couples, we examine to what extent and
how they live their marriages as
«binational».

Auteure

Isabelle Girod, ethnologue, poursuit
une recherche sur la construction de
l'identité régionale istrienne.

E-mail: isabelle.girod@unine.ch




	L'amour à mort : unions binationales en ex-Yougoslavie

