Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 6 (2001)

Artikel: L'amour & mort : unions binationales en ex-Yougoslavie
Autor: Girod, Isabelle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007417

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

[ amour a mort

Unions binationales en ex-Yougoslavie

[sabelle Girod

Les deux expériences d’union des
Slaves du Sud (Yougoslavie) se sont
soldées par un éclatement et une affirma-
tion centrifuge de l’appartenance natio-
nale de chaque communauté constitutive
de la royauté (1919-1941) puis de la fédé-
ration socialiste (1946-1991). Cet article se
propose de découvrir comment cette réa-
lité plurinationale s’est traduite dans le
régime matrimonial. Nous présenterons
un bref récit de vie, recueilli en Istrie en
1998 aupres de deux générations d'une
méme famille, ainsi que les incidences de
la derniére guerre sur l'intimité conjugale.
Nous verrons le point de vue des acteurs
mais aussi l'influence des conditions socia-
les et politiques engendrées par la guerre
et la dislocation de la Fédération yougo-
slave en Etats-nations indépendants. Si la
notion de mixité nationale n’a jamais dis-
paru malgré la commune citoyenneté des
habitants de la Yougoslavie, la guerre a
contraint la plupart des couples mixtes a
repenser leur hétérogénéité nationale et
conduit bon nombre d’entre eux a une
impasse: divorce, exil ou assimilation d'un
des deux conjoints.

TSANTSA 6.2001

Parler de mariages mixtes en ex-
Yougoslavie, c’est achopper, peut-étre plus
qu’ailleurs, a la nécessité de clarifier cer-
tains termes et certaines données juridico-
politiques propres a l'histoire yougoslave.
Dominique Schnapper, dans son intro-
duction au livre Liberté, égalité, mixité...
conjugales (Philippe et al. 1998: ix), affirme
que «lorsque la citoyenneté est la source
de la légitimité politique et du lien social,
la notion méme de mixité devrait dispa-
raitre». Si cette affirmation est peut-étre
opportune en ce qui concerne les pays de
I’Europe de I'Ouest, bien que les aléas de
la construction d’un espace européen
commun puisse nous en faire douter, elle
ne l'est guere en ce qui concerne la You-
goslavie. Malgré un désir répété «d unité
et de fraternité», la Yougoslavie titiste n’a
pas réussi a créer les conditions d"une ci-
toyenneté capable de dépasser les parti-
cularismes nationaux des différentes
communautés en présence.




Nations et nationa-
lités en Yougoslavie

Le projet d'unification ou de fédéra-
tion des Slaves du Sud était en gestation
depuis le XIXe siecle. Ses promoteurs y
voyaient une issue a la domination de
I'empire austro-hongrois et de I'empire
ottoman dont les Serbes étaient sortis lors
des guerres balkaniques de 1912-1913. La
forme politique n’était pas encore arrétée
mais lissue de la Premiere Guerre mon-
diale en accéléra I'édification.

En décembre 1918, le «Royaume des
Serbes, des Croates et des Slovenes» fut
créé avec l'approbation des vainqueurs
de la Premiére Guerre mondiale qui y
voyaient un rempart contre 1'extension
du communisme récemment instauré en
Russie.

Pourtant, les dissensions ne tardérent
pas: le Monténégro fut rattaché a la pre-
miere Yougoslavie au prix de combats
importants entre défenseurs de 1'indé-
pendance et partisans du rattachement;
les Albanais du Kosovo s’insurgerent a
I'idée d’étre rattachés a un royaume slave
et une partie des Croates se sentirent 1ésés
par cette unification percue comme unila-
térale. Le Parti paysan croate, dirigé par
Stjepan Radic, mena d’abord une lutte
parlementaire puis nettement contesta-
taire suite a ’assassinat de son député en
1928. Le parti communiste quant a lui,
créé en 1919 et interdit en 1921, combattit
ce qu'il considérait comme «une prison
des peuples». Des 1929, le royaume
adopta le nom de Yougoslavie et c’est
sous le pouvoir dictatorial de la dynastie
serbe des Karadjordjevic que se dévelop-
peérent les luttes entre centralisme royal,
affirmation indépendantiste et opposition
républicaine, comme l’expose Dobrica
Cosic! (1990) dans sa fresque romanesque
décrivant le royaume peu avant la Secon-
de Guerre mondiale.

Cette guerre creusa encore les tensions
déja perceptibles dans le royaume et créa
la partition de la population slave du Sud
entre des Croates partisans d'un «Etat
croate indépendant» sous la poigne de
Pavelic (oustachi), des Serbes royalistes,

TSANTSA 6.2001

regroupés dans les rangs tchetniks du
général Mihailovic, et les partisans titistes,
toutes nationalités confondues, regrou-
pés dans un Front populaire.

Pour surmonter les brisures et les
haines politiques, souvent amalgamées a
des haines identitaires, les dirigeants
titistes ont adopté la Constitution de 1946
en affirmant 'unité citoyenne d’une Fédé-
ration socialiste plurinationale. Dans l'es-
prit des dirigeants, le développement de
I’économie et sa juste répartition entre les
différentes régions devaient étre le garant,
la base structurelle sur laquelle 1'unité
citoyenne pourrait se développer au détri-
ment de "appartenance nationale percue
comme centrifuge.

D’ot1 une situation complexe et dérou-
tante pour les chercheurs habitués a 1’adé-
quation entre nationalité et citoyenneté. La
Constitution yougoslave, adoptée en 1946,
distinguait la citoyenneté yougoslave
(drzavljanstvo) de la nationalité (narodnost).
Les cinq nations (narod) reconnues comme
constitutives de la Yougoslavie étaient les
nations slaves: slovéne, croate, serbe, mon-
ténégrine et macédonienne. Dans chaque
république n’étaient considérés comme
minoritaires que les membres d"une com-
munauté dotée d'un Etat a 'extérieur
(Albanais du Kosovo, Hongrois de Voivo-
dine, Italiens d'Istrie et de Dalmatie). Par
contre, les Serbes de Croatie ne consti-
tuaient pas une «minorité serbe» puis-
qu’ils étaient un des peuples constitutifs
de la Yougoslavie comme de la Républi-
que croate. Il en était de méme en Bos-
nie, reconnue comme la République de
tous les peuples constitutifs, d’abord
Serbes et Croates et, dés 1974, Musulmans.
Dans la constitution était donc affirmé le
caractere multinational des Républiques et
de la Fédération. Les habitants avaient
des droits de citoyens de la Yougoslavie et
de citoyens de la République ou ils vi-
vaient. Pour reprendre I'exemple de la
République croate, les autorités étaient
donc les représentantes du peuple croate,
du peuple serbe et de la minorité (allo-
géne) italienne. Une des premieéres
mesures du président Franjo Tudjman en
1991 fut d’abolir le statut de peuple consti-
tutif de la Croatie aux Serbes vivant sur

E

1 Dobrica Cosic, écrivain
serbe, fut exclu du Parti
communiste en 1968 sous
I’accusation de «nationa-
lisme serbe». Il est I'un
des auteurs du célebre
Mémorandum de I’ Acadé-
mie des sciences et des arts
de Belgrade (1986) que
Milosevic utilisa pour
asseoir son pouvoir. De
juin 1992 a mai 1993, Do-
brica Cosic fut président
de la nouvelle Yougos-
lavie (Voivodine, Serbie
et Kosovo). Il fut rapide-
ment écarté du pouvoir a
cause de ses positions en
faveur d’un reglement
pacifiste de la situation
des Serbes en Bosnie.
Cette mise a 1’écart le fit
rejoindre 'opposition
dans le mouvement estu-
diantin Otpor (Dérens et
Samary 2000: 71-73).

612



son territoire et de réduire leur statut a
celui d’une minorité (Dérens et Samary
2000: 233-238).

Renforcant la décentralisation adminis-
trative, de pair avec le développement de
'autogestion, les germes du particularis-
me reprirent quelques forces dans 1’élec-
tion des pouvoirs de chaque République.
L'autorité de Tito avait permis de répon-
dre aux velléités particularistes, voire
nationalistes, du Printemps croate (1971)
ou des manifestations des Kosovars alba-
nophones revendiquant la reconnaissance
de leur province en République. Il réprima
durement les responsables politiques (pur-
ges et emprisonnements) tout en intégrant
dans la Constitution de 1974 quelques-
unes de leurs revendications. Pourtant,
'espoir de voir se créer une identité you-
goslave n’a pas survécu aux crises écono-
miques et politiques qui ont secoué le
pays des les années quatre-vingt.

Quelle mixité?

Mais comment cet imbroglio juridico-
politique s’est-il traduit dans la quoti-
dienneté des couples? Je me propose de
découvrir comment était vécue la mixité et
quel était son role dans la construction
de l'identité yougoslave a partir d"un récit
de vie qui concerne un couple formé
d’une épouse italo-istrienne (donc mem-
bre d’une minorité) et du mari serbe
d’Herzégovine ainsi que 1'union contrac-
tée par leur fils.

La femme que j’ai longuement c6toyée
m’a fait un récit assez détaillé de sa réalité
matrimoniale, le mari étant décédé depuis
quelques années déja. Anna, jeune femme
élevée dans un milieu italophone, est tom-
bée amoureuse «d’un marin croate». De
fait, ajoute-t-elle, «il était serbe d'Herzé-
govine mais, pour nous, Italiens, tous ceux
qui parlaient une langue slave étaient
croates». Née dans un village proche de la
cote istrienne, elle suivit toute sa scolarité
en italien (c’était I'époque du fascisme
mussolinien). Elle ne m’a jamais fait men-
tion de réactions familiales face a son

TSANTSA 6.2001

choix d’épouser un serbe, par contre le
fait qu'il soit officier de marine a semblé
plus «dangereux» aux yeux de ses parents
car, dit-elle, «les marins avaient la réputa-
tion d’hommes peu fiables qui engros-
saient les filles et disparaissaient». De
plus, un gradé dans la marine était forcé-
ment membre du Parti pour accéder a ce
grade et, en corollaire, était «<sans Dieu» ce
qui était aussi inquiétant aux yeux de la
famille que les meeurs dissolues des hom-
mes de mer.

IIs se mariérent et eurent rapidement
un enfant. Durant les cinq premiéres
années de leur vie de couple, le mari étant
le plus souvent en mer, Anna est restée au
village et a élevé leur fils dont le prénom,
Alessandro, ne masquait pas 1'ascendance
italienne.

Apreés ces cinq années, la famille s’ins-
talla a Pola ot1 le mari prit le role de juriste
dans le grand chantier naval d’Etat. Leur
fils commenca sa scolarité a 1’école croate.
Il aurait été impensable pour un membre
du Parti de mettre son fils a I'école italien-
ne, «cela lui aurait colité sa carriere» com-
mente-t-elle. C’est aussi au moment de
leur déménagement qu’Anna se mit a
I'apprentissage du croate, «avec peine»,
dit-elle, alors que son mari avait facile-
ment appris l'italien, preuve a ses yeux
de son ouverture d’esprit et de son non-
conformisme par rapport a la ligne parti-
sane qui, rappelons-le, tout en ayant
reconnu des droits aux minorités allo-
genes, n’en favorisait pas activement leur
extension. Elle ajoute qu’a Pola, ils habi-
taient dans un locatif pour les cadres du
chantier naval majoritairement serbes et
croates, tous slavophones, et qu’elle a eu
droit a des remarques peu amenes quand
elle parlait italien a son fils. Dans les
années soixante, la méfiance était encore
vive par rapport aux italophones facile-
ment suspectés de sympathie fasciste.
C’était 1'époque de I’adéquation italo-
fasciste et slavo-communiste. Ainsi le mari
aurait da signaler toute visite en prove-
nance d'Italie, ce qu'il s’est toujours refusé
a faire. Aujourd’hui, il repose dans le
cimetiere du village de son épouse. Sur sa
tombe, il n’y a pas de croix; bien que de
religion orthodoxe il était athée convaincu

.

63



me dit son fils qui a choisi d'y mettre une
stele en bois sur laquelle il a peint une
guirlande de fleurs et gravé ces quatre
mots définissant a ses yeux la vie de son
pere:

médaillé de la résistance

interné en camp de concentration
officier de marine

juriste.

Aucune mention de sa nationalité
serbe mais le souvenir d’une trajectoire
politico-professionnelle. Le pére est
d’ailleurs décédé durant la guerre qui
enflammait la Bosnie et sa veuve me
répéta souvent que cette guerre l'a tué
tant il était désespéré de cette nouvelle
flambée nationaliste.

L'essentiel dans le souvenir familial
repose donc sur les différences de langue
a l'intérieur du couple: l'italien entre le
fils et la mere, le serbo-croate entre le fils et
le pere ainsi que comme langue sociale,
enfin un mixte des deux entre les parents;
et également sur l'appartenance au Parti
qui a contraint les parents a mettre leur fils
a I’école croate/yougoslave et le déses-
poir ressenti par le peére face au réveil
nationaliste.

L'unité du couple, hormis le partage
du sentiment amoureux, se vivait par une
commune adhésion au systéme, non sans
quelques distances critiques, le pere ayant
quitté le Parti bien avant sa mort. Cette
commune adhésion idéologique au sys-
téme socialiste a probablement atténué
les effets de leur hétérogamie ou «mixité
sociale», élément stirement important
dans une Fédération socialiste. Anna est
issue d'une famille de propriétaires ter-
riens. Son grand-pere possédait déja une
grande maison et des terres en abondance
qu’il louait aux paysans du village tout en
produisant lui-méme du vin et de l'huile
d’olive. C’était une famille aisée aux yeux
des paysans qui m’en ont parlé. Famille
italophone depuis de nombreuses généra-
tions méme si la grand-mere, venue des
terres intérieures, avait dt apprendre I'ita-
lien en se mariant. Les chassés-croisés lin-
guistiques ne datent pas d’aujourd’hui...
Apres la Seconde Guerre mondiale, plus
particulierement entre 1954 et 1956, lors
du dernier exode massif des Italiens, cette

TSANTSA 6.2001

famille a choisi de rester en Istrie et n’a
visiblement gueére souffert de la répartition
des terres et des différents remaniements
cadastraux. Il semble que la mere d’Anna,
premiere sage-femme du village, ait eu
de la sympathie pour le nouveau régime
de méme que sa fille. L’origine sociale
modeste du mari, aux dires de sa veuve
qui raconte volontiers ses visites a sa belle-
famille en Herzégovine, fut «compensée»
par son parcours valeureux, héros partisan
et membre influent du Parti. L'origine
«bourgeoise» (dans la phraséologie en
vigueur a I’époque) aurait sans doute pu
étre un facteur de soupgon de «mixité
contre-régime» mais Anna ne 1’a jamais
mentionné.

J’ignore quelle a été la nationalité
déclarée de leur fils: deux possibilités en
vigueur a I'époque permettaient soit de le
déclarer yougoslave (surmontant ainsi la
binationalité parentale), soit, et c’était la
solution la plus courante, lui donner celle
de son pere2. En effet, seul un tiers des
couples mixtes choisissait la nationalité
de la mere et 12% celle de yougoslave
(Morokvasic-Miiller 2001: 38). L'incidence
des couples mixtes sur I'émergence d"une
nationalité yougoslave semble donc avoir
été modeste. Aujourd’hui, aprés cette
derniére guerre, le jeune homme qui est
retourné vivre au village de sa mere avec
sa famille affirme, énervé, qu'il se refuse a
choisir une quelconque nationalité: «je
suis tout [c’est-a-dire serbe, italien d'Istrie
et yougoslave] ou rien, méme si c’est
inconfortable». Pourtant, en 1991, chaque
citoyen du nouvel Etat croate a di décla-
rer sa nationalité pour recevoir son passe-
port. L'épouse a donc choisi de le déclarer
italien, ce qui s’est soldé par une vigou-
reuse scéne de ménage.

La binationalité de ce jeune couple
semble avoir pris une importance accrue
dans leur relation, comme un écho intime
des dissensions sociales. Ainsi, le fils affir-
me parfois de maniére volontairement
provocatrice sa «serbitude» tout en dénon-
¢ant le nationalisme en vigueur partout en
ex-Yougoslavie. Son propre couple n’a
pas été épargné par cette nécessité d’auto-
définition. En effet, il a épousé une femme
croate, originaire de Rijeka qui, depuis

2 Avant 1991, on comptait
environ 13% de mariages
binationaux (Morokvasic-
Muiller 2001: 29).



son choix matrimonial, a appris l'italien.
Le couple a choisi de mettre leur fils a
’école italienne, non pour des raisons
d’appartenance nationale mais parce que
les classes des écoles italiennes sont plus
petites et permettent un suivi pédago-
gique qu’ils ont jugé préférable pour leur
enfant timide et réservé. Lorsqu'il était
bébé, comme les deux parents travail-
laient, le petit passait ses journées chez
ses grands-parents, et a donc parlé l'italien
avec sa grand-mere a laquelle il est tres
attaché. C’est pourquoi sa mere me disait,
a mon grand étonnement, que son fils
était de langue maternelle italienne alors
qu’elle ne s’adressait a lui qu’en croate.
Quant au prénom, ils ont choisi celui de
Marko ou seul I'orthographe permet de
voir 'origine slave.

Ce jeune couple, touché comme bien
d’autres par la grave crise économique
sévissant en Croatie, vit des moments de
tensions importantes. Celles-ci se tradui-
sent parfois par des discussions enflam-
mées dont le contenu politique vient
exacerber 1’énervement provoqué par une
quotidienneté difficile mais somme toute
courante et banale.

Bien que tous deux se disent écceurés
par le nationalisme de Milosevic et de
Tudjman, les origines «istro-serbe» du
mari et croate de son épouse se sont révé-
lées porteuses de tensions quand, parlant
de la cause et des responsables de la
guerre, cette femme s’emportait contre
son mari qui refusait d’en faire porter
clairement la responsabilité a Milosevic.
Son interprétation a lui, d’ailleurs fort
répandue en Istrie, était que ce sont les
Kosovars qui ont provoqué l'ire serbe et
qu’alors les Croates et les Slovenes en ont
profité pour «se défiler». La discussion
s’enflammant, elle lui rétorqua alors verte-
ment qu’avec les Balkaniques, c’était
toujours le «foutoir» a quoi il lui répondit
sur le méme ton qu’elle était tout aussi
balkanique que lui. Cette anecdote révele
un enjeu de distinction tres présent en
Croatie et en Istrie qui consiste a se penser
et a s’affirmer proche de I’Europe de
I"Ouest - plus «civilisée» — et loin du mon-
de balkanique — pensé comme «violent et
inculte».

TSANTSA 6.2001

Quant a la différence de religion, elle
ne semble avoir été d’aucun poids dans le
couple parental ou le pere, orthodoxe,
était athée et la meére catholique non prati-
quante. Il faut souligner ici que I'impor-
tance de l'appartenance religieuse est un
des effets de la derniere guerre (1991-
1995). Durant le titisme, sans étre totale-
ment interdite, la pratique religieuse
n’était gueére encouragée. Une pratique
ouverte se payait par une impossibilité
d’ascension professionnelle et pouvait étre
une raison d’exclusion du Parti. Ceci dit,
lors d’un mariage bi-confessionnel, la
pratique en vigueur était de donner aux
enfants la religion du pere. Ainsi en est-il
a Peroj, petit village prés de Pola, constitué
d’une communauté serbe du Monténé-
gro qui a migré la il y a plusieurs siécles et
s’y est installée avec le pope. On y trouve
aujourd'hui encore une église orthodoxe
en fonction et une église catholique, un
cimetiére ol reposent cote a cote les morts
des deux confessions. Les mariages mixtes
serbo-croates y sont courants. La tenan-
ciere du petit café m’a raconté qu’elle-
méme avait été élevée dans la religion
orthodoxe mais, ayant épousé un Croate
catholique, tous ses enfants sont catho-
liques.

Les aléas juridico-politiques de ces der-
niéres années se répercutent donc dans
I'intimité des familles. Si, parfois, les
conséquences ne dépassent guere le stade
d’une dispute, il en va bien siir tres diffé-
remment des couples mixtes serbo-croates
en Croatie ou en Serbie et de tout couple
mixte en Bosnie-Herzégovine durant la
guerre.

Les couples mixtes et
la guerre

Selon Mirjana Morokvasic-Miiller, dont
le patronyme laisse supposer un autre
type de mixité, des le début du conflit il
n’y eut d’autres solutions pour ces couples
que l'exil, le divorce ou l'assimilation au
groupe majoritaire. Les femmes de cou-

.

b5



ples mixtes étaient vues comme traitresses
par leur propre groupe d’origine et pou-
vaient donc en devenir les victimes tout
en risquant la violence du groupe d’ori-
gine du mari. Les cas abondent, selon M.
Morokvasic, qui a interviewé bon nombre
de couples mixtes déplacés, d’exemples
ou les femmes ont adopté des tactiques
assimilationnistes en changeant leur pré-
nom, en adoptant la pratique religieuse
majoritaire et en donnant a leurs enfants
des prénoms «conformes» a la collectivité
du mari. Par cette stratégie, les femmes
visaient a rendre leur origine nationale
invisible. Ainsi cette femme musulmane
(c’est-a-dire Bosniaque de religion musul-
mane) qui s’est choisie le nouveau prénom
de Dragana apres avoir épousé un Serbe.
Elle souligne qu’elle est restée consciente
du fait que les Serbes qu’elle cotoyait
n’avaient nullement oublié son origine
musulmane et que ses amis lui en vou-
laient d’avoir trahi «son camp» par ce
geste.

Meéme si, durant la guerre, les femmes
d’une autre nationalité que celle de la
région dans laquelle elles vivaient purent
plus facilement (ou moins difficilement)
étre tolérées que les hommes qui dans ce
cas devaient fuir, elles ont tout de méme
été victimes de violence de la part des
hommes de leur propre groupe (comme
traitresse) ou des hommes du groupe du
mari (comme «agentes de I'ennemi»). Bref,
les couples mixtes ont été des cibles
majeures des nationalistes de tous bords
et si ces couples, a I'instar de celui d’Anna,
n’avaient eux-mémes pas accordé une
grande importance a leur binationalité,
la guerre s’est chargée de la leur faire
découvrir3,

Les changements de prénom et de
nom de famille ne furent bien str pas
réservés aux femmes. Morokvasic cite le
cas de plusieurs hommes qui ont «choisi»
d’effacer une lecture trop aisée de leur
origine nationale: Goran O., qui a fui la
Croatie pour se rendre en Serbie, dit
qu’avec son nom de famille typiquement
serbe, il ne se sentait plus en sécurité en
Croatie. «Mais, ajoute-t-il, dans le méme
temps, Goran est un prénom croate, de
telle maniere que mon identité nationale

2001

NTSA 6

A

n’était pas tres claire. Mes collegues de
travail ne 1'acceptaient pas, si bien qu'’ils
m’ont appelé Stevan» (Morokvasic-Miiller
2001: 36). De tels récits recueillis aupres
d’exilés intérieurs sont abondants et
méme s’ils ne concernent pas tous des
couples mixtes, ils montrent que des ves-
tiges de binationalité n’étaient plus tolérés
durant la guerre.

Le parcours politique des uns et des
autres a durement touché les couples
binationaux ainsi que les enfants issus de
ces couples. Le nombre de divorces s’est
élevé dramatiquement. Ceux qui ont
refusé ces extrémes ont di habilement
jongler ou plier face aux exigences du
temps. Ainsi en est-il de Gordana, Serbe
de Croatie, qui a épousé un Musulman
de Bosnie. Elle a suivi son mari qui de
membre actif du parti communiste est
devenu un leader nationaliste musulman.
Elle s’appelle aujourd’hui Fatima, a chan-
gé de style d’habillement, de religion et
éleve ses enfants avec les valeurs en cours
chez les Musulmans nationalistes (Morok-
vasic-Miiller 2001: 36). Enfin, de nombreux
couples ont tenté de sauver leur union
par U'exil4.

Conclusion

Au travers de ces témoignages émerge
un faisceau de questions concernant la
mixité nationale et culturelle. D’abord du
temps de Tito, il semble que le sentiment
d’appartenance nationale ait bel et bien
survécu malgré I'idéal d"une société unie,
fraternelle et socialiste. Comme toujours,
ce sentiment était plus ou moins présent,
conscient et important suivant les acteurs
mais aussi en lien avec la situation poli-
tique. Apres cette derniere guerre, la
conscience nationale est devenue incon-
tournable comme le révéle la situation
d’un autre couple rencontré en Istrie. Tous
deux sont originaires de Bosnie, le mari
est serbe et la femme croate. Ils sont venus
travailler en Istrie il y a vingt ans et sy
sont installés. Aujourd’hui, ce couple,
pourtant non pratiquant, féte les deux

3

4 Pourtant, l'issue posi-
tive n’est pas garantie.
Dernierement, un couple
croato-serbe originaire de
la Krajina (en Croatie)
s’est vu refuser 1’admis-
sion en Suisse. Le mari,
serbe, refuse de retourner
en Croatie. Ce couple est
aujourd’hui en instance
de divorce, la femme
rentrera avec les enfants
et le mari poursuivra son
chemin de migrant.

3 C’est le méme proces-
sus que Primo Lévi décrit
lorsqu’il souligne que ce
sont les nazis qui lui ont
fait découvrir sa judaité.

b6



Noéls, le catholique et I'orthodoxe; leur
langue est commune, leur origine sociale
modeste pour tous les deux et la diffé-
rence d’origine nationale semble avoir été
surmontée par leur commune apparte-
nance au HDZ, parti politique nationa-
liste croate. Est-ce pour ne pas avoir vécu
directement la guerre ou pour faire
«oublier» son origine serbe que le mari a
adhéré a un parti dont le programme
officiel a I'époque était le renvoi forcé de la
population serbe? Je ne sais.

Quant aux enfants des couples mixtes,
la pratique majoritaire était de leur donner
la nationalité du pere, entrainant ainsi
une perpétuation des diverses commu-
nautés plutot que la création d"une nou-
velle. Pour les prénoms, il y avait toutes
sortes de choix possibles mais une des so-
lutions souvent adoptées et qui ne concer-
nait d’ailleurs pas seulement les mariages
mixtes était de choisir un prénom inter-
national pour surmonter la désignation
communautaire des prénoms tradition-
nels. Cette pratique était surtout en vi-
gueur chez les dirigeants du Parti.

Assimiler la différence nationale a une
différence culturelle efface abusivement
la réalité beaucoup plus complexe des in-
dividus et des couples qui font un travail
permanent de création culturelle en pui-
sant dans les éléments de leur trajectoire
de vie et de leurs pratiques sociales. En
Yougoslavie, ce travail d’élaboration cultu-
relle a permis a des couples (binationaux
ou non) de se sentir avant tout citoyens
yougoslaves et 1’étude de leur trajectoire
de vie montre bien que «les individus
sont porteurs de fragments culturels de
nature variée et composite qui débordent
entités nationales, classes sociales, espaces
géographiques ou géopolitiques mais
aussi communautés religieuses ou linguis-
tiques» (Alber 2000: 144).

Les tensions vécues par les différents
couples mixtes sont a mon avis exem-
plaires de I'importance des facteurs socio-
politiques dans la maniere de se penser
soi-méme et de penser, voire de décou-
vrir, sa mixité conjugale. Cette derniére
guerre, essentiellement due a la faillite
d’un Etat et a la volonté d’en reconstruire
d’autres sur des bases nationalement

TSANTSA 6.2001

homogenes, a été un puissant facteur
obligeant les individus a toutes sortes de
stratégies pour survivre, en s’exilant pour
sauver son couple ou par l'assimilation
d’un des membres. Enfin, la guerre est
venue montrer en quoi la situation socia-
le empéche parfois les individus (ici les
couples) de «bricoler» librement leur
identité culturelle et c’est malheureuse-
ment les fusils, les canons et les viols qui
ont décidé du sort de la mixité comme
peut-étre de I'amour.

E

67



Références citées

ALBER Jean-Luc

2000. «Couples mixtes et interculturalité en
Suisse: interprétation des différences et
différences d’interprétation», in: Jean-
Luc ALBER, Laurence Ossirow, Valérie
OUTEMZABET et Barbara WALDIS, Mariages
tous azimuts. Approche pluridisciplinaire
des couples binationaux, p. 123-148. Fri-
bourg: Ed. universitaires Fribourg Suisse.

Cosic Dobrica

1990. Le temps de la mort. Le temps du mal (Tomes
1 et 2). Lausanne: L'Age d’'Homme.

DERENS Jean-Arnault et Catherine SAMARY

2000. Les conflits yougoslaves de A a Z. Paris:
Ed. de I’Atelier/Ed. Ouvrieres.

MOROKVASIC-MULLER Mirjan

2001. «Binational Ehen in Jugoslavien. Von des
potentiellen Tragern des Jugoslawismus
bis zum Ziel der Verfolgung und der
Gewalt». Olympe. Feministiche Arbeits-
hefte zur Politik (Ziirich) 14: 28-39.

PriLipPE Claudine, Gabrielle VARRO et Gérard
NEYRAND

1998. Liberté, égalité, mixité... conjugales: une
sociologie du couple mixte. Paris: Anthro-
pos.

TSANTSA 6.2001

Abstract

Love unto death: binational
marriages in ex-Yugoslavia

This article sheds light on the different
notions of nationality in circulation in
Yugoslavia in recent years, and the corres-
pondingly different legal-political treat-
ment accorded to representatives of these
nationalities during the last decade.
Following the trajectories of a number of
couples, we examine to what extent and
how they live their marriages as
«binational».

Auteure

Isabelle Girod, ethnologue, poursuit
une recherche sur la construction de
Iidentité régionale istrienne.

E-mail: isabelle.girod@unine.ch






	L'amour à mort : unions binationales en ex-Yougoslavie

