
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 6 (2001)

Artikel: Wenn heiraten wieder politisch wird

Autor: Waldis, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007416

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007416
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wenn heiraten wieder
politisch wird

Barbara Waldis

Binationale Eheschliessungen sind an
sich kein neues Phänomen. Aber seit den
60er-Jahren hat ihr Prozentsatz in der
Schweiz stark zugenommen, die
Nationalitätenpalette auf dem binationalen
Heiratsmarkt hat sich beträchtlich erweitert

und die Diskussion hat sich von
interkonfessionellen auf binationale Ehen
verlagert. Insbesondere der letzte Punkt
weist darauf hin, dass die nationalstaatliche

Grenze - auf Kosten interner
Gruppendifferenzierungen in der Schweiz - an
Bedeutung gewonnen hat.

Seit 1891, dem Beginn der statistischen

Erfassung, nimmt - mit Ausnahme der
Periode des Zweiten Weltkrieges - die
Zahl binationaler Eheschliessungen in der
Schweiz zu. Im Jahr 2000 waren gut ein
Viertel aller Eheschliessungen in der
Schweiz binational1. Zwei Drittel betreffen
Schweizer, die Ausländerinnen heiraten
(ca. 7000) und rund ein Drittel sind
Schweizerinnen (ca. 3500), die Ausländer
heiraten.

Bis in die 60er-Jahre wurden binationale

Ehen vor allem mit Partnerinnen und

Partnern aus Italien, Deutschland, Frankreich

und Österreich geschlossen. Die
Diversifizierung der Herkunftsländer der
ausländischen Partnerinnen und Partner
steht in Verbindung mit der Erschliessung
neuer Tourismusgebiete, der Entstehung
von Flucht- und Wanderungsbewegungen,

aber auch mit studienbedingten
Auslandaufenthalten, der internationalen
politischen Arbeit sowie der
Entwicklungszusammenarbeit. In den letzten
zwanzig Jahren haben Ehen von Schweizern

mit Frauen aus Südamerika, Asien
und Osteuropa zugenommen. Schweizerinnen

hingegen heirateten vermehrt
Männer aus der nördlichen und südlichen

Mittelmeerregion. Diese Ehen der
Schweizer und Schweizerinnen machen
heute etwa die Hälfte der jährlichen
binationalen Eheschliessungen aus.

Sporadisch erschienen seit den 30er-

Jahren2 wissenschaftliche Arbeiten zu
juristischen oder religiösen Aspekten von
binationalen oder interkonfessionellen
Ehen. Die in den 60er-Jahren formulierten
Bedenken gegenüber katholisch-refor-

1 1999 wurden laut
Bundesamt für Statistik
rund 40'600 Heiraten
registriert, 11'400 davon
waren binational, was
28% aller Eheschliessungen

entspricht. 1970
wurden in der Schweiz
46'600 Ehen geschlossen,
7389 oder 15% waren
binational (Bundesamt
für Statistik, Sektion
natürliche Bevölkerungsbewegungen).

2 Vgl. Waldis (1998b: 42).



mierten Verbindungen haben an Brisanz
verloren. Was heute die Gemüter erregt,
sind die Ehe eines Schweizers mit einer
Frau aus der sogenannten Dritten Welt
oder die Ehe einer Schweizerin mit einem
Muslim, einem Afrikaner oder einem
Asylbewerber. Unter den Begriff «binationale

Ehe» fallen in der Schweiz folgende
typische aussergewöhnliche Eheschliessungen:

interreligiöse und interethnische
Ehen sowie solche, bei denen das
Wirtschaftsgefälle der Herkunftsländer der
Partner auffallend gross ist. Die allermeisten

dieser Paare sind binational3.
In diesem Beitrag gehe ich zwei

Klischees nach, denen ich immer wieder
begegne und die ich mit den Konzepten
der Verwandtschaftsethnologie und
insbesondere der Allianztheorie analysiere.

Mit den laufenden Verschärfungen
und Beschränkungen der
Einreisebestimmungen für ausländische
Staatsangehörige in die Schweiz seit dem
Rekrutierungsstop nach der Ölkrise von
1974 taucht, wenn von binationalen Ehen
die Rede ist, immer wieder die Idee auf,
solche Verbindungen seien rein
interessengeleitet und dienten ausschliesslich
der Umgehung von Einwanderungsgesetzen.

Binationale Paarbildungen wurden
also nicht nur - im Gegensatz zu
«gewöhnlichen» Liebesgeschichten - unter
dem in der westlichen Welt üblichen
Gesichtspunkt der Gefühle, der Anziehung

und Zuneigung wahrgenommen,
sondern sie werden zudem mit einem
profitablen Tauschgeschäft in Verbindung
gebracht. Dies veranlasst mich, binationale

Paare unter dem Aspekt des Interesses,

dem gemeinhin angenommenen
Gegenteil der romantischen Liebe, zu
betrachten.

Das zweite Klischee, welches in
Anbetracht binationaler Paare immer wieder
laut wird, hat mit (implizit geltenden oder
angenommenen) Exo- und Endogamie-
normen, resp. deren Überschreitungen zu
tun. Wie ein Echo hallt es im Bus, im Zug,
auf der Strasse oder an einem Fest nach:
«Hat die denn keinen Besseren gefunden?»;

«Schon wieder einer, der seine Frau

per Katalog bestellt hat!». Solche Reaktionen

verweisen auf die Transgression von

bestimmten Gruppengrenzen, auf die
Verletzung einer implizit angenommenen
Norm der Partnerwahl. Dabei interessieren

mich die Definitionen und
Bedeutungen der jeweilig wirksamen
phänotypischen, nationalstaatlichen oder
religiösen Gruppengrenzen, welche durch
eine als transgressiv geltende Partnerwahl
die ungeschriebene Norm sichtbar
machen.

Abschliessend folgen Überlegungen,
welche Bedeutung die Neubewertung des

Begriffes «Interesse» für die Paare und
die Transgression, die eine binationale
Partnerwahl darstellt, für die Institution
Ehe und die Normen der Partnerwahl
hat. Anders gesagt, es geht um die Frage
der dynamisierenden Wirkung der
Normverletzung in diesen beiden Bereichen.

3 Für weitere Argumente
zur Wahl des Begriffes
«binational» verweise ich
auf frühere Texte (Waldis
1998a: 115-128; Waldis
1998b: 43ff.; 2000: 21).

Liebe, Interesse und
Tausch

Verwandtschaft gilt in der Ethnologie
als ein kulturspezifisches Ordnungsprinzip

der sozialen Organisation mit den
Gestaltungsprinzipien der Allianz und
der Filiation. Auf der sexuellen Beziehung
einer Frau und eines Mannes sowie einer
daraus resultierenden Schwangerschaft
und Geburt aufbauend, hat Kultur bis
anhin4 soziale Beziehungen wie die Ehe,
die legitime Nachkommenschaft und
Elternschaft definiert (Collier und Yanagi-
sako 1987). Demzufolge kann eine Ehe
zuerst als kulturspezifisch definiertes Set

von Rechten und Pflichten zwischen zwei
Personen und im Hinblick auf ihre Kinder
betrachtet werden. Diese festgelegten
Modalitäten von Dienstleistungen und
Gütertransfers lassen sich als reziproken
Prozess verstehen, der je nach Kontext
nicht nur das Paar selbst betrifft, sondern
auch mehr oder weniger grosse Teile der
Verwandtschaftsgruppe mit einschliesst
(Goody und Tambiah 1973). In diesem
Sinne ist eine Ehe auch ein Bündnis, eine
Allianz, zur Erhaltung und im besten Falle

zur Vermehrung von materiellem und
symbolischem Kapital einer Gruppe

4 Neben sozialen
Veränderungen in der
Familienstruktur eröffnen
insbesondere neue
Technologien und neue
Formen der Befruchtung
und Schwangerschaft
bisher ungeahnte
Perspektiven der Definition

und Praxis von
Verwandtschaft (vgl. z.B.
Strathern 1992; Haraway
1997).



(Bourdieu 1979). Eine solche struktur-
funktionalistische Beschreibung der Ehe

wirkt zugegebenermassen fremd in einem
Bereich, den wir als Mitglieder einer
westlichen Gesellschaft eher mit Gefühlen,
mit Liebe in Verbindung bringen. Eine
Ehe als interessierte Tauschbeziehung zu
betrachten mag ja noch angehen, aber sie

als ein Bündnis zwischen zwei Gruppen
zu verstehen, so wie die klassische Ethnologie

sie für ihre idealtypisch definierten
Segmentär-Gesellschaften beschrieben hat,
scheint eindeutig zu weit zu gehen.
Dennoch lassen sich auch in Europa
gewisse Regeln und Muster der Partnerwahl

und der Heirat nachzeichnen5, deren
Kenntnis für das Phänomen der binationalen

Paare von Interesse sind.
Hinter einer binationalen Partnerwahl

verbirgt sich die Idee einer individuellen
Wahl, eben einer Wahl «jenseits aller
Grenzen». Eine binationale Partnerwahl
scheint dabei einfach eine weitere Dimension

eines für die Familiensoziologie seit
langem festgestellten Trends zu sein. Wie
Dürkheim6 schon aufgezeigt hat, treten
mit der Industrialisierung, mit der
Urbanisierung traditionelle und ländliche
Formen der Partnerwahl in den Hintergrund,

weil auch die traditionellen
Gruppengrenzen diffuser werden und anders

konzipiert sind. Nicht mehr die auf der
Abstammung beruhende
Verwandtschaftsgruppe ist massgebend, sondern
die geographische Herkunft, z.B. im
gleichen Dorf aufgewachsen zu sein oder
aus der selben Region zu stammen
(Segalen 1981; Lamaison 1991). Bei der
binationalen Partnerwahl wird eine weitere

Grenze, nämlich die staatliche,
überschritten. Im Zeitalter einer weltweit
propagierten Mobilität sind deshalb
binationale Paarbildungen zu erwarten, sie
sind eigentlich die Konsequenz dieser
Modernisierungen (Scheibler 1992:129). Je

weiter entfernt die geographischen
Herkunftsorte eines binationalen Paares
liegen, je mehr Differenzen zwischen den
Partnern ausgemacht werden können,
umso grenzenloser scheint eine Liebe zu
sein und auf einer Partnerwahl zu
beruhen, bei der die Beziehung nur der
Liebe Rechenschaft schuldig ist.

Binationale Paare sind jedoch alle mehr
oder weniger dem Verdacht unterworfen,
eine Ehe aufgrund von bestimmten
Interessen eingegangen zu sein. Das rückt sie

in die Nähe der klassischen Allianztheo-
rien und deshalb ist es interessant,
binationale Paare unter den Aspekten der
Transaktion und des Interesses zu betrachten7.

Damit in der Schweiz ein ausländischer

Partner, eine ausländische Partnerin
einen einigermassen gesicherten
Aufenthaltsstatus erreicht, müssen binationale
Paare oftmals heiraten. Viele von der
Beziehungsstruktur her vergleichbare,
mononationale Paare in einem ähnlichen
Stadium ihrer Beziehung ziehen es vor,
unverheiratet zu bleiben, um der
romantischen, gerade nicht interessengeleiteten
Grundlage ihres Zusammenseins
Ausdruck zu verleihen. Liebe und Heirat
stehen in einem geradezu antagonistischen

Verhältnis.
Aus allianztheoretischer Sicht erscheint

eine binationale Eheschliessung als ein
Zur-Verfügung-Stellen einer Ressource,
derjenigen nämlich, welche das Leben in
einem bestimmten Land ermöglicht. Es

ist ein geleisteter Dienst, allenfalls eine
Gabe, die nach einer Gegengabe verlangt.
Meistens nimmt diese nicht die Form von
Geld an, sondern beruht auf der Aussicht
eines spannenden Lebens oder auf einem
Gegenrecht, im Land des Andern dasselbe

Gastrecht zu geniessen. Dieser bei
binationalen Paaren offensichtlichste Teil
einer Tauschbeziehung positioniert sie
innerhalb der Allianztheorien. Genau
diese Leistung scheint verdächtig,
insbesondere weil sie einer westlich konzipierten

Liebesbeziehung zu widersprechen
scheint, die manchmal fälschlicherweise
darauf reduziert wird8. Ein Blick auf die
Idee der romantischen Liebe lohnt sich.

Unangefochten wird in der
Familiensoziologie vertreten, dass sich mit dem
Auftreten der modernen Familie Gefühle,
Liebe und Intimität in der Zweierbeziehung

entwickeln (Segalen 1981:11). Aber
das Zeitalter der modernen Familie ist
vorbei9. Zudem erweist sich die Idee, die
romantische Liebe, verstanden als intensive

Anziehung und Idealisierung des
Andern in einem erotischen Kontext, sei

7 Vgl. zum Begriff des
Verdachtes Ossipow
(2000); zum Begriff der
Transaktion Outemzabet
(2000).

5 Für eine Geschichte der
Ehe und Familie in
Europa verweise ich auf
Goody (1986).

6 Segalen (1981: 20ff.)
beschreibt die
familiensoziologisch relevanten
Texte von Dürkheim.

8 Die Ausgliederung der
ökonomischen Aspekte
aus einem Haushalt hat
die Paarbeziehung psy-
chologisiert und die
«obsession romantique»
allein (Kellerhals et al.
1982: 20) scheint das
Glück eines Paares messen

zu können. Für die
Praktizierenden einer
Religion hat eine Ehe
zudem eine ihrer Religion
entsprechende Seite, auf
die ich hier nicht eingehe.

9 Stacey (1998: 5ff.) datiert
für die USA das goldene
Zeitalter der modernen
Familie im Sinne Shorters

5 1



charakteristisch für die westliche Welt bei
näherer Betrachtung als ungenau10. Solche
Liebe findet sich nahezu in allen
Gesellschaften der Welt, jedoch manifestieren
sich Gefühle ebenfalls nur als emisch
verstehbare Konstruktionen11. Weil
Anthropologen dieses Gefühl bei ihren
Forschungen lange im Verborgenen
Hessen (ebenso wie ihre Liebschaften),
verfügen wir nur über lückenhaftes
ethnographisches Material zur nahezu Universale

der romantischen Liebe. Hingegen
lassen diese Ausführungen auch für eine
strukturfunktionalistische Betrachtungsweise

der Ehe zumindest den Schluss zu,
dass bei einer Heirat neben utilitaristischen

Beweggründen romantische Liebe
ein ebenso zu berücksichtigendes Motiv
sein kann.

Für binationale Paare ist die Möglichkeit

dieser doppelten Verankerung der
Beziehung sowohl in der Liebe als auch
einer Tauschbeziehung wichtig. Sie sind
Liebespaare, die sich auch als Transaktionsteam

oder als minimales Netzwerk
verstehen. Diese doppelte Definition leitet
zur Frage an, ob ein Nebeneinander von
Gefühl und Kalkül nicht eigentlich in
jeder Liebesbeziehung enthalten ist. Wenn
im Verlauf des 20. Jahrhunderts das
Modell der Heirat aus Liebe, in der Folge
von 1968 das Modell der Liebe ohne
Heirat entstanden ist, könnte man seit
den 80er-Jahren für (binationale) Paare

von Ehen sprechen, die Liebe und Interesse

verbinden.
In unserer12 Untersuchung bezeichnen

wir dieses Interesse als «complicité» oder
als gegenseitige Bereitschaft, dem Partner,
der Partnerin eigene Ressourcen in einer
Transaktionsbeziehung zur Verfügung zu
stellen. Je mehr ein Paar unter dem
Verdacht der Scheinehe oder dem Ausschluss
der Gruppe zu leiden hat, umso stärker
muss dieses Gefühl sein, sich auf die
Partnerin oder den Partner verlassen zu
können (um allenfalls gemeinsam «Pferde
stehlen» zu können). Sonst zerbricht die
Beziehung. Im Gegensatz zu klassischen
Allianztheorien ist die Transaktionsbeziehung

bei binationalen Paaren nicht in
erster Linie im Zusammenhang von zwei
Gruppen situiert. Die Quelle des Trans¬

aktionscharakters liegt in der Paarbeziehung

selbst. Eine binationale Ehe erhält
jedoch mit der Möglichkeit, die Ressource
der Aufenthaltsbewilligung zur Verfügung

zu stellen, ein - wenn auch freiwillig
verwendbares - politisches Potential, das
die Verbindung in Bezug auf
gesellschaftliche Gruppen positioniert.

Transgression und
Gruppengrenzen

Binationale Ehen deuten aber nicht
nur auf Verbindungen zur
Verwandtschaftsethnologie hin, weil im
Zusammenhang mit der nationalen Grenze die
Ehe eine neue transaktionsbezogene
Komponente erhält, die Definition von
«intermarriage» an sich bezieht Gruppen
und deren Grenzen mit ein. Generell
beruhen solche Ehen nämlich auf einer
Partnerwahl, welche ausserhalb des
jeweils geltenden, kulturell vorgesehenen
exo- und endogenen Rahmens
stattfindet13. Eine Ehe lässt sich dann als
«intermarriage» definieren, wenn sie die
Reaktionen der jeweils betroffenen
Gruppen auf den Plan ruft, weil sich diese

in ihrem Zusammenhalt und letztlich
ihrem Überleben bedroht fühlen14. Neben
der Feststellung, dass die Kritik an einer
bestimmten Partnerwahl implizit geltende
Heiratsnormen erkennbar macht, stellt
sich die Frage, welche Gruppen sich durch
bestimmte binationale Ehen bedroht
fühlen. Um diese Vorwürfe oder Kritik
von bestimmten Gruppen und der
dadurch sichtbaren Grenzen in der Schweiz
geht es im Folgenden.

Eine Gruppe kann sich durch eines
oder mehrere der folgenden Kriterien
abgrenzen: Hautfarbe, Religion, politische
Einstellung, soziale Herkunft, Bildung,
Nationalität, Kultur, Altersklasse oder
Geschlecht. Mitglieder spezifischer
Gruppen reagieren auf ein und dasselbe
Paar aus ihrer je eigenen Perspektive mit
unterschiedlicher Kritik und multiple
Gruppenzugehörigkeiten führen dazu,

(eine Familie besteht aus
dem Vater, Ernährer, der
Mutter, Hausfrau und
Kinderbetreuerin, und
den Kindern), die heute
als traditionelle bezeichnet

werden muss,
zwischen dem Ende des
Zweiten Weltkrieges und
den 60er-Jahren. Die
Autorin beschreibt das
Zeitalter der postmodernen

Familie als eines, in
dem viele Menschen
getrennt, geschieden oder
wiederverheiratet leben
oder aber gar nie verheiratet

waren und wo sich

aus neu zusammengesetzten

Paaren komplexe
Familienstrukturen mit
Einelternhaushalten,
doppelter Besetzung der
Elternrollen und einer
Reihe von möglichen
Halbgeschwisterbeziehungen

ergeben.

10 Jankowiak und Fischer

(1992) haben mit einem
Murdock'schen Verfahren

- dessen Resultate mit
angemessener Vorsicht zu
behandeln sind - für 88%

aller Gesellschaften
romantische Liebe
nachgewiesen und schreiben
deshalb von der
romantischen Liebe als einer
(nahezu) Universalie.

11 Vgl. z.B. die Arbeit von
Abu-Lughod (1986) Veiled

Sentiments.

12 Alber et al. 1999.

13 Merton (1941: 362)
unterscheidet sowohl für
Exogamie wie für Endo-
gamie zwischen normgerechter

(Agathogamie)
und devianter (Kakoga-
mie) Partnerwahl.

14 Bensimon und Laut-
man (1974: 22) definieren
«mariage mixte» wie
folgt: «il transgresse des

principes qu'il (le groupe,
A.d.V.) juge important
pour sa survie et sa
cohésion».



dass jede Kritik kontextabhängig ist. Sie

wird seitens der Familie, des Freundeskreises,

der Öffentlichkeit und des Staates

geübt und nimmt unterschiedliche
Formen an.

Über die direktesten Sanktions- und
Einflussmöglichkeiten verfügen die
Familien des Paares. Aus ihrem emischen

Standpunkt wird klar, worin im bestimmten

Fall die Transgression liegt. Die Kritik
in der Öffentlichkeit äussert sich in
Bemerkungen, von welchen Paare immer wieder
berichten. Sie beschränken sich meist auf
allgemeine Stereotypen und verbale
Missbilligung, ebenso wie die Kommentare

aus dem Freundeskreis. Diese können
zudem - wie teilweise auch Familienangehörige

- die Beziehung zum Paar
trüben oder auflösen. Seitens des Staates
äussert sich die Kritik in offiziellen Berichten15,

in Ahndung von Missbrauch16, in
Gesetzesverschärfungen17 oder in Dissuasion

und Behinderung der Paare durch
die Funktionäre administrativer Stellen18.

Die Schweiz muss jedoch auch die
europäische Menschenrechtskonvention
einhalten, welche in Artikel 8 das Recht auf
das Zusammenleben von Ehepaaren und
Familien festschreibt. Deshalb ist die
Aufenthaltsbewilligung des ausländischen
Partners oder der ausländischen Partnerin
nach einer Eheschliessung mit einer
Schweizerin oder einem Schweizer nicht
grundsätzlich gefährdet19.

Frauen und Männer selbst verstehen
ihre binationale Partnerwahl oft als
intendierte, kulturelle, religiöse, gesellschaftliche

oder politische Orientierung. Für ein

Mitglied einer westlich sozialisierten
Bildungsoberschicht in Afrika, Südamerika

oder Asien stellt eine Partnerwahl
im Westen eine mögliche Konsequenz
seines bisherigen Lebenslaufes dar. Für
eine Aktivistin oder einen Aktivisten in
einem bestimmten politischen Kampf (z.B.

antirassistischer oder prokurdischer
Färbung) bestätigt eine Partnerwahl in
einem bestimmten Land oder einer
bestimmten ethnischen Gruppe das politische

Engagement, das dann zum Bestandteil

der Ehe wird. Aber eine binationale
Partnerwahl kann auch eine Kritik an
bestehenden dominanten Geschlechter¬

verhältnissen in einer Gesellschaft sein,
seien diese nun zu fortschrittlich oder zu
traditionalistisch. Dasselbe gilt für die
Kritik an einer bestimmten politischen
Ausrichtung eines Staates (Waldis 2000).
In all diesen Fällen markiert die binationale

Partnerwahl eine Transgression, die
einer mehr oder weniger impliziten Kritik
an der Orientierung und der Grenzgestaltung

einer bestimmten gesellschaftlichen

Gruppe gleichkommt.
Familienangehörige reagieren in den

meisten Fällen sehr direkt auf eine binationale

Partnerwahl. Bei einer von ihnen als

Transgression gewerteten Partnerwahl
stehen ihnen differenzierte
Sanktionsmöglichkeiten offen, welche die konkreten
Interaktionen mit dem Paar oder dem
transgressiven Familienmitglied betreffen.

Nach einem totalen Kommunikationsabbruch

entwickelt oft auch ein
langwieriger Prozess, bei dem beide Seiten

zum einen das Gesicht zu wahren suchen
und zum andern schliesslich
Kommunikationsformen finden, bei denen die
Beleidigung, als die eine Partnerwahl
aufgefasst wird, zumindest teilweise
wieder gutgemacht werden kann20. Die
Geburt des ersten Kindes ist oft der
Zeitpunkt, an dem der Annäherungsprozess
seinen Anfang nimmt. Flinzu kommt,
dass der Kommunikationsabbruch der
Familie nicht immer auf nationale, ethnische

oder religiöse Grenzüberschreitungen

folgt, sondern manchmal auch auf
die Übertretung bestimmter moralischer
Grundsätze. Oder dann wird die Moral in
den Vordergrund gestellt, um einer
Diskussion über religiöse oder andere
Unterschiede aus dem Weg zu gehen. Ein
türkisch-schweizerisches Paar unternahm
vor der Fleirat in den 60er-Jahren eine
gemeinsame Reise zu den (Schwieger-)
Eltern in Istanbul. Die Eltern der Schweizerin

brachen den Kontakt zu ihrer Tochter

mit der Begründung ab, dass sie nicht
wusste, was sich gehört und vor der Ehe
eine gemeinsame Reise mit ihrem Verlobten

unternahm. Die dazugehörige Norm
für diese Schweizer Eltern lautete also,
keine Reisen als unverheiratetes Paar, eine

Kritik, die auch an ein mononationales
Paar hätte gerichtet sein können.

15 Der Ausländerbericht
des Bundesamtes für
Ausländerfragen (BAF)
von 1999 widmet einen
von zwei Schwerpunkten
dem Missbrauch der
binationalen Eheschliessung.

16 Laut Angaben des BAF
(1999) werden von rund
lO'OOO jährlich binationalen

Eheschliessungen in
drei- bis vierhundert
Fällen Abklärungen
wegen Missbrauchs
unternommen. Aber der
Verdacht ist in den
meisten Fällen unbegründet.

17 In den Vernehmlas-
sungsdokumenten zum
Entwurf des neuen
Ausländergesetzes wird zur
Diskussion gestellt, ob
alle binationalen Ehen,
die geschlossen werden,
wenn der ausländische
Partner vor der Heirat
keine Aufenthaltsbewilligung

besitzt, auf
Missbrauch untersucht
werden sollen. Dasselbe
soll für binationale
Ehepaare gelten, die keinen
gemeinsamen Wohnsitz
haben.

18 Manchmal sind das
Bemerkungen zur
Partnerwahl, manchmal
auch unvollständige
Informationen über
administrative Vorgänge.
Manchmal wird eine
Verzögerungstaktik
angewendet, indem nicht
klar gestellt wird, welche
Papiere in welcher Form
(beglaubigte Übersetzungen)

vorgelegt werden
müssen.

19 Die Respektierung der
europäischen
Menschenrechtskonvention führt in
manchen Fällen zu
angenehm toleranten Urteilen

des schweizerischen
Bundesgerichtes (vgl.
Canevascini 2000).



Dabei war es die geographische
Distanz, welche dazu führte, dass dieser
Besuch bei den Eltern des Bräutigams zu
einer Reise wurde. Eine individuelle Reise

der Schweizerin in die Türkei wäre
vielleicht noch unvorstellbarer gewesen. Wie
in diesem Beispiel ergeben sich durch die
binationale Situation eine Reihe von
Veränderungen in den Umgangsformen,
sei dies nun die Art und Weise, wie und
wo ein Hochzeitsfest gefeiert wird, welche
andern rituellen Momente diesem Fest

vorangehen oder nachfolgen. Wenn nicht
von Anfang an ein Kommunikationsabbruch

signalisiert wird, können solche
Veränderungen zum Überdenken der
eigenen Praxis anregen.

Die Kritik, denen binationale Paare in
konkreten Interaktionssituationen in der
Öffentlichkeit (auch bei den Behörden),
im Freundeskreis oder in der Familie
begegnen, lässt auf bestimmte signifikante

Gruppengrenzen schliessen. Diese
abschätzigen Bemerkungen beziehen sich
auf gesellschaftspolitische Haltungen,
religiöse oder phänotypische Zugehörigkeiten.

In der fremdenfeindlichen Befürchtung,

dass Ausländer «unsere» Frauen
stehlen oder Schweizer «fremdgehen»
äussert sich die Grenze einer symbolisch
wirksamen nationalen Gemeinschaft.
Manchmal misstraut man der Mündigkeit

und Entscheidungsfähigkeit der
Schweizerinnen. Insbesondere wenn ihr
Partner Asylbewerber, Muslim, Afrikaner
oder sogar alles auf einmal ist, steht nicht
selten die Frage im Raum, ob die Schweizerin

sich durchsetzen könne gegenüber
ihrem Ehemann oder ob sie das Opfer
seiner Profitsucht sei. Andererseits
verdächtigt man Schweizer Männer, die
Frauen aus Asien, Südamerika, Afrika
oder Osteuropa geheiratet haben,
emanzipationsfeindlich zu sein und ihre Ehefrau
als Haushaltshilfe und Sexualobjekt
auszubeuten und zu unterdrücken. Solche
Kommentare markieren neben der
nationalstaatlichen Komponente zwei
geschlechtsspezifisch formulierte
Argumente, die jedoch allgemein gültige
Grenzen erkennen lassen. Zum einen
versteckt sich hinter dem an Frauen
gerichteten Emanzipationsargument doch

eine bestimmte Furcht um die Grenze
eines christlichen, weissen Abendlandes.
Zum andern denunzieren Frauen21 die
Unterdrückung ausländischer Frauen,
aber generell scheint in der Schweiz
- zumindest in öffentlichen Diskursen -
eine allzu plumpe Betonung des Patriarchates

durch traditionalistisch eingestellte
Männer nicht mehr ganz so opportun.

Hier geht es um neue Grenzverläufe der
Geschlechterverhältnisse in der Schweiz.

Wie schon ausgeführt, bezeichnet die
zur Verfügung gestellte Ressource der
Aufenthaltsbewilligung - wohlverstanden

in den allermeisten Fällen im Rahmen
einer Liebesbeziehung - eine Gruppengrenze,

auf die der Staat reagiert. Davon
betroffen sind insbesondere Schweizer,
die Frauen aus Asien, Afrika, Südamerika
und Osteuropa heiraten. Auch die
Verbindungen von Schweizerinnen mit Männern
aus diesen Regionen oder mit
Asylbewerbern gehören zur Kategorie der auffälligen

binationalen Eheschliessungen.
Diese hier angesprochene Grenze ist
meines Erachtens die heute wichtigste
Gruppengrenze, weil sie für einen Lebenslauf

schwerwiegende Konsequenzen hat:
Vor der sozialen Herkunft, der Hautfarbe
oder der Religion entscheidet der Pass,

unter welchen Bedingungen die globale
geographische Mobilität einer Person
stattfinden kann und insbesondere
welchem Kreise im schweizerischen
Zweikreisemodell jemand zugeordnet
wird. Wer nicht über einen Pass der
Europäischen Union, der Efta, der USA,
Kanada, Australien oder Neuseeland
verfügt, dessen langfristiger Aufenthalt
in der Schweiz gestaltet sich administrativ
sehr viel aufwendiger, wenn nicht nahezu

unmöglich. Dieses Modell teilt die Welt in
reiche und arme Nationen und zeigt, in
welche Richtung die Grenzüberschreitung
binationaler Paare für den schweizerischen

Staat geht. Die Transgression
besteht in der manchmal bewusst
intendierten Untergrabung der auf Abschottung

und materielle Reichtumserhaltung
ausgerichteten Migrationspolitik der
Schweiz22. Aus der Perspektive dieser
nationalen Gruppenlogik gelten solche
Ehen natürlich als «Scheinehen». Um-

20 Vergleiche dazu auch
den Artikel von Streiff-
Fenart (2000) über die
Reparationsmechanismen
in maghrebinischen
Familien in Frankreich, bei
denen Maghrebinerinnen
Franzosen heiraten.

21 Vgl. dazu die
Publikationen des FIZ im
Zusammenhang mit
Frauenhandel (z.B. Karrer
et al. 1996; Göll 2000).

22 Für die Zusammenhänge

von Kapitalismus,
Staat und Nation verweise

ich auf den Artikel von
Wicker (1997).

5(4



r
gekehrt kann genau dieselbe Lage aus der
Sicht der Betroffenen als «Zwangsehe»
bezeichnet werden: Das Zusammenleben
eines Paares ist nur nach einer Heirat
möglich. Schliesslich kann es bei einer
solchen Ehe auch darum gehen, genau
dieser Abschottungspolitik entgegenzuwirken,

weil sich ein Paar dem politischen
Ideal der offenen Grenzen verpflichtet
fühlt23.

Im Gegensatz zu einer unbestimmten
Öffentlichkeit, den Angestellten der
Fremdenpolizei und des Zivilstandsamtes,
dem Freundeskreis und den Familienangehörigen,

die Gruppengrenzen und
Normen bei der Partnerwahl in einem
Barth'schen Sinne in der Interaktion schaffen,

aufrechterhalten, verstärken oder
abbauen, beruht die staatliche Kritik an
binationalen Paaren auf einer formalen
Gruppenzugehörigkeit. Der Staat dehnt
den Verdacht auf alle binationalen Paare

aus mit dem Argument, dem Missbrauch
bei binationalen Eheschliessungen mit
schärferen Gesetzen begegnen zu müssen.
Dahinter steht eine bestimmte Logik. Die
staatliche Festlegung von Endogamie-
grenzen erweist sich unter allianztheoretischen

Gesichtspunkten als ein Ausdruck
nationaler Ethnisierung.

Binationale Paare können zum einen
als Orte der Begegnung und des Dialogs,
als Ausdruck der Kreolisierung der Welt
betrachtet werden. Zum andern kann die
sogenannte kulturelle Differenz bei
binationalen Paaren als Hindernis für die
Verständigung gewertet werden oder die
Paare selbst können sogar als Subversion
der kulturellen Reinheit gefürchtet werden
(Alber 2000). Wenn nun binationale Paare

nicht als Zeichen oder Ausdruck der
Integration24 oder der Kreolisierung aufge-
fasst werden, deutet dies auf einen
national legitimierten Willen zur Exklusion

bestimmter Nationen hin. In dem
Masse, in dem bestimmte dominante
Narrative in der Schweiz es schaffen, die
Nationalität als Endogamiekriterium zu
konstruieren und damit eine Grenze der
Gruppensolidarität und der Kohäsion
anzudeuten, drücken sie eine erfolgreiche

Ethnisierung der Staatszugehörigkeit
aus. Exogamie und Endogamie als einan¬

der kontrollierende Heiratsregeln betrachtend

(Oppitz 1975: 104ff.), lässt sich
feststellen, dass heute in der Schweiz
interkonfessionelle und binationale Ehen
des «ersten Kreises» weitgehend zur
akzeptierten Exogamie gehören, während
die Endogamiegrenze, jenseits derer eine
Partnerwahl als transgressiv bewertet
wird, den christlichen, weissen, wirtschaftlichen

Norden umfasst.

Zur gesellschaftspolitischen

Bedeutung
binationaler Ehen

Der hohe Prozentsatz binationaler
Paare deutet im Zeitalter der postmodernen

Familie, in dem - wie Stacey (1998)
bemerkt - noch keine neue dominante
Familienstruktur erkennbar ist, auf eine
internationale Pluralisierung der Lebensstile

hin. Die binationalen Eheschliessungen

hingegen haben mit einer
Bedeutungserweiterung der Ehe als
Institution zu tun. Schliesslich erfüllen die
durch binationale Ehen entstehenden,
transnationalen Netzwerke eine bestimmte

globale Solidaritätsfunktion.
Eine binationale Partnerwahl kann

grundsätzlich ebenso dazu verwendet
werden, traditionelle wie unorthodoxe
Ehevorstellungen zu verwirklichen. Ein
Ehemodell mit einer traditionellen
Arbeitsteilung, wie dies in der Schweiz weiterhin

Realität ist, kann gerade mit dem
Verweis auf Binationalität weitergeführt
werden. Ein Schweizer kann argumentieren,

dass seine ausländische Ehefrau nie
genügend verdienen würde, um die ganze
Familie zu ernähren; eine Schweizerin
kann argumentieren, dass es für das

Selbstwertgefühl ihres ausländischen
Ehemannes wichtig sei, alleiniger Ernährer

der Familie zu sein. In beiden Fällen
maskieren die Argumente den heutzutage
politisch eher unkorrekten Wunsch der
schweizerischen Ehepartner nach einem
traditionellen Familienmodell. In dieser
Gruppe behält die Ehe nach wie vor einen

23 Interessanterweise
haben bis zum 1.

Weltkrieg in der Schweiz
mehr Frauen als Männer
binational geheiratet.
Zwischen 1891 und
1910 heirateten 3278
Schweizerinnen einen
Ausländer (52%) und
3097 Schweizer eine
Ausländerin (48%) (Waldis
1998b: 334f.). Die Frage
stellt sich, ob und wie das

Geschlechterverhältnis
bei diesen Ehen mit einer
staatlichen Grundhaltung
Ausländern gegenüber
zusammenhängt. Die
heutige geltende,
grundsätzlich fremdenfeindliche

Haltung der
Ausländerpolitik hat
nach dem 1. Weltkrieg
ihren Anfang genommen.
Die binationalen Ehen
von Schweizerinnen sind
bis 1960 auf 23% all
dieser Ehen gesunken.

24 Eine Beraterin für
binationale Paare
bezeichnete dieses als
«kostengünstigste
Integrationsinstanz».

55



traditionellen Charakter und beschränkt
sich - neben dem Aspekt der Zweierbeziehung

und andern, vielleicht eher
individuellen Bedürfnissen - auf die
Funktion des Familienprojektes.

Mit demselben Argument der Binatio-
nalität kann eine Schweizerin die
professionelle Deklassierung ihres ausländischen
Ehegatten anführen und auf die Bedeutung

ihrer Erwerbstätigkeit pochen
(Waldis 1993). Zudem kann sie die
Institution der Ehe zu einem zeitgebundenen
Interessevertrag umformulieren, der sein
Ende findet, wenn die Liebesbeziehung
nicht mehr besteht und die Aufenthaltsbewilligung

des ausländischen Ehepartners

trotzdem gewährleistet ist. An
diesem Punkt wird eine Bedeutungsveränderung

der Ehe als Institution sichtbar,

die über die Praxis binationaler Paare
hinausreicht und die für eine neue
Sichtweise der Ehe steht. In den letzten zwanzig

Jahren werden in der Schweiz Ehen oft
erst geschlossen, wenn ein utilitaristisches
Moment vorliegt. Eine Liebesbeziehung
braucht heutzutage die Ehe an sich nicht
mehr zu ihrer Legitimation. Im Gegenteil:

Die Lebendigkeit und die Romantik
einer Liebesbeziehung scheint durch ihre
Freiwilligkeit und jegliches Fehlen eines
geschriebenen, auf dem Zivilrecht
beruhenden Vertrages besser garantiert. Die
Qualität einer Paarbeziehung wird am
individuellen, persönlichen Engagement
der Partnerin und des Partners gemessen.

Als öffentlicher Vertrag kommt die
Ehe oft erst dort zum Zuge, wo diese auf
der Basis einer Liebesbeziehung zusätzlich



notwendig wird: Man heiratet zum Schutz
besserer Vaterrechte; man heiratet aus
beruflichen oder finanziellen Gründen.
Und man heiratet, weil dies eine politische
Haltung ausdrücken kann.

Für Verwandtschaftsstrukturen ist die
Frage nach der Solidarität zentral. Binationale

Ehen und die daraus entstehenden
transnationalen Netzwerke beruhen nach
wie vor hauptsächlich auf biologischen
Verwandtschaftsverbindungen. Insofern
bleibt die von Haraway (1997: 265)
formulierte Sehnsucht nach Solidaritätsnetzwerken,

die nicht auf der Biologie,
sondern auf Freundschaft, Arbeit, gemeinsamen

Zielen und Hoffnungen beruhen,
unerfüllt. Trotzdem sprengen diese
Netzwerke - unabhängig davon, ob Ehen ein
Leben lang halten oder nicht - zum einen
spätestens mit der zweiten oder dritten
Generation eine ethnisch einheitlich
definierte Nationalstaatlichkeit, indem sie

neue religiöse, sprachliche und
alltagskulturelle Praktiken oder neue phänotypische

Tatsachen für eine multikulturelle
Realität in der Schweiz schaffen. Zum
andern entstehen dadurch neue Migrations-

und Solidaritätsnetzwerke, die auch
für ausländische Verwandte und Bekannte

von Nutzen sein können. Das Phänomen

binationaler Ehen hat auch seinen

- wenn auch nicht nur positiven - Anteil
an der Entstehung neuer gesellschaftspolitischer,

transnationaler Netzwerke, die
über familiale Zugehörigkeiten hinausgehen

und geschlechtsspezifische
Zusammengehörigkeiten fördern, wie das

beispielsweise beim Fraueninformationszentrum

in Zürich der Fall ist. Binationale
Ehen und die daraus entstehenden

transnationalen Netzwerke sind für
diejenigen Teile der Bevölkerung in der
Schweiz von Bedeutung, für welche die
bestehende nationalstaatliche
Exklusionspraxis nach Reflexion und Limitierung

verlangt, weil diese Ehen und
Netzwerke die Möglichkeit konkretisieren,

Kohäsions- und Solidaritätsgrenzen
einer endogamen nationalen Gruppe, wie
sie heute bestehen, wenn nicht zu erweitern

so doch mindestens in Frage zu
stellen.

Als einer von mehreren Typen illustrieren

binationale Ehen eine neue Praxis und
eine neue Haltung der Ehe gegenüber.
Die neue Dimension der Ehe in einer
westlichen Gesellschaft besteht darin, dass
sie auf der Basis einer Liebesbeziehung
zwischen zwei Personen auch als Trans-
aktions- und Tauschbeziehung verstanden

wird. Die Ehe erhält dadurch wieder
eine gesellschaftspolitische und
gruppenbezogene Komponente, die im Unterschied

zu klassischen Allianztheorien
diesmal von der Paarbeziehung ausgeht.
Eine binationale Liebesbeziehung als
minimales, eheliches Netzwerk kann eine
kritische, gesellschaftspolitische Funktion

in Bezug auf die Ethnisierung des
Nationalstaates und eine Solidaritätsfunktion

auf globaler Ebene einnehmen.
Diese beiden Funktionen der Ehe lassen
sich als Erhaltung oder Vermehrung von
symbolischem und materiellem Kapital
verstehen. Der neue Aspekt der Ehe, der
durch die Praxis binationaler Ehen
demnach sichtbar wird, besteht in der
Reaktualisierung ihres Bündnischarakters
ohne dabei die Liebe auszusparen.



Bibliographie
Abu-Lughod Lila
1986. Veiled Sentiments: Honor and Poetry in a

Bedouin Society. Berkeley: University
Press.

Alber Jean-Luc, Laurence Ossipow, Valérie
Outemzabet und Barbara Waldis

1999. Couples binationaux: migrations, trajec¬
toires, réseaux et relations interculturelles.
Neuchâtel: Institut d'ethnologie (Rapport
final pour le FNRS).

Alber Jean-Luc
2000. «Couples mixtes et interculturalité en

Suisse: interprétation des différences et
différences d'interprétation», in: Jean-
Luc Alber, Laurence Ossipow, Valérie
Outemzabet et Barbara Waldis (éds),
Mariages tous azimuts. Approche
pluridisciplinaire des couples binationaux, p. 123-
148. Fribourg: Editions Universitaires.

Bensimon Doris und Françoise Lautman
1974. «Quelques aspects théoriques des recher¬

ches concernant les mariages mixtes».
Ethnies (Paris) 4:17-39.

Bundesamt für Ausländerfragen (BAF)
1999. Ausländerbericht 1997. Ausgewählte Fragen

und Probleme im Ausländerbereich. Bern:

Eidgenössisches Justiz- und
Polizeidepartement.

Bourdieu Pierre
1979 (1972). «La parenté comme représentation

et volonté», in: Pierre Bourdieu, Esquisse
d'une théorie de la pratique, p. 66-136.
Genève: Droz.

Canevascini Matthieu
2000. «Les aspects juridiques des couples bina¬

tionaux», in: Jean-Luc Alber, Laurence
Ossipow, Valérie Outemzabet et Barbara
Waldis (éds), Mariages tous azimuts.
Approche pluridisciplinaire des couples
binationaux, p. 77-102. Fribourg: Editions
Universitaires.

Collier Jane and Sylvia Yanagisako
1987. «Toward an Unified Analysis of Gender

and Kinship», in: Jane Collier and Sylvia
Yanagisako (eds), Gender and Kinship:
Essays Toward a Unified Analysis, p. 14-

50. Stanford: University Press.

Göll Christine
2000. «Rechte für Migrantinnen statt Abwehr¬

mentalität», in: Jean-Luc Alber, Laurence

Ossipow, Valérie Outemzabet et
Barbara Waldis (éds), Mariages tous
azimuts. Approche pluridisciplinaire des couples

binationaux, p. 285-290. Fribourg: Editions
Universitaires.

Goody Jack
1986 (1983). The Development of the Family and

Marriage in Europe. Cambridge: Cambridge

University Press.

Goody Jack und Stanley Tambiah
1973. Bridewealth and Dowry. Cambridge:

Cambridge University Press.

Haraway Donna J.

1997. Modest_Witness@Second_Millenium.
FemaleMan©_Meets_OncoMouse.
Feminism and Technoscience. Routledge:
London.

Jankowiak William and Edward Fischer
1992. «Romantic Love: A Cross-Cultural Per¬

spective». Ethnology (Pittsburgh) 31(2):
149-155.

Karrer Cristina, Regula Turtschi und Maritza
Le Breton Baumgartner

1996. Entschieden im Abseits. Frauen in der

Migration. Zürich: Limmat Verlag.
Kellerhals Jean, Jean-Françoi Perrin,

Geneviève Steinauer-Cresson, Laura
Voneche und Geneviève Wirth

1982. Mariages au quotidien: inégalités sociales,
tensions culturelles et organisation familiale.
Lausanne: Favre.

Lamaison Pierre
1991. «Les structures complexes ont-elles une

unité», in: Françoise Héritier-Augé et
Elisabeth Copet-Rougier (éds), Les

complexités de l'alliance. Les systèmes
complexes d'alliance matrimoniale, p. 227-
268. Paris: éditions des archives
contemporaines.

Merton Robert K.
1941. «Intermarriage and the Social Structu¬

re: Fact and Theory». Psychiatry (Indianapolis)

4: 361-374.
Oppitz Michael
1975. Notwendige Beziehungen. Abriss der struk-

turalen Anthropologie. Frankfurt: Suhr-
kamp

Ossipow Laurence
2000. «Itinéraires. Soupçons, médiations:

l'exemple d'un réseau de couples hélvéti-
co-camerounais et hélvético-congolais»,
in: Jean-Luc Alber, Laurence Ossipow,
Valérie Outemzabet et Barbara Waldis
(éds), Mariages tous azimuts. Approche
pluridisciplinaire des couples binationaux,

p. 61-74. Fribourg: Editions Universitaires.

Outemzabet Valérie
2000. «Qui perd gagne: échanges et arrange¬

ments dans les couples binationaux», in:
Jean-Luc Alber, Laurence Ossipow, Valérie

Outemzabet et Barbara Waldis (éds),
Mariages tous azimuts. Approche
pluridisciplinaire des couples binationaux, p. 245-
261. Fribourg: Editions Universitaires.



Scheibler Petra
1992. Binationale Ehen. Zur Lebenssituation

europäischer Paare in Deutschland.
Weinheim: Deutscher Studien Verlag.

Segalen Martine
1981. Sociologie de la famille. Paris: Armand

Colin.
Stacey Judith
1998 (1990). Brave New Families. Stories of

Domestic Upheaval in Late Twentieth
Century America. Berkeley: University of
California Press.

Strathern Marilyn
1992. After Nature. English Kinship in the Late

Twentieth Century. Cambridge: Cambridge

University Press.

Streiff-Fenart Jocelyne
2000. «Sauver la face et réparer l'offense: le

traitement rituel des mariages mixtes
dans les familles maghrébines immigrés»,

in: Jean-Luc Alber, Laurence Ossi-

pow, Valérie Outemzabet et Barbara
Waldis (éds), Mariages tous azimuts.
Approche pluridisciplinaire des couples bina-

tionaux, p. 175-191. Fribourg: Editions
Universitaires.

Waldis Barbara
1993. «Un pas vers l'émancipation? A propos

de quelques aspects de pouvoir dans les

relations de couples mixtes». Nord-Sud
XXI (Genève) 4:189-201.

1998a. «Binationale Paare und staatliche Gren¬

zen», in: Christian Giordano, Roberta
Colombo und Elke Kappus (Hg.),
Interkulturelle Kommunikation im Nationalstaat,
S. 115-128. Münster: Waxmann.

1998b. Trotz der Differenz. Interkulturelle Kommu¬

nikation bei maghrebinisch-europäischen
Paarbeziehungen in der Schweiz und in
Tunesien. Münster: Waxmann (Studia
Ethnographica Friburgensia 21).

2000. «Die Dynamik binationaler Familienbe¬
ziehungen: Das Beispiel türkisch-schweizerischer

Paare und Familien in der
Schweiz», in: Jean-Luc Alber, Laurence
Ossipow, Valérie Outemzabet et Barbara
Waldis (éds), Mariages tous azimuts.
Approche pluridisciplinaire des couples
binationaux, p. 19-40. Fribourg: Editions
Universitaires.

Wicker Hans-Rudolf
1997. «Theorizing Ethnicity and Nationalism»,

in: Hans-Rudolf Wicker (ed.), Rethinking
Nationalism & Ethnicity. The Struggle for
Meaning and Order in Europe, p. 1-42.
Oxford: Berg.

Abstract

On a new political dimension

of marriage

The social phenomenon of binational
marriage has taken on new meaning in
the past twenty years as couples marry
for increasingly political reasons. These

new relationships are built not only on
love and friendship but also on exchange-
based interests. Contrary to the findings
of classical alliance theory, the social
element of these new unions is not
determined by the group but by the individuals
involved. Thus, marriage becomes an act
directed towards and with relevance for
the larger community, be it national or
local in scope. This article argues that
binational love relationships can be understood

as marriage networks which take
a critical position with respect to national
immigration policies and affirm inter-
ethnic solidarity on a global level. These
two new functions for marriage constitute

an increase in symbolic and material
capital for the couple, reactualizing
marriage as a contract without diminishing

the importance of love and friendship.

Autorin
Barbara Waldis, Dr.phil., Ethnologin.

Schwerpunktthemen: binationale Paare,

Migration.
Adresse: Institut d'ethnologie, Université

de Neuchâtel, St-Nicolas 4, 2000
Neuchâtel.

E-Mail: barbara.waldis@unine.ch




	Wenn heiraten wieder politisch wird

