
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 6 (2001)

Artikel: Des mariages pour l'éternité : pratiques conjugales de mouvements
religieux non conformistes

Autor: Mayer, Jean-François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007414

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Des mariages

pour l'éternité

Pratiques conjugales de mouvements
religieux non conformistes

Jean-François Mayer

Les convertis à des croyances
religieuses non conventionnelles se montrent
souvent ouverts à des réponses originales
non seulement sur des questions
spirituelles, mais également dans d'autres
domaines (thérapeutique, éducatif, social,
politique...)- En même temps, des
sociologues suggèrent qu'une condition du
succès d'une religion nouvelle réside dans
le maintien d'éléments de continuité,
permettant à ses adhérents de ne pas sacrifier
tout leur capital culturel (Stark 1996:135-
136). L'adoption de pratiques sociales non
conformistes se joue dans cette polarité. Il
arrive fréquemment qu'un groupe sorte
des sentiers battus sur des points
spécifiques (qu'il s'agisse de croyances ou de

pratiques), sans qu'existe une discontinuité

culturelle radicale et systématique.
Le domaine de la sexualité retient

inévitablement l'attention de l'observateur

extérieur: il n'est pas rare que la
«déviance» reprochée à un groupe religieux
marginal porte sur ces aspects. Tant l'ascétisme

que le libertinisme peuvent susciter
la suspicion. Harvey Cox a bien souligné

avec quelle facilité le stéréotype de la
déviance sexuelle peut être collé à des
mouvements religieux non conformistes
(Cox 1981: 126-127), à côté d'autres
«mythes» récurrents: le «mythe de la subversion»

(mouvement perçu comme menace

pour Tordre établi et couverture d'un
projet politique), le «mythe de la dissimulation»

(mouvement supposé cacher ses
vraies pratiques et intentions) et le «mythe
du mauvais œil» (soupçon du recours à

des techniques de manipulation pour
convertir des adeptes).

Ce n'est cependant pas aux stéréotypes
qui s'attachent aux «sectes»1, ni à la sexualité

en général, que cette contribution
prêtera attention, mais aux particularités
des mariages dans des groupes religieux
non conformistes, avec leurs conséquences

pour les individus et pour le groupe. Afin
de donner à ce bref essai un peu de
cohérence, nous nous concentrerons sur trois

groupes se réclamant au moins
partiellement de la tradition chrétienne: les

swedenborgiens, les mormons et les
moonistes. La discussion en fin d'article

1 Comme terme
technique, le mot «secte» a

déjà une assez longue
tradition dans le discours
sociologique. Les spécialistes

se montrent divisés
aujourd'hui sur l'opportunité

de l'utiliser, en
raison de ses connotations
fortement négatives dans
le langage courant
(Richardson 1993) et - plus
récemment - dans des

prises de position
officielles de certains pays.
Sans le bannir systématiquement,

nous ne
l'utiliserons que rarement dans
cet article.

28



I
nous permettra d'évoquer brièvement
quelques autres mouvements.

Les «délices de
l'amour conjugal» ou
les mariages au ciel

La doctrine du Suédois Emmanuel
Swedenborg (1668-1772) - exposée dans
les Arcanes célestes et dans une imposante
série d'autres ouvrages - enthousiasma
des lecteurs qui fondèrent, après sa mort,
un groupe religieux indépendant dont les
différentes branches sont génériquement
connues sous le nom de «Nouvelle Eglise».

Swedenborg - qui demeura toujours
célibataire - accorde au mariage une place
centrale dans sa construction théologique:
il publia en 1763 un traité sur les «délices
de l'amour conjugal» (Delitiae sapientiae
de amore conjugiali). Ce livre explique qu'il
y a des mariages dans les cieux et que
l'amour conjugal y perdure. C'est un
amour «exempt de tout attrait libidineux»,
mais absolument semblable à l'authentique

amour conjugal entre époux sur la
terre (Amour conjugal 44). Arrivés au Ciel,
les époux sont d'abord réunis; puis, au
fur et à mesure que leur vraie nature se

révèle, soit leur union persiste et devient
de plus en plus profonde, soit ils se

séparent et à chacun est alors donné un
conjoint convenable, car les habitants du
ciel n'ont pas pour destin le célibat. Ils
entretiennent des relations semblables à

celles qu'ils avaient dans le monde, mais
sans progéniture: ils ont une «prolifica-
tion spirituelle», celle de l'amour et de la

sagesse.
Le traité de Swedenborg sur l'amour

conjugal contient une seconde partie,
omise dans certaines traductions, consacrée

aux «voluptés de la folie sur l'amour
scortatoire» (l'adjectif latin scortatorius
évoque la débauche). L'amour scortatoire
est l'opposé de l'amour conjugal: il est de
nature complètement charnelle, alors que
l'amour authentiquement conjugal procède

de l'esprit. La sphère de l'amour scorta¬

toire monte de l'Enfer, tandis que la sphère

de l'amour conjugal descend du Ciel:
l'être humain peut se tourner d'un côté ou
de l'autre. Les chapitres consacrés par
Swedenborg à l'amour scortatoire traitent
du concubinage, de l'adultère, du «désir
libidineux de défloration» ou du viol. Il
condamne ces pratiques, mais admet le
concubinage «quand il a lieu pour des
causes légitimes, justes et vraiment
consciencieuses», c'est-à-dire celles qui
entraîneraient légitimement un divorce
ou une séparation de lit. Un tel concubinage

(qui ne doit se pratiquer ni avec une
vierge ni avec une femme mariée) n'est
alors pas une séparation de l'amour conjugal,

mais plutôt un voile qui le recouvre.
Quelles sont les conséquences de

l'importance attribuée au mariage? Il n'existe
ni cérémonies particulières ni pratiques
conjugales spécifiques aux communautés
swedenborgiennes. De façon générale,
alors que le swedenborgisme aurait pu
donner lieu au développement de rituels
et autres pratiques sociales originales, ses

aspects extérieurs sont très proches de
ceux des Eglises chrétiennes dominantes.
Regardons pourtant d'un peu plus près la
communauté swedenborgienne la plus
structurée, la General Church of the New
Jerusalem, qui a son centre à Bryn Athyn
(Pennsylvanie), non loin de Philadelphie.
Cette petite localité est presque exclusivement

peuplée de membres de la Nouvelle

Eglise. Mary Ann Meyers a consacré

une étude à cette communauté (Meyers
1983)2.

Pour des raisons spirituelles et
pratiques, la General Church of the New
Jerusalem s'est toujours montrée favorable à

l'endogamie (ou à des unions avec des

personnes disposées à se convertir), d'autant

plus que cette branche du courant
swedenborgien met l'accent sur la
croissance interne, par l'éducation d'enfants
dans un cadre swedenborgien, ce que des

mariages mixtes ne favoriseraient guère.
Les membres de la Nouvelle Eglise pensent

qu'un amour vraiment conjugal
permet d'améliorer les inclinations
héréditaires de la progéniture issue de ces
unions. En outre, si le mariage est fondé
sur un tel amour, l'union est supposée se

2 Le mot de «communauté»

ne doit pas être entendu

au sens d'un groupe
qui mettrait tout en
commun: les habitants de
Bryn Athyn vivent dans
des maisons individuelles
typiques d'une confortable

banlieue résidentielle

nord-américaine.

29



r
poursuivre éternellement (Meyers 1983:

150-151). Cela n'empêche pas les
remariages ou les divorces, mais à un degré
plus faible que dans le reste de la population

américaine: la séparation n'est perçue
comme acceptable que dans les cas où se

trouve détruite la possibilité de recevoir
dans le cadre conjugal des influx positifs
du monde spirituel (Meyers 1983: 154).
Même si le tableau a un peu changé
depuis l'époque où Meyers a mené son
enquête, l'idéal swedenborgien du mariage

marque la vie conjugale des membres.

Cependant, lors d'un séjour à Bryn Athyn
en juin 1999, nous avons appris que
certains résidents consultent aussi
(discrètement) des conseillers conjugaux dans
les localités avoisinantes.

Le «mariage plural»,
prélude à l'exaltation
céleste

Le modèle swedenborgien exalte le

couple monogame: celui-ci va jusqu'à
apparaître, dans le monde céleste, comme
un seul ange, idée qui n'a pas manqué
d'enthousiasmer des poètes romantiques.
L'enseignement swedenborgien sur le

mariage a rarement attiré l'attention
publique: il ne débouche pas sur des

pratiques sociales identifiables. Il en va
autrement du «mariage plural» dans le

mormonisme du XIXe siècle, toujours
pratiqué en marge de l'Eglise de Jésus-
Christ des saints des derniers jours par
des groupes «fondamentalistes». Il existe

sur ce sujet une importante littérature
(Van Wagoner 1989).

Le mariage plural doit être replacé
dans un cadre doctrinal plus large. Joseph
Smith (1805-1844) se livra à une étonnante

entreprise d'innovation à partir du
christianisme de son époque: l'on a pu
avec quelque raison présenter le mormonisme

comme une «nouvelle tradition
religieuse», située par rapport au
christianisme dans la même position que celui-
ci par rapport au judaïsme (Shipps 1985).

Ce processus n'est cependant jamais allé
jusqu'à son terme: la culture chrétienne
dominante exerce probablement une trop
forte attraction. Des pistes possibles ont
été ouvertes dans l'effervescence doctrinale

du mormonisme des origines, sans
avoir été explorées par la suite dans toutes
leurs potentialités. Par exemple, dans un
contexte religieux pourtant patriarcal, des

auteurs mormons du XIXe siècle esquissèrent

le concept d'une «Mère divine» à

côté du Père. La notion d'un couple divin,
de parents célestes, est essentielle à la
doctrine mormone du salut, selon laquelle

les êtres humains, une fois mariés non
seulement «pour le temps», mais également

«pour l'éternité» après un rituel
célébré dans un temple mormon, ont la
potentialité d'accéder à des états d'exaltation

céleste de plus en plus élevés,
jusqu'à devenir eux-mêmes des dieux
(Jorgensen 2000). Il s'agit donc d'une
croyance qui considère le mariage comme
indispensable à l'atteinte du statut éternel
le plus élevé et intègre même l'idée d'un
couple divin.

La doctrine de la pluralité des épouses
fut pour la première fois reconnue
publiquement par l'Eglise de Jésus-Christ des
saints des derniers jours en août 1852. Le
mariage plural répondait à l'injonction
«croissez et multipliez-vous»: la progéniture

des mormons serait appelée à peupler
les mondes de l'univers infini. Croyant à

la préexistence des âmes, les mormons
pensaient que de nombreux esprits se
trouvaient en attente d'incarnation: la

multiplication des épouses devait leur
offrir la possibilité de prendre un corps
dans de pieuses familles mormones.

Les mormons n'ont pas été les seuls

adeptes de la pratique polygamique dans
le contexte occidental et chrétien3. Mais
la plupart des chrétiens favorables à la

polygynie se sont bornés à utiliser la Bible
et les exemples d'anciens patriarches pour
démontrer que la pluralité des épouses
n'était pas condamnable aux yeux de
Dieu. Les mormons allèrent beaucoup
plus loin: le mariage plural devint une
pratique à encourager à la fois dans la

perspective de la multiplication de
l'espèce et dans l'espoir de degrés plus hauts

3 Sur différentes tentatives

de groupes ou
auteurs chrétiens pour
légitimer doctrinalement
la polygamie, on peut
trouver un aperçu dans
le livre de John Cairn-
cross (1974).

30



d'exaltation céleste. Dans l'Eglise des
saints des derniers jours durant la seconde

moitié du XIXe siècle comme dans les

groupes mormons fondamentalistes
aujourd'hui, un statut élevé est habituellement

associé à un grand nombre
d'épouses - phénomène qui se retrouve
dans de nombreuses sociétés polygames.

L'Eglise renonça officiellement au
mariage plural en 1890: la pression du
gouvernement des Etats-Unis devenait
toujours plus forte, la répression se durcissait

et l'existence même de l'Eglise de
Jésus-Christ des saints des derniers jours
comme corporation légale se trouvait
menacée. Le renoncement au mariage
plural permit aux mormons de trouver
leur place dans la société américaine
(amnistie en 1893 pour tous ceux qui étaient
devenus polygames avant novembre 1890,

accession de l'Utah au rang convoité
d'Etat en 1896). Le mariage plural ne
disparut cependant pas sur-le-champ. Durant
plusieurs années encore, des dirigeants
de l'Eglise autorisèrent secrètement des

mariages pluraux (Quinn 1985). Ce ne fut
qu'après une période transitoire qu'ils
bannirent réellement les unions
polygames, excommuniant les réfractaires.
Ainsi apparurent de petits groupes
fondamentalistes4, qui ne contestent pas seulement

l'abandon de la polygamie, mais
aussi d'autres développements au sein
du mormonisme. Il existe des communautés

fondamentalistes qui ont déjà une
longue existence, en dépit du statut en
principe toujours illégal de la polygamie
(Driggs 2001).

Il convient donc de distinguer trois
périodes très différentes dans la pratique
de la polygamie: 1) son émergence
clandestine, durant laquelle une élite de l'Eglise

y fut progressivement initiée; 2) la
pratique officielle du mariage plural dans
l'Utah où se bâtissait une société
mormone, de 1852 à 1890; 3) la période postérieure

à 1890, qui vit l'Eglise des saints
des derniers jours s'opposer de plus en
plus nettement au mariage plural - au
point que certains descendants de
mormons polygames devinrent parmi les
adversaires les plus déterminés des
fondamentalistes! - et la pratique désormais

bannie se maintenir dans des groupes en

marge de l'institution qui lui avait donné
naissance. Cela implique des expériences
très différentes selon les périodes: jusqu'en
1890, être polygame signifiait jouir d'un
statut reconnu par l'environnement mormon

en Utah; au XXe siècle, en revanche,
s'engager dans le polygamie impliquait
la marginalisation tant par rapport à la
société séculière que par rapport à l'Eglise.

Polygame à la belle
époque...

Au XIXe siècle5, l'Eglise - dont l'approbation

était nécessaire - intervenait fortement

dans la réglementation du mariage
plural: l'incitation à prendre une seconde

épouse venait fréquemment des autorités

ecclésiastiques, qui présentaient cette
démarche comme un devoir religieux.
Cette dimension fut internalisée par des
femmes mormones (Mehr 1985). En effet,
si des femmes refusaient obstinément de
donner leur aval à un second mariage
(lorsque leur mari les consultait au
préalable, ce qui était en principe requis, mais

pas toujours respecté), on connaît aussi
des cas d'épouses de monogames qui
quittèrent celui-ci, inquiètes de leurs
médiocres perspectives d'exaltation céleste
si elles n'entraient pas dans les liens d'un
mariage plural. Il n'était pas rare de voir la

première épouse jouer un rôle de
conseillère dans le choix d'autres épouses,
suggérant par exemple une femme ou jeune

fille travaillant au service de la famille
et dont il avait été possible de jauger les

qualités et le caractère. Une femme sans
mari pouvait faire acte de candidature:
de la part d'un mormon pieux, c'était une
bonne action d'assurer à une femme son
exaltation éternelle.

Les arrangements pratiques variaient
d'une famille à l'autre (vie commune sous
le même toit ou domiciles séparés).
Paradoxalement, la polygamie contribua parfois

à promouvoir l'indépendance des

5 Ce paragraphe reprend
et résume quelques
éléments d'une étude que
nous avons publiée il y a

une quinzaine d'années
(Mayer 1986).

4 Le terme a apparemment
été appliqué pour

la première fois aux
dissidents par un dirigeant de

l'Eglise mormone dans
les années quarante; ils ne
sont pas hostiles eux-
mêmes à cette étiquette,
puisque certains groupes
l'ont intégrée dans leur
intitulé.

31



F
femmes mormones: en raison des
fréquentes absences de leur mari (soit pour
des activités missionnaires au service de

l'Eglise, soit pour aller rendre visite à

d'autres épouses si elles ne vivaient pas
ensemble), les femmes devenaient souvent
les véritables chefs de leur famille - et

pour celles qui voulaient s'engager dans
des activités professionnelles, la présence
de coépouses leur permettait de se libérer
de tâches ménagères. Le mariage plural
eut des effets contrastés, parfois inattendus,

au point que des auteurs féministes
ont pu l'envisager comme un protoféminisme

(même si ce n'était assurément pas
l'objectif poursuivi par les apôtres
mormons!): «Fondée sur une théologie très
patriarcale, la polygamie contenait des
éléments qui contredisaient le modèle
domestique victorien. Certaines femmes
mormones trouvèrent à travers le mariage
plural une plus grande autonomie, un
degré d'autosuffisance économique et une
communauté de femmes.» (Iversen 1984:

519) Quant à la réussite de ces unions, on
vit tous les scénarios, douloureux ou
heureux - il y avait plus de divorces dans
des relations polygyniques que dans des

mariages monogames, ce qui ne saurait
nous étonner. Il ne fait aucun doute que
fort peu de mormones auraient accepté
le mariage plural sans la justification
religieuse: ce modèle d'union conjugale
insolite dans l'Amérique du XIXe siècle se

trouvait étroitement associé à des convictions

doctrinales.

...et dans
Y underground
fondamentaliste

Et aujourd'hui? On estime la population

mormone polygame de l'Ouest des
Etats-Unis entre 30'000 et 50'000
personnes. La manière de faire sa cour et de
se marier diffèrent considérablement des

pratiques prévalantes dans l'Amérique
contemporaine (Bennion 1998: 34). Un
homme déjà marié souhaitant s'adjoindre

une nouvelle épouse doit en principe
consulter son ou ses épouses déjà
existantes, même s'il ne le fait pas toujours. Il
peut ensuite s'adresser à un «marieur»
de la communauté, mais il arrive que ce
soit l'épouse ou les épouses (intéressées au
premier chef par ces développements!)
qui se chargent de l'approche. Il n'est pas
rare que des liens de parenté existent entre
certaines des coépouses, ce qui facilite
l'entente.

Une anthropologue américaine rapporte
comment une étudiante (mormone,

mais pas encore fondamentaliste) fut
présentée à son futur mari par une proche
amie qui était la première épouse de cet
homme. La seconde épouse explique:
«Erica [l'amie] est autant une part de moi
que mon mari l'est. Je suis mariée à elle
aussi. Nous sommes "une seule chair"
[...] Nous avons eu tous les trois des
réunions ensemble, des leçons sur la doctrine,
et nous sommes tombés amoureux. Tandis

que Mark [l'époux] n'avait aucun geste
romantique - m'embrasser, etc. - Erica
me prenait dans ses bras et m'embrassait
beaucoup» (Bennion 1998: 101). Le
mariage plural représente en effet aussi la
création de liens entre coépouses, qui
n'auront pas moins d'importance que
ceux avec le mari: le soutien mutuel que
les épouses peuvent se donner représente,
à côté des aspects doctrinaux, une dimension

non négligeable de l'attrait du
système. «Les bénéfices du partage»: tel était
l'argument soutenu dans une tribune libre
donnant la parole à une avocate qui était
l'une des neuf épouses d'un mormon
polygame. Elle affirmait que la présence de

coépouses lui fournissait des conditions
idéales pour poursuivre sa carrière sans
voir ses enfants négligés6.

Le tableau ne doit pas pour autant
paraître idyllique: les mariages pluraux sont
loin d'être tous des succès, et au moins
un tiers d'entre eux débouchent sur un
divorce. Les femmes élevées dans
certaines communautés fondamentalistes
isolées n'ont guère d'occasion d'en sortir et

peuvent connaître de sérieuses difficultés

pour conserver leurs enfants si elles

quittent le groupe. Le succès d'un mariage

plural semble notamment lié à la capa-

6 Elizabeth Joseph,
«Marriage Made Simple:
The Benefits of Sharing»,
International Herald
Tribune 24 mai 1991 (texte
provenant du Nezv York

Times).

.3.2



cité du mari à donner, à travers de petits
détails, un caractère distinct à la relation
qu'il entretient avec chacune de ses épouses

(quels que soient les arrangements en
matière d'habitation): les épouses ont alors
le sentiment que leur mari devient une
personne différente avec chacune d'entre
elles. «Parfois, j'aime ton mari plus que
le mien», déclare une femme à l'une des

coépouses avec laquelle elle partage le
même homme (Altmann et Ginat 1996:

351).
Les enfants sont considérés comme

une bénédiction: le plus grand nombre
d'esprits possible doit pouvoir s'incarner
dans de pieuses familles; le contrôle des
naissances n'est pas à l'ordre du jour. Pour
l'éducation des enfants, le père est une
figure souvent absente, surtout lorsque
les épouses ont des résidences différentes;
s'il a de nombreux enfants, il lui est

impossible de consacrer beaucoup de temps
à chacun après ses journées de travail. La
mère devient le point de référence et tend
à jouer pour les enfants un rôle encore
plus important que dans les familles plus
classiques. Comme il est rare que les
épouses plurales aient des conjoints riches
et que l'entretien de plusieurs épouses et
de nombreux enfants représentent une
charge considérable, nombre d'entre elles
doivent déployer des trésors d'ingéniosité

pour nouer les deux bouts. Sans la
conviction doctrinale et la perspective
d'exaltation céleste, il est peu probable
qu'elles montreraient de l'enthousiasme à

s'engager dans une relation polygamique.

Mariages collectifs
pour un monde
nouveau

Le mariage plural a pu être interprété
comme protestation contre l'individualisme

de l'amour romantique, «qui semblait
menacer les racines de la vie familiale et
de la solidarité sociale» (Foster 1981:139-
140). Fréquemment, des expériences
matrimoniales radicales au sein de groupes

religieux tendent à mettre l'accent sur la
communauté plus que sur le couple; mais
cela peut également avoir pour contexte
des relations monogames, comme l'illustrent

les mariages collectifs célébrés par
Sun Myung Moon (né en 1920). Ce
prophète coréen estime que l'amour égocen-
trique est caractéristique de la nature
humaine déchue: il rejette donc le choix
des époux sur la base de sentiments
d'attrait personnel (Chryssides 1991:147).
Moon sélectionne lui-même les conjoints
(qui ont la possibilité de refuser), jouant
ainsi les rôles qui seraient attribués aux
deux familles dans des sociétés où existe
le mariage arrangé - mais en les combinant

en un seul acteur, les «Vrais Parents»
(Moon et son épouse). Le fait que les

nouveaux conjoints soient d'abord envoyés
pour des périodes d'activités séparées
après leur mariage souligne la préséance
de la communauté; avant de pouvoir
consommer le mariage (ce qui se fait selon

un rituel très précis), ils doivent notamment

recruter de nouveaux convertis.
Cette période transitoire permet aussi le

développement progressif (par
correspondance) des liens qui n'existaient pas
au moment du choix des futurs conjoints
par Moon.

Les couples moonistes se retrouvent
intégrés dans le cadre d'une famille élargie.

Par leur mariage, les moonistes sont
greffés sur le lignage des «Vrais Parents»
et purifiés du péché originel: le lien entre
le Père (Moon) et ses enfants spirituels a

beaucoup plus d'importance au moment
du mariage que le lien entre les nouveaux
époux, et le mariage devient «une renaissance

symbolique comme un enfant dont
l'innocence et la pureté sont restaurées»,
au lieu d'être avant tout le rite de passage
dans une vie d'adulte sexuellement actif
(Palmer 1994: 81).

La pratique mooniste du mariage connaît

des évolutions, ce qui n'a rien d'étonnant

dans le cadre d'un mouvement dont
le fondateur est toujours vivant. Avant
1992, seuls des membres à plein temps
pouvaient être mariés par Moon. Ces
dernières années, en revanche, les

exigences sont devenues bien moindres (seule

demeure l'exigence d'une séparation



de quarante jours avant la consommation
du mariage) et la majorité des couples bénis

par Moon ne sont pas des moonistes7;
nombre d'entre eux sont déjà mariés et
la cérémonie constitue alors un renouvellement

et une réaffirmation de leur union
conjugale. Pour un mouvement dont les

effectifs restent relativement modestes,
c'est un moyen commode d'étendre à une
population beaucoup plus large la
bénédiction messianique du mariage idéal,
dans la perspective de l'établissement de
la paix sur terre et du Royaume de Dieu.
Le nom de l'organisation que les
moonistes mettent de plus en plus en avant
depuis quelques années est d'ailleurs
révélateur: la Fédération des familles pour
la paix mondiale et l'unification.

Les swedenborgiens et les mormons
mettent l'accent sur les conséquences
spirituelles du mariage dans l'au-delà: les

époux swedenborgiens progresseront
éternellement dans un amour toujours
plus pur et profond, tandis que les
fondamentalistes mormons atteindront des états
d'exaltation céleste plus élevés. Le mariage

mooniste représente lui aussi la porte
d'entrée du Royaume des Cieux, mais il
est en même temps supposé entraîner des

conséquences sur le plan terrestre, comme
nous l'avons vu: il constitue la greffe des

époux sur le lignage pur et céleste des
«Vrais Parents»; dans les «familles bénies»
naissent donc des enfants sans péché
originel (ce qui ne signifie pas sans influence
de leur environnement). Les attentes à

l'égard de ces enfants étaient considérables;

par contrecoup, des naissances
d'«enfants bénis» avec des malformations
ou handicaps ont troublé plus d'un
mooniste. Pire encore, la belle-fille de Moon a

quitté le mouvement et a révélé que le
fonctionnement de la famille du Messie
coréen était loin d'être celui d'une famille
idéale; elle a divorcé de son mari, le fils
aîné de Sun Myung Moon, qui devait en
principe succéder à celui-ci (Hong 1998).
La situation est paradoxale pour un
mouvement qui avait fait du mariage l'axe
même du rétablissement d'un monde
idéal ici-bas.

Conclusion: entre
l'individu et le

groupe
Le modèle swedenborgien du mariage

confirme l'idéal de l'union monogame en
lui conférant une dimension spirituelle
supplémentaire. Il ne présente donc que
peu de différences apparentes avec un
mariage traditionnel, contrairement aux
modèles mormon et mooniste. Ce qui
frappe cependant est de constater que la

pratique conjugale n'y a pas été fixée une
fois pour toute, mais a passé par des phases

d'expérimentation. Les mormons ont
fini par se rapprocher du modèle occidental

traditionnel, mais l'expérience du
mariage plural se poursuit dans des groupes
fondamentalistes. Quant au moonisme,
les mutations sont encore en cours, dans la

pratique et peut-être un jour dans la
doctrine même, lorsque les espérances
messianiques liées au mariage devront
éventuellement être révisées. Le mariage
apparaît ainsi comme l'une des composantes

possibles des tâtonnements liés à

un processus d'innovation religieuse.
Si nous avions choisi un plus large

échantillon de mouvements, nous aurions
découvert une large palette d'attitudes,
aussi bien ascétiques qu'antinomiennes.
Osho (Rajneesh, 1931-1990) se montrait
critique à l'égard de l'institution même
du mariage et acceptait la sexualité (libre)
comme un instrument du développement
spirituel; à l'inverse, les Brahma Kumaris
(l'un des rares mouvements religieux
nouveaux à attribuer par principe aux femmes
les positions dirigeantes) prônent l'abstinence

sexuelle absolue, car la sexualité
est un obstacle dans le cheminement spirituel,

et les convertis mariés sont encouragés

à vivre comme frères et sœurs (Puttick
1999:150-154). Les membres de la Famille
(ex-Enfants de Dieu) ont abandonné le

flirty-fishing (utilisation de relations
sexuelles dans le cadre du prosélytisme),
mais les membres mariés peuvent avoir
des relations intimes avec d'autres membres

appartenant à la même communauté
locale, sous réserve de l'accord de tous

7 http://www.ffwpu.org.
uk/Blessings/blessing,
html

11



les conjoints concernés (Chryssides 1999:

143-144): on serait tenté de dire que la
communauté a évolué vers un comportement

antinomien mitigé, ou régulé.
A côté de ces cas qui intriguent

toujours, nous rencontrons dans beaucoup
de «sectes» des fonctionnements familiaux
plutôt conventionnels, qui ne se distinguent

guère de ceux du reste de la société

ou en accentuent tout au plus certains
traits. L'objectif de ce texte n'était d'ailleurs

pas de dresser une galerie de «bizarreries»

ou de recenser les innombrables
modèles possibles de mariage dans des

mouvements religieux non conventionnels:

il s'agissait plutôt de montrer sur
quelles tensions entre autonomie de l'individu

et rôle de la communauté s'inscrivent

ces expérimentations en matière
conjugale ainsi que d'illustrer les

conséquence sociales de principes doctrinaux.

Références citées

Altmann Irwin et Joseph Ginat
1996. Polygamous Families in Contemporary Socie¬

ty. Cambridge: Cambridge University
Press.

Bennion Janet
1998. Women ofPrinciple: Female Networking in

Contemporary Mormon Polygyny. New
York / Oxford: Oxford University Press.

Cairncross John
1974. After Polygamy Was Made a Sin: The Social

History of Christian Polygamy. London:
Routledge & Kegan Paul.

Chryssides George D.
1991. The Advent of Sun Myung Moon: The

Origins, Beliefs and Practices of the
Unification Church. London: Macmillan.

1999. Exploring New Religions. London / New
York: Cassell.

Cox Harvey
1981. «Deep Structures in the Study of New

Religions», in: Jacob Needleman et
George Baker (éds), Understanding the

New Religions, p. 122-130. New York:
Seabury Press.

Driggs Ken
2001. «"This Will Some Day Be the Head and

Not the Tail of the Church": A History of
the Mormon Fundamentalists at Short
Creek». Journal of Church and State (Baylor
University, Waco) 43: 49-80.

Foster Lawrence
1981. Religion and Sexuality: Three American

Communal Experiments of the Nineteenth

Century. New York / Oxford: Oxford
University Press.

Hong Nansok
1998. In the Shadow of the Moons: My Life in the

Reverend Sun Myung Moon's Family.
Boston: Little, Brown and Company.

Iversen Joan
1984. «Feminist Implications of Mormon

Polygyny.» Feminist Studies (New York)
10: 505-522.

Jorgensen Danny L.
2000. «The Mormon Gender-Inclusive Image of

God». Journal of Mormon History (Salt
Lake City) 27: 95-126.

Mayer Jean-François
1986. Les Mormons et la Polygamie. Trois textes

mormons du XIXe siècle en langue française,
précédés d'une introduction à l'histoire et à la

pratique du mariage plural chez les saints des

derniers jours. Fribourg: Les Trois Nomes.



Mehr Kahlile
1985. «Women's Responses to Plural Marria¬

ge». Dialogue: A Journal of Mormon
Thought (Salt Lake City) 18: 84-97.

Meyers Mary Ann
1983. A New World Jerusalem: The Swedenborgian

Experience in Community Construction.

Westport (CT) / London: Greenwood
Press.

Palmer Susan Jean
1994. Moon Sisters, Krishna Mothers, Rajneesh

Lovers: Women's Roles in New Religions.
Syracuse (NY): Syracuse University
Press.

Puttick Elizabeth
1999. «Women in New Religious Movements»,

in: Bryan Wilson et Jamie Creswell
(éds), New Religious Movements: Challenge

and Response, p. 143-162. London /
New York: Routledge.

Quinn D. Michael
1985. «LDS Church Authority and New Plural

Marriages, 1890-1904». Dialogue: A
Journal of Mormon Thought (Salt Lake
City) 18: 9-105.

Richardson James T.

1993. «Definitions of Cult: From Sociological-
Technical to Popular-Negative». Review of
Religious Research (Washington) 34: 348-
356.

Shipps Jan.
1985. Mormonism: The Story of a New Religious

Tradition. Urbana / Chicago: University
of Illinois Press.

Stark Rodney
1996. «Why Religious Movements Succeed or

Fail: A Revised General Model». Journal
of Contemporary Religion (London) 11:

133-146.
Van Wagoner Richard S.

1989. Mormon Polygamy: A History. Salt Lake
City: Signature Books (2e éd.).

Abstract

Marriage for eternity:

marriage practices within
non-conformist religious
movements

This article examines the role of non-
conventional religious beliefs in the
development of what are considered to be
unusual marriage arrangements. It
emphasizes the strong interaction between
doctrines and practices. The description
primarily focuses on three groups:
Swedenborgians, Mormons, and Moonies.
What makes some behaviours distinctive
in the eyes of outsiders is an emphasis
upon the community and its interests,
over and above those of individuals and
the nuclear family.

Auteur

Jean-François Mayer, historien, est
l'auteur de plusieurs livres et de
nombreux articles sur les mouvements
religieux contemporains. Il est chargé de

cours en science comparée des religions à

l'Université de Fribourg.
Adresse: C.P. 83, CH-1705 Fribourg.




	Des mariages pour l'éternité : pratiques conjugales de mouvements religieux non conformistes

