Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 6 (2001)

Artikel: Des mariages pour I'éternité : pratiqgues conjugales de mouvements
religieux non conformistes

Autor: Mayer, Jean-Francgois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1007414

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1007414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Des mariages

pour l'éternité

Pratiques conjugales de mouvements
religieux non conformistes

Jean-Frangois Mayer

Les convertis a des croyances reli-
gieuses non conventionnelles se montrent
souvent ouverts a des réponses originales
non seulement sur des questions spiri-
tuelles, mais également dans d’autres
domaines (thérapeutique, éducatif, social,
politique...). En méme temps, des socio-
logues suggérent qu'une condition du
succes d'une religion nouvelle réside dans
le maintien d’éléments de continuité, per-
mettant a ses adhérents de ne pas sacrifier
tout leur capital culturel (Stark 1996: 135-
136). L'adoption de pratiques sociales non
conformistes se joue dans cette polarité. Il
arrive fréquemment qu’un groupe sorte
des sentiers battus sur des points spéci-
fiques (qu'il s’agisse de croyances ou de
pratiques), sans qu’existe une disconti-
nuité culturelle radicale et systématique.

Le domaine de la sexualité retient
inévitablement I'attention de 1’observa-
teur extérieur: il n’est pas rare que la «dé-
viance» reprochée a un groupe religieux
marginal porte sur ces aspects. Tant 1’ascé-
tisme que le libertinisme peuvent susciter
la suspicion. Harvey Cox a bien souligné

TSANTSA 6.2001

avec quelle facilité le stéréotype de la
déviance sexuelle peut étre collé a des
mouvements religieux non conformistes
(Cox 1981: 126-127), a c6té d’autres «my-
thes» récurrents: le «mythe de la subver-
sion» (mouvement per¢u comme menace
pour l'ordre établi et couverture d’un
projet politique), le «mythe de la dissimu-
lation» (mouvement supposé cacher ses
vraies pratiques et intentions) et le «mythe
du mauvais ceil» (soupgon du recours a
des techniques de manipulation pour
convertir des adeptes).

Ce n’est cependant pas aux stéréotypes
qui s’attachent aux «sectes»1, ni a la sexua-
lité en général, que cette contribution
prétera attention, mais aux particularités
des mariages dans des groupes religieux
non conformistes, avec leurs conséquences
pour les individus et pour le groupe. Afin
de donner a ce bref essai un peu de cohé-
rence, Nous Nous concentrerons sur trois
groupes se réclamant au moins partiel-
lement de la tradition chrétienne: les
swedenborgiens, les mormons et les
moonistes. La discussion en fin d’article

1 Comme terme tech-
nique, le mot «secte» a
déja une assez longue tra-
dition dans le discours
sociologique. Les spécia-
listes se montrent divisés
aujourd’hui sur 1'oppor-
tunité de 1'utiliser, en rai-
son de ses connotations
fortement négatives dans
le langage courant (Ri-
chardson 1993) et — plus
récemment — dans des
prises de position offi-
cielles de certains pays.
Sans le bannir systémati-
quement, nous ne utili-
serons que rarement dans
cet article.

28



nous permettra d’évoquer brievement
quelques autres mouvements.

Les «délices de
I"amour conjugal» ou
les mariages au ciel

La doctrine du Suédois Emmanuel
Swedenborg (1668-1772) — exposée dans
les Arcanes célestes et dans une imposante
série d’autres ouvrages — enthousiasma
des lecteurs qui fonderent, apres sa mort,
un groupe religieux indépendant dont les
différentes branches sont génériquement
connues sous le nom de «Nouvelle Egli-
se». Swedenborg — qui demeura toujours
célibataire — accorde au mariage une place
centrale dans sa construction théologique:
il publia en 1763 un traité sur les «délices
de I'amour conjugal» (Delitiae sapientiae
de amore conjugiali). Ce livre explique qu'il
y a des mariages dans les cieux et que
I’amour conjugal y perdure. C’est un
amour «exempt de tout attrait libidineux»,
mais absolument semblable a I'authen-
tique amour conjugal entre époux sur la
terre (Amour conjugal 44). Arrivés au Ciel,
les époux sont d’abord réunis; puis, au
fur et a mesure que leur vraie nature se
révele, soit leur union persiste et devient
de plus en plus profonde, soit ils se sé-
parent et a chacun est alors donné un
conjoint convenable, car les habitants du
ciel n"ont pas pour destin le célibat. IIs
entretiennent des relations semblables a
celles qu'ils avaient dans le monde, mais
sans progéniture: ils ont une «prolifica-
tion spirituelle», celle de I'amour et de la
sagesse.

Le traité de Swedenborg sur I'amour
conjugal contient une seconde partie,
omise dans certaines traductions, consa-
crée aux «voluptés de la folie sur I'amour
scortatoire» (l’adjectif latin scortatorius
évoque la débauche). L'amour scortatoire
est I'opposé de I'amour conjugal: il est de
nature complétement charnelle, alors que
I'amour authentiquement conjugal proce-
de de I'esprit. La spheére de 'amour scorta-

TSANTSA 6.2001

toire monte de I’Enfer, tandis que la sphe-
re de 'amour conjugal descend du Ciel:
I’étre humain peut se tourner d"un c6té ou
de l'autre. Les chapitres consacrés par
Swedenborg a I'amour scortatoire traitent
du concubinage, de I'adultere, du «désir
libidineux de défloration» ou du viol. I
condamne ces pratiques, mais admet le
concubinage «quand il a lieu pour des
causes légitimes, justes et vraiment
consciencieuses», c’est-a-dire celles qui
entraineraient légitimement un divorce
ou une séparation de lit. Un tel concubi-
nage (qui ne doit se pratiquer ni avec une
vierge ni avec une femme mariée) n’est
alors pas une séparation de I"amour conju-
gal, mais plutdt un voile qui le recouvre.

Quelles sont les conséquences de 1'im-
portance attribuée au mariage? Il n’existe
ni cérémonies particulieres ni pratiques
conjugales spécifiques aux communautés
swedenborgiennes. De facon générale,
alors que le swedenborgisme aurait pu
donner lieu au développement de rituels
et autres pratiques sociales originales, ses
aspects extérieurs sont tres proches de
ceux des Eglises chrétiennes dominantes.
Regardons pourtant d'un peu plus preés la
communauté swedenborgienne la plus
structurée, la General Church of the New
Jerusalem, qui a son centre a Bryn Athyn
(Pennsylvanie), non loin de Philadelphie.
Cette petite localité est presque exclusi-
vement peuplée de membres de la Nou-
velle Eglise. Mary Ann Meyers a consacré
une étude a cette communauté (Meyers
1983)2.

Pour des raisons spirituelles et pra-
tiques, la General Church of the New Jeru-
salem s’est toujours montrée favorable a
I'endogamie (ou a des unions avec des
personnes disposées a se convertir), d’au-
tant plus que cette branche du courant
swedenborgien met 1’accent sur la crois-
sance interne, par I’éducation d’enfants
dans un cadre swedenborgien, ce que des
mariages mixtes ne favoriseraient guere.
Les membres de la Nouvelle Eglise pen-
sent qu'un amour vraiment conjugal
permet d’améliorer les inclinations héré-
ditaires de la progéniture issue de ces
unions. En outre, si le mariage est fondé
sur un tel amour, I'union est supposée se

&

2 Le mot de «communau-
té» ne doit pas étre enten-
du au sens d’un groupe
qui mettrait tout en com-
mun: les habitants de
Bryn Athyn vivent dans
des maisons individuelles
typiques d’une confor-
table banlieue résiden-
tielle nord-américaine.

29



poursuivre éternellement (Meyers 1983:
150-151). Cela n’empéche pas les rema-
riages ou les divorces, mais a un degré
plus faible que dans le reste de la popula-
tion américaine: la séparation n’est percue
comme acceptable que dans les cas ou se
trouve détruite la possibilité de recevoir
dans le cadre conjugal des influx positifs
du monde spirituel (Meyers 1983: 154).
Meéme si le tableau a un peu changé de-
puis I’époque olt Meyers a mené son
enquéte, I'idéal swedenborgien du maria-
ge marque la vie conjugale des membres.
Cependant, lors d"un séjour a Bryn Athyn
en juin 1999, nous avons appris que
certains résidents consultent aussi (discre-
tement) des conseillers conjugaux dans
les localités avoisinantes.

Le «mariage plural»,
prélude a I’exaltation
céleste

Le modele swedenborgien exalte le
couple monogame: celui-ci va jusqu’a
apparaitre, dans le monde céleste, comme
un seul ange, idée qui n’a pas manqué
d’enthousiasmer des poétes romantiques.
L’enseignement swedenborgien sur le
mariage a rarement attiré l’attention pu-
blique: il ne débouche pas sur des pra-
tiques sociales identifiables. Il en va
autrement du «mariage plural» dans le
mormonisme du XIXe siecle, toujours
pratiqué en marge de I'Eglise de Jésus-
Christ des saints des derniers jours par
des groupes «fondamentalistes». Il existe
sur ce sujet une importante littérature
(Van Wagoner 1989).

Le mariage plural doit étre replacé
dans un cadre doctrinal plus large. Joseph
Smith (1805-1844) se livra a une étonnan-
te entreprise d’innovation a partir du
christianisme de son époque: I'on a pu
avec quelque raison présenter le mormo-
nisme comme une «nouvelle tradition
religieuse», située par rapport au chris-
tianisme dans la méme position que celui-
ci par rapport au judaisme (Shipps 1985).

TSANTSA 6.2001

Ce processus n’est cependant jamais allé
jusqu’a son terme: la culture chrétienne
dominante exerce probablement une trop
forte attraction. Des pistes possibles ont
été ouvertes dans l'effervescence doctri-
nale du mormonisme des origines, sans
avoir été explorées par la suite dans toutes
leurs potentialités. Par exemple, dans un
contexte religieux pourtant patriarcal, des
auteurs mormons du XIXe siecle esquis-
serent le concept d'une «Meére divine» a
coté du Pere. La notion d"un couple divin,
de parents célestes, est essentielle a la
doctrine mormone du salut, selon laquel-
le les étres humains, une fois mariés non
seulement «pour le temps», mais égale-
ment «pour l’éternité» apreés un rituel
célébré dans un temple mormon, ont la
potentialité d’accéder a des états d’exal-
tation céleste de plus en plus élevés,
jusqu’a devenir eux-mémes des dieux
(Jorgensen 2000). Il s’agit donc d’une
croyance qui considére le mariage comme
indispensable a I'atteinte du statut éternel
le plus élevé et integre méme 1'idée d'un
couple divin.

La doctrine de la pluralité des épouses
fut pour la premiére fois reconnue publi-
quement par I’Eglise de Jésus-Christ des
saints des derniers jours en aotit 1852. Le
mariage plural répondait a I'injonction
«croissez et multipliez-vous»: la progéni-
ture des mormons serait appelée a peupler
les mondes de 1'univers infini. Croyant a
la préexistence des ames, les mormons
pensaient que de nombreux esprits se
trouvaient en attente d’incarnation: la
multiplication des épouses devait leur
offrir la possibilité de prendre un corps
dans de pieuses familles mormones.

Les mormons n’ont pas été les seuls
adeptes de la pratique polygamique dans
le contexte occidental et chrétien3. Mais
la plupart des chrétiens favorables a la
polygynie se sont bornés a utiliser la Bible
et les exemples d’anciens patriarches pour
démontrer que la pluralité des épouses
n’était pas condamnable aux yeux de
Dieu. Les mormons allerent beaucoup
plus loin: le mariage plural devint une
pratique a encourager a la fois dans la
perspective de la multiplication de l'es-
péce et dans I'espoir de degrés plus hauts

3 Sur différentes tenta-
tives de groupes ou au-
teurs chrétiens pour
légitimer doctrinalement
la polygamie, on peut
trouver un aperqu dans
le livre de John Cairn-
cross (1974).

30



d’exaltation céleste. Dans 1’Eglise des
saints des derniers jours durant la secon-
de moitié du XIXe siecle comme dans les
groupes mormons fondamentalistes
aujourd’hui, un statut élevé est habituel-
lement associé a un grand nombre
d’épouses — phénomene qui se retrouve
dans de nombreuses sociétés polygames.

L’Eglise renonca officiellement au
mariage plural en 1890: la pression du
gouvernement des Etats-Unis devenait
toujours plus forte, la répression se durcis-
sait et I’existence méme de 1’Eglise de
Jésus-Christ des saints des derniers jours
comme corporation légale se trouvait
menacée. Le renoncement au mariage
plural permit aux mormons de trouver
leur place dans la société américaine (am-
nistie en 1893 pour tous ceux qui étaient
devenus polygames avant novembre 1890,
accession de 1’Utah au rang convoité
d’Etat en 1896). Le mariage plural ne dis-
parut cependant pas sur-le-champ. Durant
plusieurs années encore, des dirigeants
de I'Eglise autorisérent secretement des
mariages pluraux (Quinn 1985). Ce ne fut
qu’apres une période transitoire qu’ils
bannirent réellement les unions poly-
games, excommuniant les réfractaires.
Ainsi apparurent de petits groupes fonda-
mentalistes?, qui ne contestent pas seule-
ment 1'abandon de la polygamie, mais
aussi d’autres développements au sein
du mormonisme. Il existe des commu-
nautés fondamentalistes qui ont déja une
longue existence, en dépit du statut en
principe toujours illégal de la polygamie
(Driggs 2001).

Il convient donc de distinguer trois
périodes tres différentes dans la pratique
de la polygamie: 1) son émergence clan-
destine, durant laquelle une élite de ’'Egli-
se y fut progressivement initiée; 2) la
pratique officielle du mariage plural dans
I’'Utah ol se batissait une société mor-
mone, de 1852 a 1890; 3) la période posté-
rieure a 1890, qui vit I'Eglise des saints
des derniers jours s’opposer de plus en
plus nettement au mariage plural — au
point que certains descendants de mor-
mons polygames devinrent parmi les
adversaires les plus déterminés des fonda-
mentalistes! — et la pratique désormais

TSANTSA 6.2001

bannie se maintenir dans des groupes en
marge de l'institution qui lui avait donné
naissance. Cela implique des expériences
tres différentes selon les périodes: jusqu’en
1890, étre polygame signifiait jouir d'un
statut reconnu par I'environnement mor-
mon en Utah; au XXe siécle, en revanche,
s’engager dans le polygamie impliquait
la marginalisation tant par rapport a la
société séculiere que par rapport a I’Egli-
se.

Polygame a la belle
époque...

Au XIXe siecle5, I'Eglise — dont I'appro-
bation était nécessaire — intervenait forte-
ment dans la réglementation du mariage
plural: l'incitation a prendre une seconde
épouse venait fréquemment des autori-
tés ecclésiastiques, qui présentaient cette
démarche comme un devoir religieux.
Cette dimension fut internalisée par des
femmes mormones (Mehr 1985). En effet,
si des femmes refusaient obstinément de
donner leur aval a un second mariage
(lorsque leur mari les consultait au préa-
lable, ce qui était en principe requis, mais
pas toujours respecté), on connait aussi
des cas d’épouses de monogames qui
quittérent celui-ci, inquiétes de leurs mé-
diocres perspectives d’exaltation céleste
si elles n’entraient pas dans les liens d"un
mariage plural. Il nétait pas rare de voir la
premiére épouse jouer un role de con-
seillere dans le choix d’autres épouses,
suggérant par exemple une femme ou jeu-
ne fille travaillant au service de la famille
et dont il avait été possible de jauger les
qualités et le caractéere. Une femme sans
mari pouvait faire acte de candidature:
de la part d"un mormon pieux, c’était une
bonne action d’assurer a une femme son
exaltation éternelle.

Les arrangements pratiques variaient
d’une famille a I'autre (vie commune sous
le méme toit ou domiciles séparés). Para-
doxalement, la polygamie contribua par-
fois a promouvoir I'indépendance des

5 Ce paragraphe reprend
et résume quelques élé-
ments d’une étude que
nous avons publiée il y a
une quinzaine d’années
(Mayer 1986).

4 Le terme a apparem-
ment été appliqué pour
la premiére fois aux dissi-
dents par un dirigeant de
I’Eglise mormone dans
les années quarante; ils ne
sont pas hostiles eux-
mémes a cette étiquette,
puisque certains groupes
I'ont intégrée dans leur
intitulé.

31



femmes mormones: en raison des fré-
quentes absences de leur mari (soit pour
des activités missionnaires au service de
I’Eglise, soit pour aller rendre visite a
d’autres épouses si elles ne vivaient pas
ensemble), les femmes devenaient souvent
les véritables chefs de leur famille — et
pour celles qui voulaient s’engager dans
des activités professionnelles, la présence
de coépouses leur permettait de se libérer
de taches ménageres. Le mariage plural
eut des effets contrastés, parfois inatten-
dus, au point que des auteurs féministes
ont pu I'envisager comme un protofémi-
nisme (méme si ce n’était assurément pas
I’objectif poursuivi par les apotres mor-
mons!): «Fondée sur une théologie tres
patriarcale, la polygamie contenait des
éléments qui contredisaient le modele
domestique victorien. Certaines femmes
mormones trouverent a travers le mariage
plural une plus grande autonomie, un
degré d’autosuffisance économique et une
communauté de femmes.» (Iversen 1984:
519) Quant a la réussite de ces unions, on
vit tous les scénarios, douloureux ou
heureux —il y avait plus de divorces dans
des relations polygyniques que dans des
mariages monogames, ce qui ne saurait
nous étonner. Il ne fait aucun doute que
fort peu de mormones auraient accepté
le mariage plural sans la justification
religieuse: ce modele d’union conjugale
insolite dans I’Amérique du XIXe siecle se
trouvait étroitement associé a des convic-
tions doctrinales.

...et dans
V'underground
fondamentaliste

Et aujourd’hui? On estime la popula-
tion mormone polygame de 1'Ouest des
Etats-Unis entre 30’000 et 50000 per-
sonnes. La maniere de faire sa cour et de
se marier different considérablement des
pratiques prévalantes dans 1’Amérique
contemporaine (Bennion 1998: 34). Un
homme déja marié souhaitant s’adjoindre

TSANTSA 6.2001

une nouvelle épouse doit en principe
consulter son ou ses épouses déja exis-
tantes, méme s'il ne le fait pas toujours. 11
peut ensuite s’adresser a un «marieur»
de la communauté, mais il arrive que ce
soit I'épouse ou les épouses (intéressées au
premier chef par ces développements!)
qui se chargent de I'approche. Il n’est pas
rare que des liens de parenté existent entre
certaines des coépouses, ce qui facilite
I'entente.

Une anthropologue américaine rappor-
te comment une étudiante (mormone,
mais pas encore fondamentaliste) fut
présentée a son futur mari par une proche
amie qui était la premiere épouse de cet
homme. La seconde épouse explique:
«FErica [’amie] est autant une part de moi
que mon mari l’est. Je suis mariée a elle
aussi. Nous sommes “une seule chair”
[...] Nous avons eu tous les trois des réu-
nions ensemble, des lecons sur la doctrine,
et nous sommes tombés amoureux. Tandis
que Mark [I’époux] n’avait aucun geste
romantique — m’embrasser, etc. — Erica
me prenait dans ses bras et m’embrassait
beaucoup» (Bennion 1998: 101). Le ma-
riage plural représente en effet aussi la
création de liens entre coépouses, qui
n’auront pas moins d’importance que
ceux avec le mari: le soutien mutuel que
les épouses peuvent se donner représente,
a coté des aspects doctrinaux, une dimen-
sion non négligeable de l'attrait du sys-
teme. «Les bénéfices du partage»: tel était
I'argument soutenu dans une tribune libre
donnant la parole a une avocate qui était
I"'une des neuf épouses d"un mormon po-
lygame. Elle affirmait que la présence de
coépouses lui fournissait des conditions
idéales pour poursuivre sa carriére sans
voir ses enfants négligés®.

Le tableau ne doit pas pour autant pa-
raitre idyllique: les mariages pluraux sont
loin d’étre tous des succes, et au moins
un tiers d’entre eux débouchent sur un
divorce. Les femmes élevées dans cer-
taines communautés fondamentalistes iso-
lées n"ont guere d’occasion d’en sortir et
peuvent connaitre de sérieuses difficul-
tés pour conserver leurs enfants si elles
quittent le groupe. Le succes d"un maria-
ge plural semble notamment li€ a la capa-

6 Elizabeth Joseph,
«Marriage Made Simple:
The Benefits of Sharing»,
International Herald Tri-
bune 24 mai 1991 (texte
provenant du New York
Times).

31



cité du mari a donner, a travers de petits
détails, un caractere distinct a la relation
qu'il entretient avec chacune de ses épou-
ses (quels que soient les arrangements en
matiere d’habitation): les épouses ont alors
le sentiment que leur mari devient une
personne différente avec chacune d’entre
elles. «Parfois, j’aime ton mari plus que
le mien», déclare une femme a l'une des
coépouses avec laquelle elle partage le
méme homme (Altmann et Ginat 1996:
351).

Les enfants sont considérés comme
une bénédiction: le plus grand nombre
d’esprits possible doit pouvoir s’incarner
dans de pieuses familles; le controle des
naissances n’est pas a l'ordre du jour. Pour
I’éducation des enfants, le pére est une
figure souvent absente, surtout lorsque
les épouses ont des résidences différentes;
s’il a de nombreux enfants, il lui est im-
possible de consacrer beaucoup de temps
a chacun apres ses journées de travail. La
meére devient le point de référence et tend
a jouer pour les enfants un roéle encore
plus important que dans les familles plus
classiques. Comme il est rare que les
épouses plurales aient des conjoints riches
et que 'entretien de plusieurs épouses et
de nombreux enfants représentent une
charge considérable, nombre d’entre elles
doivent déployer des trésors d’ingénio-
sité pour nouer les deux bouts. Sans la
conviction doctrinale et la perspective
d’exaltation céleste, il est peu probable
qu’elles montreraient de 1’enthousiasme a
s’engager dans une relation polygamique.

Mariages collectifs
pour un monde
nouveau

Le mariage plural a pu étre interprété
comme protestation contre 1'individualis-
me de 'amour romantique, «qui semblait
menacer les racines de la vie familiale et
de la solidarité sociale» (Foster 1981: 139-
140). Fréquemment, des expériences ma-
trimoniales radicales au sein de groupes

TSANTSA 6.2001

religieux tendent a mettre I'accent sur la
communauté plus que sur le couple; mais
cela peut également avoir pour contexte
des relations monogames, comme l'illus-
trent les mariages collectifs célébrés par
Sun Myung Moon (né en 1920). Ce pro-
phete coréen estime que I'amour égocen-
trique est caractéristique de la nature
humaine déchue: il rejette donc le choix
des époux sur la base de sentiments
d’attrait personnel (Chryssides 1991: 147).
Moon sélectionne lui-méme les conjoints
(qui ont la possibilité de refuser), jouant
ainsi les roles qui seraient attribués aux
deux familles dans des sociétés ou existe
le mariage arrangé — mais en les combi-
nant en un seul acteur, les «Vrais Parents»
(Moon et son épouse). Le fait que les nou-
veaux conjoints soient d’abord envoyés
pour des périodes d’activités séparées
apres leur mariage souligne la préséance
de la communauté; avant de pouvoir
consommer le mariage (ce qui se fait selon
un rituel tres précis), ils doivent notam-
ment recruter de nouveaux convertis.
Cette période transitoire permet aussi le
développement progressif (par corres-
pondance) des liens qui n’existaient pas
au moment du choix des futurs conjoints
par Moon.

Les couples moonistes se retrouvent
intégrés dans le cadre d’une famille élar-
gie. Par leur mariage, les moonistes sont
greffés sur le lignage des «Vrais Parents»
et purifiés du péché originel: le lien entre
le Pere (Moon) et ses enfants spirituels a
beaucoup plus d’importance au moment
du mariage que le lien entre les nouveaux
époux, et le mariage devient «une renais-
sance symbolique comme un enfant dont
I'innocence et la pureté sont restaurées»,
au lieu d’étre avant tout le rite de passage
dans une vie d’adulte sexuellement actif
(Palmer 1994: 81).

La pratique mooniste du mariage con-
nait des évolutions, ce qui n’a rien d’éton-
nant dans le cadre d’un mouvement dont
le fondateur est toujours vivant. Avant
1992, seuls des membres a plein temps
pouvaient étre mariés par Moon. Ces
dernieéres années, en revanche, les exi-
gences sont devenues bien moindres (seu-
le demeure 'exigence d’une séparation

E

33



de quarante jours avant la consommation
du mariage) et la majorité des couples bé-
nis par Moon ne sont pas des moonistes’;
nombre d’entre eux sont déja mariés et
la cérémonie constitue alors un renouvel-
lement et une réaffirmation de leur union
conjugale. Pour un mouvement dont les
effectifs restent relativement modestes,
c’est un moyen commode d’étendre a une
population beaucoup plus large la béné-
diction messianique du mariage idéal,
dans la perspective de I'établissement de
la paix sur terre et du Royaume de Dieu.
Le nom de I'organisation que les moo-
nistes mettent de plus en plus en avant
depuis quelques années est d’ailleurs
révélateur: la Fédération des familles pour
la paix mondiale et 1'unification.

Les swedenborgiens et les mormons
mettent 1’accent sur les conséquences
spirituelles du mariage dans l’au-dela: les
époux swedenborgiens progresseront
éternellement dans un amour toujours
plus pur et profond, tandis que les fonda-
mentalistes mormons atteindront des états
d’exaltation céleste plus élevés. Le maria-
ge mooniste représente lui aussi la porte
d’entrée du Royaume des Cieux, mais il
est en méme temps supposé entrainer des
conséquences sur le plan terrestre, comme
nous "avons vu: il constitue la greffe des
époux sur le lignage pur et céleste des
«Vrais Parents»; dans les «familles bénies»
naissent donc des enfants sans péché ori-
ginel (ce qui ne signifie pas sans influence
de leur environnement). Les attentes a
I'égard de ces enfants étaient considé-
rables; par contrecoup, des naissances
d’«enfants bénis» avec des malformations
ou handicaps ont troublé plus d"un moo-
niste. Pire encore, la belle-fille de Moon a
quitté le mouvement et a révélé que le
fonctionnement de la famille du Messie
coréen était loin d’étre celui d'une famille
idéale; elle a divorcé de son mari, le fils
ainé de Sun Myung Moon, qui devait en
principe succéder a celui-ci (Hong 1998).
La situation est paradoxale pour un mou-
vement qui avait fait du mariage l'axe
méme du rétablissement d’un monde
idéal ici-bas.

TSANTSA 6.2001

Conclusion: entre
l'individu et le
groupe

Le modele swedenborgien du mariage
confirme l'idéal de I'union monogame en
lui conférant une dimension spirituelle
supplémentaire. Il ne présente donc que
peu de différences apparentes avec un
mariage traditionnel, contrairement aux
modeles mormon et mooniste. Ce qui
frappe cependant est de constater que la
pratique conjugale n’y a pas été fixée une
fois pour toute, mais a passé par des pha-
ses d’expérimentation. Les mormons ont
fini par se rapprocher du modele occiden-
tal traditionnel, mais 1’expérience du ma-
riage plural se poursuit dans des groupes
fondamentalistes. Quant au moonisme,
les mutations sont encore en cours, dans la
pratique et peut-étre un jour dans la
doctrine méme, lorsque les espérances
messianiques liées au mariage devront
éventuellement étre révisées. Le mariage
apparait ainsi comme 1'une des compo-
santes possibles des tatonnements liés a
un processus d’innovation religieuse.

Si nous avions choisi un plus large
échantillon de mouvements, nous aurions
découvert une large palette d’attitudes,
aussi bien ascétiques qu’antinomiennes.
Osho (Rajneesh, 1931-1990) se montrait
critique a 1’'égard de l'institution méme
du mariage et acceptait la sexualité (libre)
comme un instrument du développement
spirituel; a I'inverse, les Brahma Kumaris
(I'un des rares mouvements religieux nou-
veaux a attribuer par principe aux femmes
les positions dirigeantes) pronent 1’absti-
nence sexuelle absolue, car la sexualité
est un obstacle dans le cheminement spiri-
tuel, et les convertis mariés sont encoura-
gés a vivre comme freres et sceurs (Puttick
1999: 150-154). Les membres de la Famille
(ex-Enfants de Dieu) ont abandonné le
flirty-fishing (utilisation de relations
sexuelles dans le cadre du prosélytisme),
mais les membres mariés peuvent avoir
des relations intimes avec d’autres mem-
bres appartenant a la méme communauté
locale, sous réserve de 1’accord de tous

z

7 http:/ /www.ffwpu.org.
uk/Blessings/blessing.

html

34



les conjoints concernés (Chryssides 1999:
143-144): on serait tenté de dire que la
communauté a évolué vers un compor-
tement antinomien mitigé, ou régulé.

A c6té de ces cas qui intriguent tou-
jours, nous rencontrons dans beaucoup
de «sectes» des fonctionnements familiaux
plutét conventionnels, qui ne se distin-
guent gueére de ceux du reste de la société
ou en accentuent tout au plus certains
traits. L'objectif de ce texte n’était d’ail-
leurs pas de dresser une galerie de «bizar-
reries» ou de recenser les innombrables
modeles possibles de mariage dans des
mouvements religieux non convention-
nels: il s’agissait plutét de montrer sur
quelles tensions entre autonomie de 1'indi-
vidu et role de la communauté s’inscri-
vent ces expérimentations en matiéere
conjugale ainsi que dillustrer les consé-
quence sociales de principes doctrinaux.

Références citées

ALTMANN Irwin et Joseph GINAT

1996. Polygamous Families in Contemporary Socie-
ty. Cambridge: Cambridge University
Press.

BENNION Janet

1998. Women of Principle: Female Networking in
Contemporary Mormon Polygyny. New
York / Oxford: Oxford University Press.

CAIRNCROSS John

1974. After Polygamy Was Made a Sin: The Social
History of Christian Polygamy. London:
Routledge & Kegan Paul.

CHRyYssIDES George D.

1991. The Advent of Sun Myung Moon: The
Origins, Beliefs and Practices of the Unifi-
cation Church. London: Macmillan.

1999. Exploring New Religions. London / New
York: Cassell.

Cox Harvey

1981. «Deep Structures in the Study of New
Religions», in: Jacob NEEDLEMAN et
George BAKER (éds), Understanding the
New Religions, p. 122-130. New York:
Seabury Press.

DRIGGs Ken

2001. «“This Will Some Day Be the Head and
Not the Tail of the Church”: A History of
the Mormon Fundamentalists at Short
Creek». Journal of Church and State (Baylor
University, Waco) 43: 49-80.

FosTER Lawrence

1981. Religion and Sexuality: Three American
Communal Experiments of the Nineteenth
Century. New York / Oxford: Oxford
University Press.

HONG Nansok

1998. In the Shadow of the Moons: My Life in the
Reverend Sun Myung Moon’s Family.
Boston: Little, Brown and Company.

IVERSEN Joan

1984. «Feminist Implications of Mormon
Polygyny.» Feminist Studies (New York)
10: 505-522.

JORGENSEN Danny L.

2000. «The Mormon Gender-Inclusive Image of
God». Journal of Mormon History (Salt
Lake City) 27: 95-126.

MAYER Jean-Frangois

1986. Les Mormons et la Polygamie. Trois textes
mormons du XIXe siecle en langue francaise,
précédés d’une introduction a I'histoire et a la
pratique du mariage plural chez les saints des
derniers jours. Fribourg: Les Trois Nornes.

z

35



MEHR Kahlile

1985. «Women'’s Responses to Plural Marria-
ge». Dialogue: A Journal of Mormon
Thought (Salt Lake City) 18: 84-97.

MEYERS Mary Ann

1983. A New World Jerusalem: The Swedenborgian
Experience in Community Construction.
Westport (CT) / London: Greenwood
Press.

PALMER Susan Jean

1994. Moon Sisters, Krishna Mothers, Rajneesh
Lovers: Women'’s Roles in New Religions.
Syracuse (NY): Syracuse University
Press.

PutTick Elizabeth

1999. «Women in New Religious Movements»,
in: Bryan WILSON et Jamie CRESWELL
(éds), New Religious Movements: Challen-
ge and Response, p. 143-162. London /
New York: Routledge.

QUINN D. Michael

1985. «LDS Church Authority and New Plural
Marriages, 1890-1904». Dialogue: A
Journal of Mormon Thought (Salt Lake
City) 18: 9-105.

RICHARDSON James T.

1993. «Definitions of Cult: From Sociological-
Technical to Popular-Negative». Review of
Religious Research (Washington) 34: 348-
356.

SHIPPS Jan.

1985. Mormonism: The Story of a New Religious
Tradition. Urbana / Chicago: University
of Illinois Press.

STARK Rodney

1996. «Why Religious Movements Succeed or
Fail: A Revised General Model». Journal
of Contemporary Religion (London) 11:
133-146.

VAN WAGONER Richard S.

1989. Mormon Polygamy: A History. Salt Lake
City: Signature Books (2e éd.).

TSANTSA 6.2001

Abstract

Marriage for eternity:
marriage practices within
non-conformist religious
movements

This article examines the role of non-
conventional religious beliefs in the deve-
lopment of what are considered to be
unusual marriage arrangements. It
emphasizes the strong interaction between
doctrines and practices. The description
primarily focuses on three groups:
Swedenborgians, Mormons, and Moonies.
What makes some behaviours distinctive
in the eyes of outsiders is an emphasis
upon the community and its interests,
over and above those of individuals and
the nuclear family.

Auteur

Jean-Francois Mayer, historien, est
l'auteur de plusieurs livres et de nom-
breux articles sur les mouvements reli-
gieux contemporains. Il est chargé de
cours en science comparée des religions a
I"Université de Fribourg.

Adresse: C.P. 83, CH-1705 Fribourg.






	Des mariages pour l'éternité : pratiques conjugales de mouvements religieux non conformistes

