
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 6 (2001)

Artikel: Chère belle-sœur, procure-moi donc une épouse ... : le rôle des
femmes dans les stratégies matrimoniales de commerçants nord-
indiens

Autor: Pache Huber, Véronique

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007413

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chère belle-sœur, procure-
moi donc une épouse...

r;

Le rôle des femmes dans les stratégies
matrimoniales de commerçants nord-indiens

Véronique Pache Huber

Après avoir mentionné les objectifs du
mariage hindou, cet article présente
brièvement les considérations qui président

au choix des intermédiaires associés
à la sélection des conjoints. Explorant
ensuite certains «usages sociaux de la

parenté» (Bourdieu 1980) chez les Ma-
heshwari1, il explicite les raisons pour
lesquelles les femmes mariées sont
perçues comme des marieuses privilégiées
par les membres de leurs lignées conjugale

et paternelle. Se centrant finalement
sur le personnage de la belle-sœur, il montre

que celle-ci assume divers rôles de
médiation au sein de sa famille conjugale.
L'analyse de ces rôles éclaire certaines
transformations récentes intervenues en
Inde dans la sélection des conjoints et

souligne la place de l'amour dans le

mariage arrangé.
En Inde, le mariage poursuit plusieurs

objectifs2: il assure la continuité des

lignées, garantit l'immortalité des ancêtres

et des dieux et contribue à perpétuer
l'ordre du monde. Il conditionne également

le prestige des familles et des indivi¬

dus et détermine le bonheur conjugal des

mariés. Tout en recouvrant des enjeux
familiaux et collectifs, le mariage représente

pour les Hindous le lieu privilégié
de l'expérience amoureuse.

Pour qu'une alliance matrimoniale
remplisse ces différents buts, les Mahesh-
wari sélectionnent les conjoints en tenant
compte d'un grand nombre de
paramètres: ils examinent les caractéristiques
individuelles des candidats au mariage3,
accordent une importance cruciale aux
particularités de leurs proches parents4
et tiennent également compte du statut
social et de la réputation de leurs parents
plus éloignés5.

Depuis que les candidats au mariage
sont mariés à l'âge adulte6, ils participent
étroitement à la sélection de leur époux et

rencontrent leurs conjoints potentiels à

une ou plusieurs reprises pour tester leur
affinité avec eux. Si ce critère de sélection
est récent, la valorisation de l'amour dans
le cadre du mariage est en revanche
traditionnelle. Les buts assignés au mariage
sont en effet le Dharmâ (la loi, le devoir,

1 En désignant les Ma-
heshwari comme une
caste de commerçants, je
n'affirme pas pour autant
qu'ils soient tous
commerçants, mais véhicule
l'image qu'ils donnent
d'eux-mêmes et de la
place qu'ils estiment
occuper aussi bien dans
l'édifice social indien que
dans l'ordre des varna.
Cette revendication
recouvre par ailleurs une
réalité sociologique dans
la mesure où la majorité
des Maheshwari exercent
encore aujourd'hui une
profession commerciale.

2 Cet article se base
essentiellement sur une recherche

menée au Rajasthan,
entre 1993 et 1995. Cette

enquête, financée par le
FNRS, portait sur
l'édification d'une caste de
commerçants hindous au
cours du vingtième siècle
et traitait tout particulièrement

du mariage. Pour
comprendre les stratégies



l'ordre du monde), YArtha (le profit
matériel) et le Kâmâ (le désir, l'amour
charnel, l'expérience amoureuse).

Afin de trouver un bon parti, les
Maheshwari exploitent les occasions de
rencontres que leur fournissent la fréquentation

de divers milieux (les associations
de caste, les temples et le bazar) et les
nombreuses festivités qui ponctuent le
calendrier annuel (mariages, funérailles,
fêtes religieuses). Certaines familles tirent
également parti d'institutions spécifiquement

destinées à faciliter la sélection des

conjoints, telles que les agences matrimoniales

et les foires de rencontres organisées

par les associations de caste maheshwari.
Ces manifestations réunissent pendant
deux à trois jours des centaines de jeunes
gens et de jeunes filles à marier, accompagnés

de leurs proches parents. Certaines
familles consultent et diffusent également
des annonces matrimoniales dans les

journaux de la caste, dans la presse locale,
régionale et nationale et, depuis quelques
années, sur internet.

Le choix des
intermédiaires

Pour dénicher un gendre ou une bru
dotée des qualités souhaitées, les parents
recourent en outre à l'aide d'«informateurs»

et de divers intermédiaires, c'est-à-
dire d'«agents de renseignements» et de
médiateurs7. Tandis que certains personnages

assument exclusivement l'un des
rôles susmentionnés, d'autres peuvent
- selon les besoins et les circonstances - en
cumuler deux ou trois. La terminologie
hindi reflète d'ailleurs le passage possible
d'un rôle à l'autre: les Maheshwari appellent

en effet bîchmewâlâ - un mot qui signifie

littéralement «celui qui est entre
deux» - toute personne qui fait le lien
entre des belles-familles potentielles.

Les Maheshwari sélectionnent leurs
informateurs parmi les personnes qui
côtoient le candidat et sa famille à un titre
ou à un autre, notamment parmi ses voi¬

sins, ses camarades d'étude et ses collègues

de travail. Bien que les informateurs
connaissent bien certains aspects de la vie
de la jeune fille ou du jeune homme à marier,

ils n'entretiennent en principe pas de

rapports étroits avec lui et ne retirent
aucun profit personnel de l'alliance dont ils
favorisent ou entravent la conclusion. Par

mesure de précaution, les familles consultent

toutefois plusieurs informateurs,
comparant leurs dires et contrôlant ainsi la
véracité des renseignements fournis.

Le choix des intermédiaires est
particulièrement épineux car leurs motivations
à favoriser une alliance peuvent s'avérer
douteuses. En raison des nombreux
enjeux que recouvre le mariage, la sélection
des conjoints constitue un espace de
négociation et de manipulations dans lequel
les divers acteurs impliqués s'efforcent
parfois de privilégier leurs propres intérêts.

Exploitant la marge de manœuvre
et le pouvoir que leur confère leur position,

les intermédiaires peuvent infléchir
les négociations matrimoniales de façon à

en tirer un avantage personnel, parfois
contraire à celui de la famille à laquelle ils
sont censés rendre service. Un intermédiaire

peut ainsi taire volontairement un
défaut caché d'un candidat qu'il
recommande: en échange, il obtiendra de la part
de la famille à laquelle il apporte secrètement

son appui une récompense financière

ou une autre faveur, comme par
exemple la promesse de se faire aider
ultérieurement dans la conclusion d'une
alliance avantageuse pour ses propres
enfants. Les enjeux financiers des
mariages étant considérables, on suspecte
parfois certains médiateurs de toucher en
cachette une somme d'argent, une fois
l'alliance conclue, de la même manière
qu'un courtier prélève une commission
pour la vente d'un immeuble.

Les propos d'une mère de famille de
Jaipur reflètent bien la grande attention
que les familles des jeunes à marier
accordent au choix des intermédiaires et
montrent qu'ils doivent impérativement
inspirer confiance: «Aujourd'hui, ma fille
a dix-huit ans. Cela veut dire que depuis
aujourd'hui et pendant deux ou trois ans,
si je trouve un garçon, j'entrerai en discus-

matrimoniales des
Maheshwari, je me suis
entretenue avec des
hommes et des femmes.
Mes interlocutrices et mes
interlocuteurs, qui étaient
issus de différentes
couches socio-économiques
de la caste, étaient des
jeunes célibataires, des
jeunes fiancés et des femmes

et des hommes
mariés depuis un nombre
d'années variable.

3 A savoir: la taille, l'âge,
la beauté, les qualifications

scolaires et
professionnelles, le signe
astrologique, la personnalité,

le système de
valeurs et les ambitions
des candidats.

4 C'est-à-dire: le statut, la

réputation, le standing
socio-économique, la
profession des parents des
jeunes gens et des jeunes
filles à marier, le style de
vie de leur famille, le statut

de leurs alliés
matrimoniaux, le nombre, la
profession et l'état civil
de leurs frères et sœurs.

5 Les familles des jeunes à

marier se renseignent sur
la réputation des oncles

paternels et maternels
d'un candidat, sur celle
de ses grands-parents
paternels et maternels et
examinent par ailleurs le
statut social des alliés de
ses frères et sœurs déjà
mariés.

6 L'âge du mariage a

augmenté progressivement

au cours du
vingtième siècle. Dans les
années soixante, les jeunes

filles maheshwari
étaient fréquemment
mariées entre seize et dix-
huit ans et les jeunes gens
entre dix-huit et vingt-
trois ans. Dans les années

septante et quatre-vingts,
elles étaient plutôt
mariées entre dix-huit et
vingt ans. A partir des
années quatre-vingt, elles

sont mariées entre vingt



sion. Il n'est toutefois pas certain que j'en
trouverai dans ce laps de temps un qui
soit bien sous tous les rapports et issu
d'une bonne famille et que je conclue le

mariage. C'est pourquoi nous demandons
à quelques personnes de nous indiquer
un bon parti. Si on nous dit que nous en
trouverons un dans telle ville, nous
cherchons tout d'abord à contacter dans cette
même ville un parent susceptible de nous
renseigner sur le garçon et sur sa famille.
Si le garçon habite dans la même ville que
nous, nous n'avons pas besoin de consulter

quelqu'un parce que nous nous
connaissons tous. Si, par contre, on me parle
d'un jeune homme qui habite loin, à Kan-

pur par exemple, je me demanderai tout
d'abord si l'un de mes parents habite à

Kanpur. Si ce n'est pas le cas, je songerai à

la parenté de proches amis [maheshwari].
Les parents de Parvati [une amie intime]
vivent dans cette ville. Nous les rencontrerons

et nous tâcherons d'obtenir d'eux
des informations sur la famille en question.

Nous leur demanderons comment
sont ces personnes et si c'est une bonne
chose de conclure une alliance avec eux.
Parvati-ji de son côté fera pression sur
son père. Elle lui dira qu'elle considère
ma fille comme sa propre fille et qu'il ne
faut recommander le jeune homme et sa

famille que s'ils sont vraiment valables.»
Pour se prémunir contre toute tentative

de tromperie de la part des intermédiaires,

les Maheshwari les recrutent
prioritairement parmi les personnes sur
lesquelles ils exercent un certain contrôle
social et qui, en raison de leur position
dans le système de parenté ou de caste,
adhèrent en principe à un système de
valeurs qui les contraint à faire preuve de

loyauté. Ils choisissent en général leurs
principaux intermédiaires dans les groupes

suivants:
1) Parmi les très proches parents: les
oncles et tantes paternels et maternels des

jeunes à marier.
2) Parmi leurs amis intimes: dans ce cas,
l'intermédiaire appartient en général à la
même caste et à la même catégorie socio-
économique que la famille des jeunes à

marier.
3) Parmi les proches parents d'amis
intimes.

4) Autrefois, certaines castes de service
(brahmane, barbier et généalogiste)
intervenaient dans la sélection des conjoints:
tandis que le généalogiste et le brahmane
étaient en mesure de signaler des candidats

potentiels, le barbier pouvait collecter
des informations précises sur eux8.

Des marieuses
privilégiées

En raison de leur position spécifique
dans le système de parenté nord-indien9,
les femmes mariées, et tout particulièrement

les belles-sœurs (eBW)10, sont
considérées comme des intermédiaires
privilégiés. Par leur naissance et par leur
mariage, les femmes mariées fréquentent
les membres de plusieurs réseaux de
parenté11, connaissent de nombreux jeunes
gens et jeunes filles à marier et sont, de ce

fait, en mesure de signaler à leurs parents
des conjoints appropriés. Elles sont en
outre perçues comme des personnes de
confiance par les membres de leurs lignées
paternelle et conjugale. En raison des liens
qui les attachent à eux, elles sont censées

arranger des alliances qui soient
bénéfiques. Leur devoir de loyauté à l'égard
des lignées paternelle et conjugale est
clairement affirmé dans des paroles rituelles
prononcées au moment du départ de la

jeune épouse pour le domicile de son
mari. Lors des adieux (vidâî), la mère de la
mariée dit en effet explicitement à sa fille:
«Maintenant, tu portes sur tes épaules
l'honneur de deux familles, de ton pihar
[famille paternelle] et de ton sasurâl [famille

conjugale].»
Un exemple, avec l'aide du schéma ci-

après, permet d'illustrer la loyauté que
les femmes continuent à manifester, une
fois mariée, à l'égard de leur famille paternelle.

Narayan, qui devait marier son fils
Rohit, reçut une offre en mariage de la

part de la belle-famille d'Ashok, son
cousin croisé patrilatéral.

et vingt-quatre ans, au
terme de leurs études, et
les jeunes gens entre
vingt-deux et vingt-six
ans, une fois qu'ils exercent

une activité lucrative
et que leur carrière
professionnelle est clairement
dessinée.

^ L'informateur fournit
des renseignements sur le
candidat. L'agent de
renseignement est, pour sa

part, chargé de mener
une enquête sur un
conjoint éventuel. Quant au
médiateur, il représente
le jeune à marier et/ou sa

famille et véhicule les

messages entre les deux
belles-familles potentielles,

participant ainsi
directement à la négociation
matrimoniale.

8 Pour le rôle du barbier
dans la sélection des

conjoints, cf. Pache Huber
1998b.

9 Les Maheshwari sont
patrilinéaires et patrilo-
caux. Divers facteurs, tels

que les contraintes
professionnelles et la migration,

favorisent toutefois
une tendance à la virilo-
calité et transforment
ainsi leurs règles de
résidence.

1,1 La belle-sœur à

laquelle il est fait référence
dans cet article est
toujours la femme du frère
aîné (eBW, i.e. W: épouse,
B: frère, e: aîné) et non la
sœur du mari (HZ, i.e. H:
époux, Z: sœur) ou encore

l'épouse du frère (BW).

11 Elles côtoient les membres

de leurs lignées
paternelle et maternelle
ainsi que ceux des lignées
paternelle et maternelle
de leur conjoint.



s

Narayan

Rohit

Sita

Ashok

jeune fille

à marier

Narayan, qui avait tout d'abord été
favorable à cette alliance, refusa de la
conclure après avoir reçu certaines
informations de sa tante paternelle (FZ)12 Sita,
la mère d'Ashok. Celle-ci lui apprit en
effet que la jeune fille proposée en mariage

avait récemment fugué pendant trois
jours, laissant ainsi supposer qu'elle avait
eu une aventure avec un jeune homme et
qu'elle n'était plus vierge. Ashok reprocha
amèrement à sa mère d'avoir dévoilé un
secret qui avait fait échouer la conclusion
de l'alliance et, par conséquent, de l'avoir
empêché de rendre un service à son
épouse et à sa belle-famille. Quant à

Narayan, il remercia chaleureusement sa

tante paternelle de lui avoir évité une
mésalliance: sans son aide, son fils aurait
épousé une jeune femme affligée d'une
réputation douteuse. Sita, pour sa part,
était parvenue à protéger l'honneur de

son neveu (BS)13, de son frère et des autres
membres de sa lignée paternelle. Sa loyauté

à leur égard l'avait emporté sur son
désir de ménager son fils et sa belle-fille et
de préserver l'harmonie intra-familiale.
Pour défendre la réputation de son neveu,
elle avait en effet contrarié - sans hésiter -
les projets de son propre fils et empêché la
famille de sa belle-fille de redorer son
blason.

Les femmes mariées sont des intermédiaires

privilégiées non seulement parce
qu'elles défendent l'intérêt de leurs lignées
conjugale et paternelle, mais aussi parce
qu'elles garantissent, par leur propre
exemple, les qualités morales des frères,
sœurs, cousins et cousines qu'elles
recommandent. Les Maheshwari estiment en
effet que les enfants héritent les traits

physiques de leurs parents et de leurs
grands-parents et qu'ils adhèrent également

à leur système de valeurs et
d'attitudes. Ce point de vue est notamment
exprimé dans un proverbe qui affirme
qu'«une fille a les qualités de sa mère,
tout comme une galette a la saveur de la

pâte avec laquelle elle a été confectionnée».

Conformément à ce principe, des

germains (et des cousins) sont censés
posséder des dispositions et des attitudes
semblables puisqu'ils partagent les mêmes

parents (ou grands-parents) et qu'ils ont
été socialisés de la même manière14.

Pour vérifier si un candidat est un bon

parti, les Maheshwari se renseignent
volontiers sur le caractère et sur la réputation

de ses germains et de ses cousins
parallèles patrilatéraux: les parents d'un
jeune homme recueillent ainsi des
informations sur les sœurs aînées d'une bru
potentielle et cherchent à savoir si elles
sont appréciées par leurs belles-familles et

par leurs maris. Quant aux parents des

jeunes filles, ils s'informent sur les frères
aînés d'un gendre éventuel et accordent
une importance capitale au traitement
qu'ils réservent à leurs épouses.

La femme mariée est consciente de ce

que son attitude détermine la réputation
des membres de sa lignée paternelle et
agit sciemment au sein de sa belle-famille
comme agent publicitaire pour ses
proches parents. En se comportant comme
une épouse et comme une belle-fille
dévouée, elle prouve qu'elle est une fille
de bonne famille (acchâ khândân kl larkî),

propage le nom de sa famille (parivâr kâ

nam hojâtâ), lui confère une haute réputation

(parivâr ka nâm uncchâ hojâtâ) et

12 F: père, Z: sœur.

14 Une partie des jeunes
maheshwari sont socialisés

dans des familles jointes

multi-générationnelles
qui comprennent leurs
grands-parents paternels,
leurs parents, leurs oncles
et tantes paternels, leurs
cousins et cousines parallèles

patrilatéraux et leurs
germains.

13 B: frère, S: fils.

20



montre qu'elle a été socialisée de façon
adéquate. Par l'excellence de son samskâr

(système de valeurs et d'attitudes)15, elle
véhicule parmi ses alliés une image favorable

de ses frères, sœurs, cousins et
cousines et favorise ainsi la conclusion de
leurs mariages.

Une de mes connaissances mahesh-
wari, originaire de Delhi et mariée à

Jaipur, estimait que sa bonne réputation
avait largement favorisé le mariage de

son frère: «Au moment d'arranger le
mariage de mon frère, j'habitais depuis
neuf ans à Jaipur, c'est-à-dire depuis un
certain temps. Je suis de nature liante.
J'avais demandé à mes connaissances de
m'informer s'ils connaissaient une fille
pour mon frère. La famille de la tante
maternelle (MZ)16 de mon mari a été intéressée.

Lorsqu'ils m'ont posé des questions
au sujet de mon frère, je leur ai dit qu'ils
avaient vu comment j'étais et je les ai
incités à le rencontrer. Ils se sont rendus à

Delhi, ont vu ma famille, la "nature" de

mon frère et de ses affaires. Tout cela leur
a plu et ils ont conclu l'alliance.»

Un cas extrême - le mariage d'une
jeune fille maheshwari de Bombay avec
un musulman - montre que les femmes
s'efforcent à tout prix de préserver la
réputation de leurs proches parentes afin
de faciliter la conclusion de leurs mariages.

Savita, une jeune fille maheshwari
de Bombay, avait épousé à l'insu de sa
famille un camarade d'étude musulman17.
Dans un contexte qui prône des mariages
endogames, isogames, voire hypergames,
un individu épouse en principe un
conjoint qui est issu de la même caste et du
même milieu socioculturel que lui. Si le
critère de la caste joue encore aujourd'hui
un rôle prépondérant, la zone d'endoga-
mie a été élargie et inclut parfois des castes

dotées d'une culture et d'un statut
similaires. Depuis quelques années, les

mariages avec les Agarwal et les Oswal,
deux castes marchandes, sont ainsi tolérés

par les familles maheshwari et sont même
encouragés dans le cadre de certaines
foires de rencontre organisées par le
mouvement associatif maheshwari. Les
mariages intercastes continuent toutefois
d'être fortement stigmatisés quand les

conjoints appartiennent à des castes dont
les pratiques alimentaires et religieuses
sont très éloignées Tune de l'autre.

En épousant un musulman, Savita
s'était mariée avec un homme qui appartenait

à une communauté extrêmement
différente du point de vue culturel. L'écart
était en outre renforcé par les tensions
politiques existant entre les communautés
hindoue et musulmane. A divers titres, le

mariage de Savita portait gravement
atteinte aux perspectives matrimoniales
de ses deux sœurs. Comme le statut social
des belles-familles des frères et sœurs
d'une jeune fille à marier est un important
critère de sélection, ce mariage diminuait
fortement la valeur de ses sœurs sur le
marché matrimonial. De nombreux
Maheshwari refuseraient de prendre comme
épouse et comme bru une jeune fille issue
d'une famille qui avait conclu une telle
mésalliance.

En se mariant en cachette, sans demander

et sans attendre l'accord de sa famille,
Savita avait en outre enfreint la procédure

habituelle de sélection: elle n'avait
pas respecté l'autorité de ses parents et
la répartition des compétences entre les

générations. Son acte dénotait une
attitude rebelle qui jetait une ombre sur la

réputation de ses sœurs. Les familles des

jeunes gens se montreraient en effet peu
enclines à choisir des jeunes filles susceptibles

de présenter des défauts similaires à

leur sœur cadette.
Tout en choisissant un mari librement,

Savita s'était arrangée pour que ses
proches parents ne fassent pas les frais de
son acte. Pendant plusieurs années, elle
avait dissimulé sa relation amoureuse à sa

famille et avait mené une double vie: bien

que mariée, elle avait continué de vivre
sous le toit de ses parents et retrouvait
son mari en cachette en prétendant suivre
des cours à l'Université18. Pour informer
ses parents de son choix matrimonial, elle
avait attendu que la première de ses deux
sœurs aînées soit mariée et que la seconde
soit fiancée. Une fois mis au courant, ses

parents et ses sœurs gardèrent soigneusement

le secret jusqu'à ce que le mariage
de la deuxième fille soit célébré.

15 Pour une analyse de ce

concept, cf. Kapani 1992.

16 M: mère, Z: sœur.

17 L'histoire m'a été narrée

par le père de Savita.

18 Son stratagème avait
largement bénéficié des
conditions d'anonymat
propres à la mégapole de

Bombay; dans une ville
de grandeur moyenne,
leur relation serait parvenue

tôt ou tard aux oreilles

de ses parents et des
autres membres de la
caste.

IL



Tout en concluant une alliance considérée

comme scandaleuse, Savita avait
permis à ses parents de marier ses deux
sœurs sans être confrontés à l'opprobre
collectif que son mariage intercaste
n'aurait pas manqué de provoquer, une
fois divulgué. Les efforts qu'elle avait
déployés pour sauvegarder l'avenir
matrimonial de ses sœurs et l'honneur de sa

famille avaient également préservé l'affection

témoignée par ses proches, qui
acceptèrent plus facilement son mariage
du moment qu'il ne les avait pas lésés.

Lorsque les femmes mariées arrangent
des alliances, elles ne font pas seulement

preuve de leur loyauté à l'égard de leurs
lignées paternelle et conjugale, mais
poursuivent également des intérêts personnels:

elles acquièrent du mérite religieux
en aidant des parents à se décharger de
leur devoir de marier leur fille19 et
cherchent par ailleurs à renforcer leurs liens
avec certains membres de leur réseau de

parenté. L'exemple suivant permet d'illustrer

la volonté des femmes d'arranger des

mariages entre leurs frères, sœurs, cousins,
cousines, nièces ou neveux et les membres
de leur lignée conjugale.

Padma, une de mes interlocutrices
rajput, était mariée à Udaipur, une ville
située à quelques heures de voyage du
village de ses parents. Lorsqu'elle avait
accouché de son premier fils, elle avait
fait venir à Udaipur une de ses sœurs
cadettes encore célibataire pour qu'elle l'aide
pendant plusieurs mois à s'occuper du
nouveau-né. Pour continuer à la côtoyer
fréquemment, elle était bien décidée à

tout mettre en œuvre pour arranger son
mariage à Udaipur. Ce même désir de

renforcer, par le mariage, les liens avec
de proches parentes de la famille paternelle

est également attesté dans le film
Ham âpke hai kaun (à propos duquel je
reviendrai plus bas), au cours duquel une
femme favorise les fiançailles entre son
jeune beau-frère (HyB)20 et sa sœur (Z).

Une médiatrice entre
les lignées, entre les

générations et entre
les sexes

D'une façon générale, les Maheshwari
estiment que les intermédiaires les plus
fiables sont ceux dont les intérêts coïncident

avec les leurs. A ce titre, les parents
d'un jeune homme à marier accordent un
crédit tout particulier aux candidates
recommandées par sa belle-sœur (eBW).
Celle-ci a en effet tout intérêt à choisir

pour son devar (HyB) une épouse dotée
d'un caractère agréable puisqu'elle devra
vivre avec elle sous le même toit ou, tout
au moins, la fréquenter régulièrement. Le
rôle de marieuse de la bhâbhî, l'épouse
d'un frère aîné, est si institutionnalisé qu'il
est d'usage pour un jeune homme de
demander en plaisantant à sa belle-sœur
quand elle lui trouvera une épouse.

Depuis que les candidats au mariage
participent étroitement à la sélection de
leurs conjoints, la belle-sœur (eBW) s'est

vue investie d'un rôle supplémentaire:
elle ne se limite plus à faire le lien entre les

membres de sa lignée paternelle et ceux
de sa lignée conjugale, mais sert, au sein
de sa famille conjugale, de médiatrice
entre les générations, c'est-à-dire entre ses

jeunes beaux-frères et leurs parents.
La nature des liens qui existent entre

une femme mariée et les frères cadets de

son mari la prédispose à assumer à leur
égard le rôle de confidente. Alors qu'une
femme mariée maintient un rapport très
distant avec les frères aînés de son mari et

se couvre la tête devant eux, elle entretient

une relation très libre avec ses beaux-
frères plus jeunes. Cette proximité sociale
est non seulement autorisée mais encouragée:

les mères incitent en effet leurs filles
mariées à soigner leurs relations avec leur
devar, à le choyer comme leur petit frère
en lui offrant de petits cadeaux, en le

distrayant et en le mettant à Taise. Les

photos de famille reflètent également la
valorisation des liens de familiarité entre
une femme et le frère cadet de son mari:

19 Le don de la vierge
(kanyâ dân) est le don le

plus méritoire qu'un
homme puisse effectuer.
Les personnes qui facilitent

d'une manière ou
d'une autre l'accomplissement

de cet acte
accroissent leur mérite
religieux.

2(1 HyB: frère cadet du
mari (H: mari; yB: frère
cadet).

11



r
on constate en effet souvent que les jeunes
mariées adoptent une attitude complice
avec leur devar.

Dans les castes qui autorisent le remariage

des veuves, une femme peut être
amenée, suite au décès de son mari, à

épouser d'une façon préférentielle son
beau-frère cadet, s'il est encore célibataire.

Depuis que les membres des castes hautes

prônent le remariage des veuves, ils
pratiquent occasionnellement le lévirat. De tels

arrangements matrimoniaux sont toutefois

rares: au cours de mon enquête, je
n'en ai rencontré qu'un seul cas dans une
famille de bijoutiers maheshwari. Après
être devenue veuve peu de temps après
son mariage, une jeune femme avait
épousé le frère cadet de son mari.

Les relations privilégiées qui peuvent
s'établir entre un jeune homme et l'épouse

de son frère aîné se reflètent également
dans l'univers romanesque. Dans son
ouvrage intitulé La couleur du péché (2000),

Gupta évoque ainsi les sentiments
passionnés qu'un jeune homme indien éprouve

pour sa belle-sœur (eBW), une femme
belle et talentueuse.

La proximité sociale qui peut exister
entre une femme et le frère cadet de son
mari fait de la belle-sœur une interlocutrice

privilégiée pour les jeunes gens à

marier. Ceux-ci peuvent en effet lui expliquer

librement les qualités qu'ils attendent

de leur épouse et lui exprimer les
sentiments qu'ils éprouvent pour les
candidates qu'on leur propose en mariage.
Par respect pour l'étiquette qui régit les
relations intra-familiales, un jeune homme
ne communique généralement pas
directement ses aspirations ou ses objections à

son père ou à ses frères aînés, qui sont
ses supérieurs hiérarchiques; il ne peut
pas non plus consulter ses frères cadets,

qui occupent un statut subalterne. Comme
épouse d'un frère aîné, la belle-sœur est en
revanche bien placée pour transmettre,
par le biais de son mari ou de sa belle-
mère, les souhaits de son jeune beau-frère
aux aînés de sa belle-famille. En raison
de sa qualité de médiatrice entre les
générations et de son expérience dans le
domaine matrimonial, la belle-sœur (eBW)

accompagne le groupe de proches parents

qui rencontre et examine une épouse
potentielle. Elle fait également parfois
partie de la petite délégation qui est
envoyée aux foires de rencontres organisées
dans des villes situées à une certaine
distance et qui comprend en principe le
candidat au mariage et ses deux parents.
Comme les frais d'inscription couvrent
uniquement le logis et le couvert de trois
personnes, elle remplace alors la mère du
jeune homme à marier, qui reste à la
maison.

Un célèbre film des années quatre-
vingt, Ham âpke hai kaun, décrit avec force
détail la contribution de la bhâbhî (eBW) à

la sélection d'une épouse pour son beau-
frère cadet. Le scénario reflète la disposition

des belles-sœurs à jouer le rôle de
médiatrices entre deux lignées et à engager

officieusement le nom de leurs
familles paternelle et conjugale; il dépeint
aussi les relations de solidarité qui existent
idéalement entre une belle-sœur et ses

jeunes beaux-frères et exprime la difficulté

que les candidats au mariage éprouvent

parfois à transmettre directement à

leurs parents leur désir d'épouser un
jeune homme ou une jeune fille qui leur
plaît.

Au début du film, un beau-père
souhaite une bonne route à sa bru, Anita, qui
se rend en visite dans sa famille paternelle.

Il lui confie à cette occasion le soin de

trouver une épouse pour son fils cadet,
prénommé Anil, qui l'accompagne dans
ce voyage. Ayant entendu la conversation,

Anil avoue un peu plus tard à sa
belle-sœur qu'il est amoureux de Tina, la

sœur cadette d'Anita, qu'il a rencontrée
lors du mariage de son frère aîné.

Une fois arrivée à son domicile paternel,

Anita célèbre d'une façon officieuse
les fiançailles entre son jeune beau-frère et
sa sœur cadette: elle se dépouille de son
collier et le remet à Anil pour qu'il l'offre
à Tina en signe de son amour et de son
engagement. Alors qu'Anita s'apprête à

téléphoner à son mari pour lui annoncer la
bonne nouvelle, elle chute dans l'escalier
et se tue sans avoir pu informer son mari
des fiançailles. Cet incident dramatique
semble mettre fin aux perspectives
matrimoniales des amoureux, dont les
fiançailles restent méconnues de tous.

23



Après de nombreuses péripéties et
grâce à l'intervention miraculeuse du dieu
Krishna, les fiançailles officieuses de Tina
et d'Anil finissent toutefois par être reconnues

et leur mariage est célébré en grande
pompe.

La belle-sœur (eBW) est non seulement

un intermédiaire entre les générations,
mais elle joue aussi un rôle de médiateur
entre les sexes et prépare de diverses
manières son jeune beau-frère à la vie
conjugale. Pendant la période des
fiançailles, elle l'accompagne pour acheter les

cadeaux qu'il offrira à sa fiancée et l'informe

sur les goûts féminins. Lors de la
célébration du mariage, la plus jeune des
belles-sœurs du marié favorise
traditionnellement les relations amoureuses entre
les jeunes mariés21. Pendant les jours qui
précèdent le mariage, elle purifie, embellit

et fortifie - avec d'autres proches
parentes - le marié par des massages22 et
des onctions d'huile. Le jour du mariage,
elle aide la mariée à changer de tenue
avant la nuit de noces et lui dispense, si
nécessaire, conseils ou encouragements.
C'est également elle qui supervise la
décoration de la chambre nuptiale, réalisée

par un fleuriste. Si les familles de la classe

moyenne se contentaient, il y a une vingtaine

d'années, de répandre quelques
poignées de pétales sur le couvre-lit, elles

dépensent aujourd'hui plusieurs milliers
de roupies pour l'ornementation du lit
nuptial. Composée de tagettes, de
chrysanthèmes, de roses ou de délicates fleurs
de jasmin, cette décoration florale
transforme le lit nuptial en un pavillon fleuri.
Puisant ses sources dans un imaginaire
ancien, elle doit évoquer les kiosques sous
lesquels s'abritent les amants magnifiés
dans les miniatures classiques. Un dense
treillis fleuri isole les mariés du reste du
monde, créant pour eux une alcôve
lumineuse, colorée, parfumée et intime,
propice à l'expression des sentiments
amoureux.

Juste avant que les mariés n'occupent
les lieux, les amis intimes du marié, ses
cousins déjà mariés et la plus jeune des
belles-sœurs du marié apportent une
touche personnelle à la décoration. Ils
s'efforcent de conférer une ambiance ro¬

mantique à l'aide de lampes tamisées, de

parfums, de musique et d'objets décoratifs.

Lors d'un mariage d'une famille de la
classe moyenne auquel j'ai assisté, la belle-

sœur plaça ainsi sur le lit une couverture
de velours rouge et dessina avec des

pétales de roses un grand cœur traversé
d'une flèche; elle disposa ensuite sur le

lit deux coussins sur lesquels avaient été
brodées les lettres «good night». Utilisant
le reste des pétales de fleurs, elle écrivit le

nom des mariés sur le sol. Elle fit également

disposer sur une table basse des
friandises, des boissons rafraîchissantes
et du pân, ces chiques de bétel parfumées
qui rendent les lèvres colorées et sucrées.

Une fois la chambre prête, les mariés
furent invités à franchir le seuil et durent
se prêter à une séance de photos, orchestrée

par la belle-sœur. Mettant à profit la
relation de plaisanterie qu'elle entretenait
avec son beau-frère, elle encouragea les
mariés à s'asseoir l'un à côté de l'autre
sur le lit et à s'enlacer, adoptant ainsi une
pose appropriée à la circonstance23. La
dernière photo prise, la belle-sœur et les

compagnons du marié s'éclipsèrent.
Depuis que les jeunes à marier

participent au choix de leur conjoint, ils
n'attendent pas le jour du mariage pour
faire la connaissance de leur futur époux
ou épouse: ils se rencontrent lors de la
sélection des conjoints et se fréquentent au
cours des fiançailles. Pendant les quelques
semaines ou quelques mois qui précèdent
les noces, les fiancés se voient, au su et
parfois à l'insu de leurs familles respectives,

se téléphonent et se courtisent
intensément.

Lorsque les fiancés habitent la même
ville et ont ainsi l'occasion de se rencontrer
fréquemment, les donneurs de femmes
tâchent de célébrer le mariage au plus
vite. Les fiançailles sont en effet une
période délicate pour les jeunes filles, qui
font l'objet de pressions sociales
contradictoires. Pour préserver leur honneur et
celui de leur famille, les fiancées sont
tenues de conserver leur virginité jusqu'au
mariage. Dans le même temps, elles sont
désireuses de développer des relations
amoureuses avec leur futur conjoint et
sont soucieuses de lui plaire. Elles savent

21 En échange de ses
services, une belle-sœur
reçoit, conformément à

l'usage, une récompense
de la part de son jeune
beau-frère.

22 Dans une partie des
familles maheshwari, le

massage s'est beaucoup
réduit. Au lieu d'être
administré pendant
plusieurs jours sur tout le

corps, il est appliqué
uniquement à une reprise
sur une région souvent
limitée au visage, aux
mains, aux bras et aux
pieds.

23 La prise d'une quinzaine
de photos, qui peut

paraître comme une lubie
ou comme un acte
d'autorité de la belle-sœur,
peut être considérée
comme un doublet profane

de la cérémonie
religieuse. En incitant les
jeunes époux à se rapprocher

physiquement l'un
de l'autre et à s'enlacer,
elle poursuit l'action du
brahmane qui attache
ensemble leurs mains,
leurs têtes et leurs
vêtements de façon à les unir.



par ailleurs que la rupture des fiançailles
porterait gravement atteinte à leur réputation

et les empêcherait de trouver un bon
parti. Les preneurs de femmes soupçonnent

en effet les jeunes filles qui ont été

rejetées par leur fiancé d'être affectées
d'un important défaut de caractère et de

ne plus être vierges.
Par son intervention lors de la célébration

du mariage, la belle-sœur ne favorise
donc plus de nos jours la prise de contact
entre deux personnes étrangères l'une à

l'autre. En incitant les mariés le jour des

noces à extérioriser publiquement leurs
sentiments et en créant pour eux un cadre

romantique, elle les institue plutôt comme
mari et femme et comme amants
légitimes. Si certains dispositifs utilisés à cet
effet sont modernes, la prestation de la
belle-sœur s'inscrit néanmoins dans la
tradition: en agissant comme une médiatrice

entre les sexes et en favorisant leur
rapprochement, elle accomplit un devoir
qui lui est assigné par sa position dans
sa famille conjugale et s'acquitte d'une
action qui est, conformément à l'usage,
rétribuée par le marié. A la différence du
brahmane, qui intervient devant une large
audience, la belle-sœur agit dans un cadre

restreint, en la seule présence des «pairs»
des mariés. Sa contribution n'en est pas
moins essentielle à la célébration du
mariage, car elle rappelle publiquement que
l'expérience amoureuse est l'un des buts
privilégiés et légitimes de la vie conjugale.

L'analyse de la contribution des femmes

mariées à la sélection des conjoints
souligne certaines vérités parfois méconnues.

Elle rappelle que l'amour entre les

conjoints est un des principaux objectifs
du mariage arrangé indien et indique en
outre que les stratégies matrimoniales
sont une entreprise collective à laquelle
sont notamment associés des intermédiaires

choisis avec un soin extrême. On
peut aussi constater que le mariage ne
coupe pas une femme des membres de

sa famille paternelle, mais établit entre
elle et eux un ensemble de droits et de
devoirs: une fois mariée, une femme est
en effet obligée de mettre en pratique sa

loyauté à l'égard des membres de sa

lignée paternelle, au risque de créer par¬

fois des tensions au sein de sa famille
conjugale.

L'examen des stratégies matrimoniales
des Maheshwari éclaire en outre la marge
de manœuvre dont jouissent les femmes
dans un système patrilinéaire et patrilocal.
S'il est vrai que, du point de vue généalogique,

les femmes sont intégrées dans la
lignée de leur mari, il n'en demeure pas
moins que leur «passage» d'une lignée à

l'autre est largement orchestré par les
femmes elles-mêmes, qui défendent non
seulement l'intérêt de leurs lignées conjugales

et paternelles, mais également leur
intérêt personnel. En montrant par ailleurs

que les belles-sœurs ne se contentent plus
aujourd'hui d'être des médiatrices entre
les lignées et entre les sexes, mais aussi
entre les générations, le présent article
prouve l'aptitude des Maheshwari à

exploiter, à de nouvelles fins, les potentialités
que leur offre la parenté «à plaisanterie».
En instituant la belle-sœur des candidats
au mariage comme une médiatrice
privilégiée entre les générations, les aînés

permettent à leurs cadets de leur communiquer

indirectement leurs aspirations et
leurs éventuelles objections dans le domaine

matrimonial. Ce faisant, ils parviennent

à déléguer officieusement le choix
du conjoint au niveau inférieur de la structure

hiérarchique de la famille, tout en
maintenant officiellement un droit de
décision exclusif en la matière.



Bibliographie
Biardeau Madeleine
1995. L'hindouisme. Paris: Flammarion.
Bourdieu Pierre
1980. Le sens pratique. Paris: Minuit.
Gupta Sunetra
2000. La couleur du péché. Paris: Laffont.
Kapani Laxmi
1992. La notion de samskâra. Paris: Boccard.
Dumont Louis
1997. Groupes de filiation et alliance de mariage.

Paris: Gallimard.
Pache Huber Véronique
1998a. «Marriage Fairs Among Maheshwari: A

New Matrimonial Strategy». Economic
and Political Weekly (Bombay) 25: 970-
975.

1998b. «Le rôle du barbier dans la sélection
des conjoints chez les Maheshwari», in:
Sandra Sunier et al. (éd.), Les faiseurs
d'amour: le tiers dans nos relations, p. 119-
134. Payot: Lausanne (Cahiers du Musée
de la communication).

(à paraître) Noces et négoce: l'édification d'une
caste de commerçants hindous au vingtième

siècle.

Uberoi Patricia (ed.)
1993. Family, Kinship and Marriage in India.

Delhi: Oxford University Press.

Vatuk Sylvia
1969. «A Structural Analysis of the Hindi Kin¬

ship Terminology». Contributions to
Indian Sociology (n.s.) 3: 94-115.

Abstract

Dear Sister-in-Law, please find

me a wife... Women's role in

marriage strategies within a

North Indian caste

Among the Maheshwari, a trading
caste of Rajasthan (India), married women
are considered by the members of their
conjugal and paternal lineages to be

particularly useful go-betweens in
marriage arrangements. This article focuses

on the figure of the sister-in-law (eBW)
and reveals that she acts as a mediator
between lineages, between the sexes and
also, more recently, between generations.
The analysis of her various roles throws
light on recent transformations in the
selection of spouses, and underlines the

importance of love in arranged marriages.

Auteure

Véronique Pache Huber est maître-
assistante à l'Institut d'ethnologie de
l'Université de Fribourg. Ses recherches
actuelles portent sur les commerçants
indiens, la classe moyenne indienne, le
mouvement associatif de caste et le
mariage.

2 6




	Chère belle-sœur, procure-moi donc une épouse ... : le rôle des femmes dans les stratégies matrimoniales de commerçants nord-indiens

