Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft
Band: 6 (2001)

Vorwort: Mariages et nouvelles alliances : avant-propos = Neue Formen in Ehe
und Partnerschaft : Vorwort

Autor: Ossipow, Laurence

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mariages et

nouvelles alliances

Avant-propos

Laurence Ossipow

Depuis la parution en 1949 du livre
de Claude Lévi-Strauss Les structures élé-
mentaires de la parenté!, la question de la
famille et de la parenté a suscité un intérét
intense. Comme en contexte exotique, le
groupe de parenté constituait (et constitue
encore dans certains cas) le noyau dur de
l'organisation sociale, les ethnologues ont
centré leurs recherches sur la parenté (voir
entre autres Héritier 1981 et Needham
1971) tandis que les sociologues, les histo-
riens et les ethnosociologues, travaillant
dans les sociétés occidentales, se sont
penchés sur la famille en tant qu'institu-
tion créatrice, parmi d’autres institutions,
de liens sociaux2.

Dans le champ sociologique, l'intérét
pour la thématique de la famille n'a pas
faibli. On peut notamment penser aux
nombreux travaux menés dans le sillage
de Kellerhals (par exemple Kellerhals et al.
1982) et de Singly (1993). Dans le champ
ethnologique francophone en revanche,
des spécialistes de la question, comme
Barri (2000) et Jamard (2000), observent
- pour les années septante et quatre-

TSANTSA 6.2001

vingt — un net affaiblissement des recher-
ches menées sur le théeme de la parenté
dans une perspective structuraliste. Ils
notent toutefois une reprise de l'intérét
pour la problématique depuis les années
nonante3. De nouvelles publications re-
lient aussi la problématique de la parenté
et de la famille a celle des réseaux qui
permettent d’articuler, a la suite des re-
cherches déja anciennes de Bott (1971),
les structures conjugales et familiales aux
stratégies des acteurs (Schweizer et White
1998).

Par ailleurs, dans la parenté occiden-
tale, les nouvelles technologies de la
procréation font sortir 1'étude de la repro-
duction du cadre privé et domestique qui
était le sien pour l'ouvrir a une réflexion
interdisciplinaire touchant a I'économique,
au juridique, au biologique, a la science
médicale et a I'éthique*.

Enfin, le divorce et les recompositions
familiales qui en découlent (Johnson 2000;
Simpson 1998), les nouvelles conceptions
de la conjugalité (Singly 1996 et 2000),
I’adoption (Fine 1998 et 2000), les place-

1 Les références bibliogra-
phiques se trouvent a la
fin de la version alleman-
de de cet avant-propos,
pages 14-15. (ndlr.)

3 Voir notamment Bonte
1994; Godelier et al. 1998;
Goody 1990 et Héritier
1994.

2 Voir notamment Augus-
tins 1989; Burgiere et al.
1988; Goody 1983; Schnei-
der 1980; Strathern 1989;
Zonabend 1981.

4 Héritier-Augé 1985;
Franklin et Ragone 1998;
Strathern 1992 et Collard
(2000) pour une revue de
la question en contexte
britannique et nord-amé-
ricain.



ments familiaux (Cadoret 1995), la paren-
té des homosexuels (Cadoret 2000a, 2000b;
Fassin et lacub 1999; Weston 1991), la
grand-parentalité (Segalen 2000) devien-
nent les themes centraux de différentes
recherches. L'analyse des changements
survenus dans les liens matrimoniaux et
familiaux font aussi 1’'objet de dossiers
parus durant la seule année 2000 dans
cinq revues francophones (Anthropologies
et sociétés, L'Homme, Sciences humaines,
Sociétés contemporaines, Terrain).

Lien social et
nouvelles alliances

Les choix conjugaux et familiaux sont
conditionnés par les normes et les codes
établis dans chaque société ou groupe de
parenté. Toutefois, comme 1’a souligné
Bourdieu en 1980 déja, les familles et les
individus inventent des stratégies par
rapport a ces normes et tentent de jouer
au mieux les cartes dont ils disposent en
fonction de leur statut, de leur sexe et de
leur position dans I’espace social.

Peut-on dire pour autant que les choix
individuels et les affinités électives pren-
nent le pas sur le partage de certaines va-
leurs collectives ou sur un cadre commun
d’action? L'individualisme exalté ou dé-
noncé par d’aucuns signifierait-il la perte
irrémédiable de tous liens sociaux? La
famille nucléaire et la famille d’orienta-
tion ne constitueraient-elles plus, dans
nos sociétés occidentales du moins, un
point de référence stable? L'enfant, méme
s’il n’est plus tenu de contribuer directe-
ment a la reproduction des pratiques et
des références de ses parents, deviendrait-
il une entité presque indépendante, libre
d’inventer totalement ses propres reperes?

Ce sont les aménagements entre inté-
réts collectifs et intéréts individuels, les
tensions entre reproduction sociale et in-
dividualisation des choix que Tsantsa
souhaite explorer. Avec les auteur-e-s
réuni-e-s, nous nous proposons d’abord
d’examiner les continuités et les change-
ments qui s’operent dans le choix du

TSANTSA 6.2001

conjoint en contexte non occidental ou
dans le cadre de mouvements religieux
spécifiques. Nous cherchons ensuite a voir
ce que les mariages dits binationaux ou
mixtes peuvent nous apprendre sur la
complexité des liens tissés entre les
conjoints, leurs familles et leurs sociétés ou
leurs groupes d’appartenance respectives.
Nous nous intéressons enfin aux repré-
sentations du couple en crise et aux nou-
velles formes de conjugalité et de parenté
qu’impliquent les unions homosexuelles.

A la recherche du
conjoint

Dans son article sur les stratégies
matrimoniales de commerg¢ants nord-
indiens, Véronique Pache rappelle que le
mariage des Maheshwari poursuit des
objectifs qui perdurent tout en se trans-
formant (continuité des lignées, perpé-
tuation de I'ordre du monde, protection
de I'immortalité des ancétres, accroisse-
ment du prestige des familles, bonheur
des conjoints). La future conjointe, actuel-
lement mariée a 1’dge adulte, n’est plus
socialisée dans la famille de son époux.
Les critéres de sélection des partenaires
doivent des lors accorder plus de poids
aux affinités existant entre les conjoints
potentiels. Des affinités que la belle-sceur,
principale médiatrice entre les familles,
se met en devoir d’étudier. Ses démarches
exploratoires transforment en quelque
sorte le mariage arrangé en un mariage de
présentation qui n’est peut-étre pas tres
différent — toutes proportions gardées — de
certains mariages existant dans la haute
bourgeoisie européenne ot colleges hup-
pés, bals et rallyes prédisposent a la ren-
contre du «bon» conjoint. Les mariages
maheshwari n’occultent pas toute indivi-
dualité des choix mais continuent de
donner préséance aux liens communau-
taires. Lorsqu’une jeune Maheswari de
Bombay épouse en cachette un musul-
man — un mariage intercaste stigmatisé —
elle s’efforce, en menant une double vie,
de cacher son union. Pour protéger sa



famille de son acte, elle attend pour
révéler son choix que ses sceurs soient
fiancées ou mariées dans les normes.

Jean-Francois Mayer s’attache a obser-
ver les tensions ou les arrangements entre
choix individuels et collectifs dans un
environnement bien moins «exotique»
mais non moins différent de la plupart
des pratiques conjugales occidentales ac-
tuelles. Les Swedenborgiens exaltent le
couple monogame apparaissant dans le
monde céleste comme un seul ange — une
représentation qui fait écho aux pihis
d’Apollinaire dont il est aussi question
dans ce numéro (voir Salem et Ferguson-
Aebi). Toute autre est la conception du
mariage plural chez les Mormons. La
polygynie — trés répandue dans les socié-
tés musulmanes, en Afrique noire et en
Océanie — est généralement décrite comme
renforgant le prestige des époux dans les
familles polygames et la capacité de repro-
duction du groupe de parenté. Contraire-
ment a certains mouvements féministes
qui critiquent ces pratiques jugées dégra-
dantes pour les épouses, Mayer observe
que certaines Mormones semblent plutot
tirer de la polygynie un profit a la fois
émotionnel (I'affection développée entre
les coépouses supplée a I’attitude distan-
te de I'époux) et pratique (la présence
d’une coépouse permet a certaines fem-
mes de travailler a I'extérieur de leur foyer
sans voir leurs enfants ou leur ménage
négligés). En Utah, a I'extérieur de 1’Egli-
se de Jésus-Christ des saints des derniers
jours qui a officiellement renoncé au ma-
riage plural en 1890, la polygynie est ex-
trémement mal percue, voire poursuivie
pénalement, du moins lorsque les époux
ne sont pas des adultes consentants mais
des mineurs ou des personnes apparen-
tées (demi-freres et demi-sceurs, oncle et
niece) (voir Cart 2001). La polygynie est
aussi stigmatisée parce qu’elle favorise la
constitution de familles nombreuses qui,
devant les difficultés économiques, abu-
sent des services sociaux.

Si dans les deux premiers articles, les
choix individuels se plient aux normes
collectives de groupes spécifiques, 1'émer-
gence en Chine d'un idéal individualiste
laisse place a des comportements nou-

TSANTSA 6.2001

veaux qui modifient — du moins dans cer-
tains milieux — les rencontres entre
conjoints ou partenaires sexuels. Virginia
Cornue, enquétant dans un club pour
célibataires — une catégorie de personnes
considérées comme anormales en Chine —
s’emploie a savoir comment ses interlo-
cutrices et ses interlocuteurs apprennent a
composer avec de nouvelles représenta-
tions et pratiques de la masculinité et de la
féminité. Ces rencontres créent des es-
paces inattendus pour des choix indivi-
duels dont I'importance va grandissant
et se centrent notamment sur 1’apprentis-
sage du plaisir dans les relations sexuelles
hors mariage. Un apprentissage, encore
marqué de pudibonderie, que certaines
femmes esperent pouvoir expérimenter
également au sein de leur couple ou dans
un prochain mariage. Les difficultés liées
a ces nouvelles expériences (divorces, pro-
blemes de logement, perte d’emploi) et
aux transformations sociales d"une socié-
té en prise avec une économie de marché,
semblent organiser — selon des structures
encore bien incertaines — les relations éro-
tiques et amoureuses en Chine.

La politique des
mariages mixtes

Les deux contributions suivantes mon-
trent comment se combinent les projets
matrimoniaux personnels et les loyautés
familiales ou politiques au sein et a 'exté-
rieur des couples mixtes. Pour Barbara
Waldis, les mariages binationaux - pour-
tant en constante augmentation en
Suisse — représentent encore une trans-
gression de normes géographiques,
religieuses et socio-culturelles. D'un c6té
comme de l’autre, les familles des
conjoints peinent a admettre les unions
inhabituelles contractées par certains de
leurs enfants. Des processus de répara-
tion sont alors attendus de la part des
époux qui se doivent de marquer leur
loyauté aux deux familles par des visites
dans le pays du conjoint d’origine étran-

7



gere, par un choix «équilibré» des pré-
noms et des langues parlées dans la fa-
mille, par de doubles appartenances
religieuses ou une absence de référence
a celles-ci. Certains mariages binationaux
sont aussi pergus comme une transgres-
sion par les autorités politiques de la
société dans laquelle le couple réside. Ils
sont soupconnés d’étre des mariages
«blancs» ou des mariages de complai-
sance. Ils sont considérés comme un
habile détournement des lois sur I'immi-
gration, un abus fomenté de concert par
les deux conjoints, ou a 'insu du parte-
naire national alors désigné comme une
victime. Méme si certains conjoints sont
tentés d’affirmer leur complaisance (au
sens de se complaire 'un a 'autre, d’étre
complices) et leur volonté de dénoncer
par leur union une politique migratoire
helvétique qu'’ils jugent trop restrictive,
la plupart répondent aux accusations ou a
la désapprobation dont ils font 1’objet par
le développement de lyriques énoncés sur
la force de leur amour.

Dans le contexte ex-yougoslave que
décrit la contribution d’Isabelle Girod, le
mariage mixte ne semblait pas constituer
une transgression avant la derniere guerre
(1991-1995). En effet, la constitution you-
goslave affirmait l'union citoyenne de ses
habitants tout en reconnaissant la pluralité
nationale des communautés fondatrices.
Aussi, les couples binationaux avaient-ils
le choix de donner a leurs enfants la natio-
nalité d’un des parents ou la nationalité
yougoslave. Depuis 1991 toutefois, la
question de la nationalité est devenue cen-
trale. Les couples mixtes ne purent plus se
choisir, comme a 1’époque de Tito, une
identité relativement neutre en optant
pour la nationalité yougoslave ni recourir
a une citoyenneté commune. Ils durent
s’exiler, divorcer ou se livrer a de diffi-
ciles exercices d’auto-définitions, qui oscil-
lent entre I’affirmation d’une identité
spécifique ou le gommage illusoire des
références propres aux deux conjoints, a
leur familles respectives et a leurs trajec-
toires de vie.

TSANTSA 6.2001

Nouvelles conjuga-
lités et parentalités

Analysant les demandes de thérapies
de couple qui leur sont formulées, Fran-
cine Ferguson-Aebi et Gérard Salem
observent que le mariage, en tant qu’ins-
titution engageant a long terme des
conjoints, semble faire obstacle, pour leurs
patients, a l'authenticité des sentiments
et a I’épanouissement des individus, des
femmes en particulier. Les auteurs pro-
posent alors de parler d'une nouvelle ére
caractérisée par le «syndrome du conjoint
jetable» et par 1’obsolescence rapide des
objets comme des relations de couple. De
nouveaux modeles d’alliance et un parte-
nariat d’un genre inédit laisseraient alors
davantage d’autonomie aux femmes dé-
sormais aussi soucieuses d’elles-mémes
que de leurs obligations d’épouse et de
mere. Dans ce nouveau contexte, le di-
vorce ne signifie plus la fin d"une relation
houleuse, mais une sorte de rite de pas-
sage permettant, comme d’autres rites,
de signaler, a la collectivité autant qu’a
soi-méme, des changements de statut et
de projets existentiels. Bien qu’encore
associé a une grande culpabilité, a la
souffrance, a la solitude et a des difficultés
économiques, le divorce deviendrait
méme un moyen de tester des choix per-
sonnels en l"absence de reperes ou de con-
traintes familiales et communautaires.

Anne Cadoret s’est intéressée aux
formes de co-parentalité expérimentées
par les peres homosexuels dans leurs liens
avec la génitrice ou la mere porteuse de
leur(s) enfant(s). Outre 'adoption dont
elle ne traite pas ici, 'auteure distingue
deux figures dans la paternité gay. La
premiere releve d'une co-parentalité, ot
Iindividu gay accede a la paternité sans
mener une vie commune avec la mere
(lesbienne ou hétérosexuelle) de sa progé-
niture. Cette co-paternité ressemble au
type d’organisation familiale qui se met en
place apres un divorce (partage de I’auto-
rité parentale avec droit de garde attri-
bué a la mére ou au pere, alternance des
domiciles, etc.) sans pourtant que le
couple géniteur soit au fondement du



couple parental. Ainsi, «]’enfant ne concré-
tise plus I'union des parents, mais 1'échan-
ge: il circule entre un pdle masculin et un
pole féminin qui n’ont jamais formé une
seule chair» (p. 87). La seconde figure, «le
recours a la mere pour autrui», décrit une
situation ot1 la femme choisie par le futur
pere homosexuel porte I'enfant, mais n’en
assumera pas la maternité. La personne
maternelle peut aussi étre dédoublée: dans
ce cas, la fécondation in vitro s’effectuera
avec une donneuse d’ovocytes différente
de la mere porteuse. Ici, I'enfant est le

résultat d"un échange économique et d"un
échange de substances corporelles mais
ne circule pas entre un peére et une mere
exclusivement génitrice. Les fragments
d’énoncés proposés par 'auteure sont tirés
d’une recherche en cours qui permettra
peut-étre de mieux comprendre, a long
terme, comment ces nouvelles conjugalités
et ces nouvelles parentalités coexistent
avec des modeles de couples plus «clas-
siques» et modifient en profondeur la na-
ture des liens conjugaux, matrimoniaux et
familiaux.




Neue Formen in Ehe
und Partnerschaft

Vorwort

Laurence Ossipow

Der Themenkreis «Familie und
Verwandtschaft» ist seit dem Erscheinen
des Werkes Die elementaren Strukturen der
Verwandtschaft von Claude Lévi-Strauss
im Jahre 1949 auf reges Interesse gestos-
sen. Da im «exotischen» Kontext die
Verwandtschaftsgruppe den Kern der
sozialen Organisation darstellt, haben die
Ethnologen ihre Forschungen auf die
Verwandtschaft konzentriert (vgl. u.a.
Heéritier 1981 und Needham 1971). Sozio-
logen, Historiker und Ethnosoziologen,
die in westlichen Gesellschaften arbeiten,
haben sich dagegen mit der Familie als
eine von vielen Institutionen befasst, die
soziale Bindungen schaffen!.

Das soziologische Interesse an der
Familienforschung hat nicht nachgelas-
sen, das lasst sich insbesondere an den
vielen Arbeiten im Umfeld von Keller-
hals (z.B. Kellerhals et al. 1982) und de
Singly (1993) erkennen. In der franzo-
sischsprachigen Ethnologie hingegen
stellen Spezialisten wie Barri (2000) und
Jamard (2000) fir die Jahre 1970 bis 1980
einen klaren Riickgang von strukturali-

TSANTSA 6.2001

stisch inspirierten Verwandtschaftsstu-
dien fest. Ab 1990 verzeichnen sie jedoch
ein erneutes Interesse an der Problematik?.
Neuere Publikationen verbinden Fragen
der Verwandtschaft und der Familie mit
der Netzwerkperspektive, was erlaubt,
Paar- und Familienstrukturen im An-
schluss an altere Studien (Bott 1971) als
Strategien handelnder Subjekte zu verste-
hen (Schweizer und White 1998).

In der westlichen Welt 16sen neue
Fortpflanzungstechnologien die Repro-
duktion aus dem privaten, hduslichen
Rahmen heraus und er6ffnen so der
Verwandtschaftsforschung ein interdiszi-
plindres Feld, das Okonomie, Recht, Biolo-
gie, Medizinwissenschaften und Ethik mit
einschliesst3.

Zu zentralen Forschungsthemen
wurden schliesslich die Scheidung und
die daraus entstehenden Fortsetzungsfa-
milien (Johnson 2000; Simpson 1998), neue
Auffassungen der Ehe (Singly 1996 und
2000), die Adoption (Fine 1998 und 2000),
die Platzierung in Familien (Cadoret
1995), die Elternschaft von Homosexuellen

2 Vergleiche insbesondere
Bonte 1994; Godelier et
al. 1998; Goody 1990 und
Héritier 1994.

1 Vergleiche insbesondere
Augustins 1989; Burgiére
et al. 1988; Goody 1983,
Schneider 1980; Strathe-
rn 1989; Zonabend 1981.

3 Fiir den angelséchsi-
schen Raum behandeln
Héritier-Augé 1985;
Franklin und Ragone
1998; Strathern 1992 und
Collard 2000 die Frage.



(Cadoret 2000a und 2000b; Fassin und
Tacub 1999; Weston 1991) sowie die Insti-
tution der Grosselternschaft (Segalen
2000). Funf franzosischsprachige
Zeitschriften (Anthropologie et sociétés,
L’Homme, Sciences humaines, Sociétés
contemporaines, Terrain) widmen allein im
Jahre 2000 ihre Schwerpunktthemen der
Analyse des Wandels in ehelichen und
familialen Beziehungen.

Soziale Beziehungen
und neue Partner-
schaften

Partnerwahl und familiale Entschei-
dungen sind geprdgt von den Normen
und Kodes jeder Gesellschaft und
Verwandtschaftsgruppe. Wie Bourdieu
jedoch schon 1980 betont hat, erfinden
Familien und Individuen Strategien zur
Umsetzung dieser Normen und versu-
chen die Karten, die sie ihrem Status,
Geschlecht und ihrer Position im sozia-
len Raum entsprechend besitzen, so gut
wie moglich zu spielen.

Lasst sich aber deshalb sagen, dass fiir
individuelle Entscheidungen oder fiir
Wahlverwandtschaften gemeinsame
Werte oder gemeinsame Handlungsrah-
men vollig bedeutungslos geworden sind?
Bedeutet der von manchen verherrlichte,
von anderen beklagte Individualismus
den unwiederbringlichen Verlust aller
sozialen Bindungen? Stellen die Kernfa-
milie und die ndhere Verwandtschaft in
unseren westlichen Gesellschaften keinen
stabilen Bezugsrahmen mehr dar? Wird
ein Kind mit der Freiheit, seine eigenen
Zugehorigkeiten zu erfinden, zu einer fast
unabhéngigen Einheit, zumal es ja nicht
mehr direkt an der Reproduktion von
Praktiken und Bezugspunkten seiner
Eltern beteiligt ist?

Tsantsa mochte mit diesem Dossier die
Kombinationsmdglichkeiten von kollek-
tiven und individuellen Interessen, die
Spannungen zwischen sozialer Repro-
duktion und individuellen Entscheidun-

TSANTSA 6.2001

gen erkunden. Die Autorinnen und
Autoren befassen sich mit den Modalita-
ten und Verdnderungen der Partnerwahl
in einem nicht-westlichen Kontext oder
in spezifischen religiosen Bewegungen
sowie mit der Frage, was binationale
Verbindungen uns tiber die Komplexitat
der Paarbeziehungen, ihr Verhiltnis zur
Familie und zu den jeweiligen Gesell-
schaften und Zugehorigkeitsgruppen
lehren konnen. Schliesslich beschiftigen
uns die Vorstellungen von Paarbeziehun-
gen in einer Krise, neue Formen von
Partnerschaften und die Elternschaft von
homosexuellen Paaren.

Partnerwahl

In ihrem Artikel {iber Heiratsstrategien
nordindischer Héandler erinnert Véroni-
que Pache daran, dass die Heirat der
Maheshwari trotz aller Verdnderungen
immer noch die gleichen Ziele hat: Konti-
nuitdt der Verwandtschaftslinie, Weiter-
fithrung der Weltordnung, Schutz der
Unsterblichkeit der Ahnen, Mehrung des
Familienprestige und Gliick des Paares.
Die zukiinftige Ehefrau, die heute als
Erwachsene verheiratet wird, wird nicht
mehr in der Familie ihres zukiinftigen
Ehemannes sozialisiert. Die Partnerwahl-
kriterien miissen deshalb der Wesensver-
wandtschaft der Partner vermehrt
Rechnung tragen. Es ist die Aufgabe der
Schwiégerin, als wichtigste Vermittlerin
zwischen den Familien, diese zu tiberprii-
fen. Thre explorativen Schritte verwan-
deln die arrangierte Heirat in gewisser
Weise in eine Prasentationsheirat, die sich
vielleicht — mit den entsprechenden
Anpassungen — nicht einmal so stark von
gewissen gutbiirgerlichen europdischen
Ehen unterscheidet, wo teure Privatschu-
len, Bille und Sternfahrten den geeigneten
Rahmen schaffen fiir die Begegnung der
«richtigen» Partner. Die Ehen der Mahesh-
wari verneinen nicht alle Individualitat
der Partnerwahl, geben aber weiterhin
gemeinschaftlichen Beziehungen den
Vorrang. Wenn eine junge Maheshwari

=



aus Bombay heimlich einen Muslim heira-
tet — eine stigmatisierte Heirat tiber die
Kastengrenzen hinweg — gibt sie sich
durch ein Doppelleben alle Miihe, ihre
Verbindung verborgen zu halten. Um ihre
Familie vor allfalligem Schaden zu schiit-
zen, wartet sie mit der Bekanntgabe ihrer
Ehe, bis ihre Schwestern regelkonform
verlobt oder verheiratet sind.
Jean-Francois Mayer richtet sein
Augenmerk auf die Spannungen und
Arrangements zwischen individueller und
kollektiver Partnerwahl in einer weit
weniger «exotischen», aber nicht weniger
fremdartigen Umgebung, in der sich die
eheliche Praxis vom heute tiblichen westli-
chen Eheverhalten stark unterscheidet.
Die Swedenborgianer verherrlichen das
monogame Paar, das in der himmlischen
Welt wie ein einziger Engel erscheint.
Diese Vorstellung erinnert an die Pihis
von Apollinaire, die in diesem Heft
ebenfalls thematisiert werden (vgl. Salem
und Ferguson-Aebi). Ganz anders gestal-
ten sich die Vorstellungen der Vielehe bei
den Mormonen. Die Polygynie — in musli-
mischen Gesellschaften, in Schwarzafri-
ka und in Ozeanien weit verbreitet — wird
normalerweise als Ehe beschrieben, die
das Prestige der Eheménner in polyga-
men Familien und die Reproduktions-
fahigkeit der Verwandtschaftsgruppe
verstarkt. Entgegen der Kritik gewisser
feministischer Bewegungen, dass diese
Praxis fiir die Ehefrauen entwiirdigend
sei, beobachtet Mayer, dass gewisse
Mormoninnen die Polygynie zu ihrem
emotionalen (die Zuneigung zwischen
Mitfrauen zahlt mehr als die distanzierte
Haltung des Ehemannes) und praktischen
(die Anwesenheit von Mitfrauen erlaubt
einigen Frauen ausser Haus zu arbeiten,
ohne dass dabei ihre Kinder oder der
Haushalt zu kurz kommen) Vorteil zu
nutzen wissen. In Utah, wo ausserhalb
der «Kirche von Jesus Christus und der
Heiligen der Letzten Tage» die Vielehe
seit 1890 offiziell verboten ist, wird die
Polygynie kaum toleriert, manchmal sogar
gerichtlich verfolgt, insbesondere dann,
wenn die Ehepartner nicht als Erwachse-
ne ihre Einwilligung geben, sondern wenn
es sich um Minderjahrige oder Anver-

TSANTSA 6.2001

wandte (Halbgeschwister, Onkel, Nichten)
handelt (Cart 2000). Die Polygynie wird
zudem angeprangert, weil sie zur Bildung
von kinderreichen Familien fiihrt, die bei
finanziellen Schwierigkeiten den Sozial-
diensten zur Last fallen.

Waihrend sich in den ersten zwei
Artikeln die individuelle Partnerwahl
kollektiven Normen spezifischer Gruppen
beugt, taucht in China ein individualisti-
sches Ideal auf, welches neuen Verhal-
tensweisen Platz bietet und — wenigstens
in gewissen Milieus — die Begegnungen
zwischen Ehe- und Sexualpartnern veran-
dert. Virginie Cornue hat einen Club fiir
Ledige untersucht, eine Personenkatego-
rie, die in China als anormal gilt, und
wollte wissen, wie ihre Gesprachspartne-
rinnen und Gesprédchspartner mit den
neuen Vorstellungen und Praktiken von
Maénnlichkeit und Weiblichkeit umgehen.
Diese Begegnungen schaffen unerwarte-
terweise Raum fiir die zunehmend stirker
individualisierte Partnerwahl, deren
Hauptbedeutung im Erlernen der Lust in
sexuellen Beziehungen ausserhalb der Ehe
liegt. Einige Frauen hoffen, diesen Lern-
prozess, der noch von Priiderie gezeichnet
ist, auch im Rahmen ihrer Paarbeziehung
oder einer nichsten Ehe zu vertiefen. Die
Schwierigkeiten, welche mit diesen neuen
Erfahrungen (Scheidung, Wohnungsnot,
Arbeitsverlust) und mit dem sozialen
Wandel einer Gesellschaft auf dem Weg
zur Marktwirtschaft verbunden sind,
scheinen die Liebesbeziehungen in China
zu prédgen, auch wenn neue Strukturen
noch kaum sichtbar sind.

Multikulturelle
Gesellschaft und
binationale Paar-
beziehungen

Die néchsten beiden Beitrdge zeigen,
wie personliche Eheprojekte und familia-

re oder politische Loyalitdten sich inner-
halb und ausserhalb binationaler oder

12



interethnischer Paarbeziehungen verbin-
den. Fiir Barbara Waldis stellen gewisse
binationale Ehen — trotz ihrer konstanten
Zunahme in der Schweiz — eine Trans-
gression geografischer, religioser und
sozio-kultureller Normen dar. Auf der
einen wie auf der andern Seite bekunden
die Familien Miihe, die ungewdohnliche
Verbindung ihrer Kinder hinzunehmen.
Als «Wiedergutmachung» wird deshalb
vom Paar erwartet, dass es seine Loyalitat
beiden Familien gegeniiber zeigt, ins Land
des auslandischen Partners reist, eine
«ausgewogene» Vornamenwahl der
Kinder trifft, in der Familie die richtige
Sprache spricht, doppelte religiose Zu-
gehorigkeiten fordert oder aber gar keine.
Binationale Ehen werden auch von den
Behorden des Landes, in dem ein Paar
wohnt, als Missachtung der geltenden
Regeln betrachtet. Ein Paar ist dem Ver-
dacht ausgesetzt, eine Scheinehe oder eine
Gefilligkeitsehe eingegangen zu sein.
Man verdachtigt die Paare des gekonn-
ten Umgehens von Einwanderungsgeset-
zen, eines Missbrauchs, der vom Paar
gemeinsam geplant wurde oder bei dem
der einheimische Partner im Ungewissen
gelassen und als Opfer bezeichnet wird.
Auch wenn gewisse Paare ihre Geféllig-
keitsehe (im Sinne von gefallen, Kompli-
zen sein) offen zugeben und mit ihrer
Heirat die allzu restriktive schweizerische
Migrationspolitik anprangern wollen,
antworten — zu Recht — dennoch alle auf
die ihnen gegentiber gedusserten Beschul-
digungen und Missbilligung mit Elogen
iiber die Macht der Liebe.

Im ex-jugoslawischen Kontext, wie ihn
Isabelle Girod beschreibt, schien vor dem
letzten Krieg (1991-1995) eine inter-
ethnische Ehe nicht eine Transgression
darzustellen. In der Tat bestitigte die
jugoslawische Verfassung die staatsbiir-
gerliche Union der Bevolkerung mit
mehreren Nationen als Griindergemein-
schaften. Binationale Paare konnten ihren
Kindern die Nationalitit eines Elternteils
oder die jugoslawische geben. Seit 1991 ist
jedoch die Frage der ethnischen Zuge-
horigkeit zentral geworden. Binationale
Paare konnten nicht mehr, wie zu Zeiten
Titos eine relativ neutrale Identitit wéh-

TSANTSA 6.2001

len, indem sie sich fiir die jugoslawische
Nationalitat entschieden und so auf eine
gemeinsame Staatsbiirgerschaft zuriick-
griffen. Sie mussten ins Exil gehen, schei-
den oder die schwierige Ubung der
Selbstdefinition versuchen, die zwischen
Bestatigung einer spezifischen Identitat
und der illusorischen Unbestimmtheit von
der Zugehorigkeit des Paares, der Fami-
lien und der Lebensldufe hin und her
schwankte.

Neue Partner- und
Elternschaften

Francine Ferguson-Aebi und Gérard
Salem analysieren die Konsultationen fiir
Paartherapien, mit denen sie konfrontiert
sind und beobachten dabei, dass fiir ihre
Patienten die Ehe als Institution, welche
das Paar langfristig bindet, im Gegensatz
zur Authentizitat der Gefiihle und der
Selbstverwirklichung der Individuen,
insbesondere der Frauen, steht. Die
Autoren schlagen deshalb vor, von einer
neuen Ara zu sprechen, die charakteri-
siert wird durch das «Syndrom des Weg-
werfpartners» und den raschen Zerfall
von materiellen und ideellen Werten wie
beispielsweise auch der Paarbeziehun-
gen. Neuartige, noch nicht klar ausgebil-
dete Partnerschaftsmodelle konnten den
Frauen, die in Zukunft ebenso auf sich
selbst bedacht sind wie auf ihre Pflichten
als Ehefrau und Mutter, mehr Autonomie
einrdumen. In diesem neuen Kontext
bedeutet eine Scheidung nicht mehr das
Ende einer bewegten Beziehung, sondern
stellt eine Art Ubergangsritus dar, der wie
andere Riten dazu dient, sowohl der
Gemeinschaft wie sich selbst Statusver-
dnderungen und Neuorientierungen in
Lebensprojekten zu signalisieren. Obwohl
die Scheidung immer noch mit grossen
Schuldgefiihlen, mit Leiden, mit Einsam-
keit und finanziellen Schwierigkeiten
verbunden ist, wird sie zum Instrument,
personliche Entscheidungen ohne fami-
lidre und gemeinschaftliche Orientie-
rungspunkte oder Zwange zu testen.

7

13



Anne Cadoret interessiert sich fiir die
Formen der gemeinsamen Elternschaft,
die homosexuelle Viter im Kontakt mit
der Erzeugerin oder einer Leihmutter ih-
rer Kinder erfahren. Neben der Adoption,
die hier nicht behandelt wird, untersucht
die Autorin zwei Vaterschaftsformen von
Schwulen. Die erste greift die Ko-Eltern-
schaft auf, bei der ein Homosexueller
Zugang zur Vaterschaft hat ohne mit der
(lesbischen oder heterosexuellen) Mutter
zusammenzuleben. Diese gemeinsame
Elternschaft ist einer Art von Familienor-
ganisation dhnlich, die nach einer Schei-
dung einsetzt (gemeinsame elterliche
Autoritéat, Sorgerecht fiir Mutter und
Vater, abwechselnder Wohnort, etc.), ohne
dass das Erzeugerpaar das soziale Eltern-
paar sein muss. Auf diese Art «verwirk-
licht das Kind nicht die Beziehung der
Eltern, sondern den Tausch: Es zirkuliert
zwischen dem mannlichen und weibli-
chen Pol, die nie als Paar vereint waren»
(vgl. S. 87). Das zweite Szenario beschreibt
die Situation, bei der eine Frau, die vom
zukiinftigen homosexuellen Vater ausge-
wahlt wurde, zwar das Kind austrégt,
aber keine soziale Mutterschaft antritt.
Die miitterliche Person kann auch verdop-
pelt werden: In diesem Falle wird die
Befruchtung in vitro mit einem Ovozyten
einer andern Spenderin als der Leihmutter
durchgefiihrt. Da ist das Kind das Resul-
tat eines 6konomischen Tausches und
eines Tausches von Korpersubstanzen und
zirkuliert nicht zwischen Vater und einer
ausschliesslich erzeugenden Mutter. Die
von der Autorin vorgestellten Aussage-
fragmente sind Teil einer laufenden
Forschung, die langerfristig zu einem
besseren Verstandnis beitragen soll, wie
neue Partnerschaften und Elternschaften
neben «klassischen» Paarmodellen koexi-
stieren konnen und wie sie die Natur
partnerschaftlicher, ehelicher und familia-
ler Beziehungen tiefgreifend verandern.

TSANTSA 6.2001

Références

ANTHROPOLOGIE ET SOCIETES

2000. Nouvelles parentés en Occident. Anthro-
pologie et sociétés (Québec) 24(3).

AUGUSTINS Georges

1989. Comment se perpétuer? Devenir des lignées
et destins des patrimoines dans les paysan-
neries européennes. Nanterre: Société
d’ethnologie.

BARRI Laurent S.

2000. «Argument». L'Homme (Paris) 154-155: 9-
20.

BONTE Pierre (éd.)

1994. Epouser au plus proche: inceste, prohibitions
et stratégies matrimoniales autour de la
Meéditerranée. Paris: Editions de 'EHESS.

Bortr Elisabeth

1971. Family and Social Network: Roles, Norms
and External Relationships in Ordinary
Urban Families. London: Tavistock.

BOURDIEU Pierre

1980. Le sens pratique. Paris: Minuit.

BURGIERE André, Christiane KLAPISCH-ZUBER,
Martine SEGALEN et Frangoise ZONABEND
(dir.)

1988. Histoire de la famille: mondes lointains,
mondes anciens. Paris: Armand Colin.

CADORET Anne

1995. Parenté plurielle: anthropologie du place-
ment familial. Paris: L'Harmattan.

2000a. «La parenté aujourd’hui: agencement
de la filiation et de l'alliance». Sociétés
contemporaines (Paris) 38: 5-20.

2000b. «L’homoparentalité, construction d"une
nouvelle figure familiale». Anthropologie
et sociétés (Québec) 24(3): 39-52.

CART Julie

2001. «Plural Marriage Embedded in Utah
Way of Life». Los Angeles Times, Septem-
ber 9th, 2001.

CoLLARD Chantal

2000. «“Kinship studies” au tournant du
siecle». L’'Homme (Paris) 154-155: 635-
658.

FassIN Eric et Marcela IacuB (éds)

1999. Au-dela du PaCS: I'expertise familiale a
I'épreuve de I'homosexualité. Paris: PUF.

FINE Agnes

1998. Adoptions: ethnologie des parentés choisies.
Paris: Editions de la Maison des sciences
de 'Homme.

2000. «Unifiliation ou double filiation dans
I’adoption francaise». Anthropologie et
sociétés (Québec) 24(3):21-38.

14



FRANKLIN Sarah et Helena RAGONE (eds)

1998. Reproducing Reproduction: Kinship, Power
and Technological Innovations. Philadel-
phia: University of Pennsylvania Press.

GODELIER Maurice, Thomas R. TRAUTMANN et
Franklin TJION SIE FAT

1998. Transformations of Kinship. Washington
DC: Smithsonian Institution Press.

Gooby Jack

1983. The Development of the Family and Marria-
ge in Europe. Cambridge: Cambridge
University Press.

1990. The Oriental, the Ancient and the Primitive:
Systems of Marriage and the Family in the
Pre-industrial Societies of Eurasia. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

HERITIER-AUGE Frangoise

1985. «La cuisse de Jupiter: réflexions sur les
nouveaux modes de procréation».
L’Homme (Paris) 94, XXV (2): 5-22.

HERITIER Frangoise

1981. L'exercice de la parenté. Paris: Hautes-
Etudes, Gallimard-Le Seuil.

1994. Les deux sceurs et leur mere: anthropologie de
'inceste. Paris: Odile Jacob.

JAMARD Jean-Luc

2000. «La passion de la parenté. Derniers échos
ou retour de flamme?». L’'Homme (Paris)
154-155: 733-748.

JoHNsON Colleen Leahy

2000. «La réorganisation de la parenté aux
Etats-Unis apres le divorce et le remaria-
ge». Anthropologie et sociétés (Québec)
24(3): 93-114.

KELLERHALS Jean, Jean-Frangois PERRIN,
Genevieve STEINAUER-CRESSON, Laura
VONECHE et Geneviéve WIRTH

1982. Mariages au quotidien: inégalités sociales,
tensions culturelles et organisation familiale.
Lausanne: Favre.

LEvI-STRAUSS Claude

1967 (1949). Les structures élémentaires de la
parenté. Paris/La Haye: Mouton.

L’'HOMME

2000. Question de parenté. L'Homme (Paris)
94, XXV(2).

NEEDHAM Rodney

1971. Rethinking Kinship and Marriage. London:
Association of Social Anthropologists of
the Commenwealth.

SCHNEIDER David M.

1980 (1968). American Kinship: A Cultural
Account. Chicago: University of Chica-
go Press (2nd edition).

SCHWEIZER Thomas et Douglas R. WHITE (eds)

1998. Kinship, Networks and Exchange. Cambrid-
ge: Cambridge University Press.

TSANTSA 6.2001

SCIENCES HUMAINES

2000. La parenté en question. Sciences humaines
(Paris) 101.

SEGALEN Martine

2000. «Enquéte sur la grand-parentalité en
France». Anthropologie et sociétés (Québec)
24(3): 75-91.

SIMPSON Bob

1998. Changing Families: An Ethnographic
Approach to Divorce and Separation.
Oxford: Berg publishers.

SINGLY Frangois de

1993. Sociologie de la famille contemporaine. Paris:
Nathan.

1996. Le soi, le couple et la famille. Paris: Nathan.

2000. Libres ensemble: I'individualisme dans la vie
commune. Paris: Nathan.

SOCIETES CONTEMPORAINES

2000. La parenté aujourd’hui. Sociétés contem-
poraines (Paris) 38.

STRATHERN Marilyn

1989. After Nature: English Kinship in the Late
Twentieth Century. Lewis Henry Morgan
Lectures 1989. Cambridge: Cambridge
University Press.

1992. Reproducing the Future: Anthropology,
Kinship and the New Reproductive Techno-
logies. Manchester: Manchester Univer-
sity Press.

TERRAIN

2000. Rester liés. Terrain (Paris) 36.

WESTON Kath

1991. Families we Choose: Lesbians, Gays, Kinship.
New York: Colombia University Press.

ZONABEND Frangoise

1981. «Le tres proche et le pas trop loin». Ethno-
logie frangaise (Paris) XI(4): 311-318.

15






	Mariages et nouvelles alliances : avant-propos = Neue Formen in Ehe und Partnerschaft : Vorwort

