
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 6 (2001)

Vorwort: Mariages et nouvelles alliances : avant-propos = Neue Formen in Ehe
und Partnerschaft : Vorwort

Autor: Ossipow, Laurence

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mariages et

nouvelles alliances

Avant-propos

Laurence Ossipow

Depuis la parution en 1949 du livre
de Claude Lévi-Strauss Les structures
élémentaires de la parenté1, la question de la
famille et de la parenté a suscité un intérêt
intense. Comme en contexte exotique, le

groupe de parenté constituait (et constitue

encore dans certains cas) le noyau dur de

l'organisation sociale, les ethnologues ont
centré leurs recherches sur la parenté (voir
entre autres Héritier 1981 et Needham
1971) tandis que les sociologues, les historiens

et les ethnosociologues, travaillant
dans les sociétés occidentales, se sont
penchés sur la famille en tant qu'institution

créatrice, parmi d'autres institutions,
de liens sociaux2.

Dans le champ sociologique, l'intérêt
pour la thématique de la famille n'a pas
faibli. On peut notamment penser aux
nombreux travaux menés dans le sillage
de Kellerhals (par exemple Kellerhals et al.

1982) et de Singly (1993). Dans le champ
ethnologique francophone en revanche,
des spécialistes de la question, comme
Barri (2000) et Jamard (2000), observent

- pour les années septante et quatre-

vingt - un net affaiblissement des recherches

menées sur le thème de la parenté
dans une perspective structuraliste. Ils
notent toutefois une reprise de l'intérêt
pour la problématique depuis les années
nonante3. De nouvelles publications
relient aussi la problématique de la parenté
et de la famille à celle des réseaux qui
permettent d'articuler, à la suite des
recherches déjà anciennes de Bott (1971),
les structures conjugales et familiales aux
stratégies des acteurs (Schweizer et White
1998).

Par ailleurs, dans la parenté occidentale,

les nouvelles technologies de la
procréation font sortir l'étude de la
reproduction du cadre privé et domestique qui
était le sien pour l'ouvrir à une réflexion
interdisciplinaire touchant à l'économique,
au juridique, au biologique, à la science
médicale et à l'éthique4.

Enfin, le divorce et les recompositions
familiales qui en découlent (Johnson 2000;

Simpson 1998), les nouvelles conceptions
de la conjugalité (Singly 1996 et 2000),

l'adoption (Fine 1998 et 2000), les place-

1 Les références bibliographiques

se trouvent à la
fin de la version allemande

de cet avant-propos,
pages 14-15. (ndlr.)

3 Voir notamment Bonté
1994; Godelier et al. 1998;

Goody 1990 et Héritier
1994.

2 Voir notamment Augus-
tins 1989; Burgière et al.
1988; Goody 1983; Schneider

1980; Strathern 1989;
Zonabend 1981.

4 Héritier-Augé 1985;
Franklin et Ragone 1998;
Strathern 1992 et Collard
(2000) pour une revue de
la question en contexte
britannique et nord-américain.

5



ments familiaux (Cadoret 1995), la parenté
des homosexuels (Cadoret 2000a, 2000b;

Fassin et Iacub 1999; Weston 1991), la
grand-parentalité (Segalen 2000) deviennent

les thèmes centraux de différentes
recherches. L'analyse des changements
survenus dans les liens matrimoniaux et
familiaux font aussi l'objet de dossiers

parus durant la seule année 2000 dans
cinq revues francophones (Anthropologies
et sociétés, L'Homme, Sciences humaines,
Sociétés contemporaines, Terrain).

conjoint en contexte non occidental ou
dans le cadre de mouvements religieux
spécifiques. Nous cherchons ensuite à voir
ce que les mariages dits binationaux ou
mixtes peuvent nous apprendre sur la

complexité des liens tissés entre les
conjoints, leurs familles et leurs sociétés ou
leurs groupes d'appartenance respectives.
Nous nous intéressons enfin aux
représentations du couple en crise et aux
nouvelles formes de conjugalité et de parenté
qu'impliquent les unions homosexuelles.

Lien social et
nouvelles alliances

Les choix conjugaux et familiaux sont
conditionnés par les normes et les codes
établis dans chaque société ou groupe de

parenté. Toutefois, comme l'a souligné
Bourdieu en 1980 déjà, les familles et les
individus inventent des stratégies par
rapport à ces normes et tentent de jouer
au mieux les cartes dont ils disposent en
fonction de leur statut, de leur sexe et de
leur position dans l'espace social.

Peut-on dire pour autant que les choix
individuels et les affinités électives prennent

le pas sur le partage de certaines
valeurs collectives ou sur un cadre commun
d'action? L'individualisme exalté ou
dénoncé par d'aucuns signifierait-il la perte
irrémédiable de tous liens sociaux? La
famille nucléaire et la famille d'orientation

ne constitueraient-elles plus, dans
nos sociétés occidentales du moins, un
point de référence stable? L'enfant, même
s'il n'est plus tenu de contribuer directement

à la reproduction des pratiques et
des références de ses parents, deviendrait-
il une entité presque indépendante, libre
d'inventer totalement ses propres repères?

Ce sont les aménagements entre intérêts

collectifs et intérêts individuels, les
tensions entre reproduction sociale et
individualisation des choix que Tsantsa
souhaite explorer. Avec les auteur-e-s
réuni-e-s, nous nous proposons d'abord
d'examiner les continuités et les changements

qui s'opèrent dans le choix du

A la recherche du
conjoint

Dans son article sur les stratégies
matrimoniales de commerçants nord-
indiens, Véronique Pache rappelle que le
mariage des Maheshwari poursuit des
objectifs qui perdurent tout en se
transformant (continuité des lignées,
perpétuation de Tordre du monde, protection
de l'immortalité des ancêtres, accroissement

du prestige des familles, bonheur
des conjoints). La future conjointe,
actuellement mariée à l'âge adulte, n'est plus
socialisée dans la famille de son époux.
Les critères de sélection des partenaires
doivent dès lors accorder plus de poids
aux affinités existant entre les conjoints
potentiels. Des affinités que la belle-sœur,
principale médiatrice entre les familles,
se met en devoir d'étudier. Ses démarches

exploratoires transforment en quelque
sorte le mariage arrangé en un mariage de
présentation qui n'est peut-être pas très
différent - toutes proportions gardées - de
certains mariages existant dans la haute
bourgeoisie européenne où collèges huppés,

bals et rallyes prédisposent à la
rencontre du «bon» conjoint. Les mariages
maheshwari n'occultent pas toute indivi-
dualité des choix mais continuent de
donner préséance aux liens communautaires.

Lorsqu'une jeune Maheswari de
Bombay épouse en cachette un musulman

- un mariage intercaste stigmatisé -
elle s'efforce, en menant une double vie,
de cacher son union. Pour protéger sa



famille de son acte, elle attend pour
révéler son choix que ses sœurs soient
fiancées ou mariées dans les normes.

Jean-François Mayer s'attache à observer

les tensions ou les arrangements entre
choix individuels et collectifs dans un
environnement bien moins «exotique»
mais non moins différent de la plupart
des pratiques conjugales occidentales
actuelles. Les Swedenborgiens exaltent le

couple monogame apparaissant dans le
monde céleste comme un seul ange - une
représentation qui fait écho aux pihis
d'Apollinaire dont il est aussi question
dans ce numéro (voir Salem et Ferguson-
Aebi). Toute autre est la conception du
mariage plural chez les Mormons. La
polygynie - très répandue dans les sociétés

musulmanes, en Afrique noire et en
Océanie - est généralement décrite comme
renforçant le prestige des époux dans les
familles polygames et la capacité de
reproduction du groupe de parenté. Contrairement

à certains mouvements féministes
qui critiquent ces pratiques jugées
dégradantes pour les épouses, Mayer observe

que certaines Mormones semblent plutôt
tirer de la polygynie un profit à la fois
émotionnel (l'affection développée entre
les coépouses supplée à l'attitude distante

de l'époux) et pratique (la présence
d'une coépouse permet à certaines femmes

de travailler à l'extérieur de leur foyer
sans voir leurs enfants ou leur ménage
négligés). En Utah, à l'extérieur de l'Eglise

de Jésus-Christ des saints des derniers
jours qui a officiellement renoncé au
mariage plural en 1890, la polygynie est
extrêmement mal perçue, voire poursuivie
pénalement, du moins lorsque les époux
ne sont pas des adultes consentants mais
des mineurs ou des personnes apparentées

(demi-frères et demi-sœurs, oncle et
nièce) (voir Cart 2001). La polygynie est
aussi stigmatisée parce qu'elle favorise la
constitution de familles nombreuses qui,
devant les difficultés économiques, abusent

des services sociaux.
Si dans les deux premiers articles, les

choix individuels se plient aux normes
collectives de groupes spécifiques, l'émergence

en Chine d'un idéal individualiste
laisse place à des comportements nou¬

veaux qui modifient - du moins dans
certains milieux - les rencontres entre
conjoints ou partenaires sexuels. Virginia
Cornue, enquêtant dans un club pour
célibataires - une catégorie de personnes
considérées comme anormales en Chine -
s'emploie à savoir comment ses
interlocutrices et ses interlocuteurs apprennent à

composer avec de nouvelles représentations

et pratiques de la masculinité et de la
féminité. Ces rencontres créent des

espaces inattendus pour des choix individuels

dont l'importance va grandissant
et se centrent notamment sur l'apprentissage

du plaisir dans les relations sexuelles
hors mariage. Un apprentissage, encore
marqué de pudibonderie, que certaines
femmes espèrent pouvoir expérimenter
également au sein de leur couple ou dans

un prochain mariage. Les difficultés liées
à ces nouvelles expériences (divorces,
problèmes de logement, perte d'emploi) et
aux transformations sociales d'une société

en prise avec une économie de marché,
semblent organiser - selon des structures
encore bien incertaines - les relations éro-

tiques et amoureuses en Chine.

La politique des

mariages mixtes

Les deux contributions suivantes montrent

comment se combinent les projets
matrimoniaux personnels et les loyautés
familiales ou politiques au sein et à l'extérieur

des couples mixtes. Pour Barbara
Waldis, les mariages binationaux - pourtant

en constante augmentation en
Suisse - représentent encore une
transgression de normes géographiques,
religieuses et socio-culturelles. D'un côté

comme de l'autre, les familles des
conjoints peinent à admettre les unions
inhabituelles contractées par certains de
leurs enfants. Des processus de réparation

sont alors attendus de la part des

époux qui se doivent de marquer leur
loyauté aux deux familles par des visites
dans le pays du conjoint d'origine étran-



gère, par un choix «équilibré» des
prénoms et des langues parlées dans la
famille, par de doubles appartenances
religieuses ou une absence de référence
à celles-ci. Certains mariages binationaux
sont aussi perçus comme une transgression

par les autorités politiques de la
société dans laquelle le couple réside. Ils
sont soupçonnés d'être des mariages
«blancs» ou des mariages de complaisance.

Ils sont considérés comme un
habile détournement des lois sur
l'immigration, un abus fomenté de concert par
les deux conjoints, ou à l'insu du partenaire

national alors désigné comme une
victime. Même si certains conjoints sont
tentés d'affirmer leur complaisance (au
sens de se complaire l'un à l'autre, d'être
complices) et leur volonté de dénoncer

par leur union une politique migratoire
helvétique qu'ils jugent trop restrictive,
la plupart répondent aux accusations ou à

la désapprobation dont ils font l'objet par
le développement de lyriques énoncés sur
la force de leur amour.

Dans le contexte ex-yougoslave que
décrit la contribution d'Isabelle Girod, le

mariage mixte ne semblait pas constituer
une transgression avant la dernière guerre
(1991-1995). En effet, la constitution
yougoslave affirmait l'union citoyenne de ses
habitants tout en reconnaissant la pluralité
nationale des communautés fondatrices.
Aussi, les couples binationaux avaient-ils
le choix de donner à leurs enfants la nationalité

d'un des parents ou la nationalité
yougoslave. Depuis 1991 toutefois, la
question de la nationalité est devenue
centrale. Les couples mixtes ne purent plus se

choisir, comme à l'époque de Tito, une
identité relativement neutre en optant
pour la nationalité yougoslave ni recourir
à une citoyenneté commune. Ils durent
s'exiler, divorcer ou se livrer à de difficiles

exercices d'auto-définitions, qui oscillent

entre l'affirmation d'une identité
spécifique ou le gommage illusoire des
références propres aux deux conjoints, à

leur familles respectives et à leurs trajectoires

de vie.

Nouvelles conjuga-
lités et parentalités

Analysant les demandes de thérapies
de couple qui leur sont formulées, Fran-
cine Ferguson-Aebi et Gérard Salem
observent que le mariage, en tant
qu'institution engageant à long terme des
conjoints, semble faire obstacle, pour leurs
patients, à l'authenticité des sentiments
et à l'épanouissement des individus, des
femmes en particulier. Les auteurs
proposent alors de parler d'une nouvelle ère
caractérisée par le «syndrome du conjoint
jetable» et par Tobsolescence rapide des

objets comme des relations de couple. De
nouveaux modèles d'alliance et un partenariat

d'un genre inédit laisseraient alors
davantage d'autonomie aux femmes
désormais aussi soucieuses d'elles-mêmes
que de leurs obligations d'épouse et de
mère. Dans ce nouveau contexte, le
divorce ne signifie plus la fin d'une relation
houleuse, mais une sorte de rite de
passage permettant, comme d'autres rites,
de signaler, à la collectivité autant qu'à
soi-même, des changements de statut et
de projets existentiels. Bien qu'encore
associé à une grande culpabilité, à la
souffrance, à la solitude et à des difficultés
économiques, le divorce deviendrait
même un moyen de tester des choix
personnels en l'absence de repères ou de
contraintes familiales et communautaires.

Anne Cadoret s'est intéressée aux
formes de co-parentalité expérimentées
par les pères homosexuels dans leurs liens
avec la génitrice ou la mère porteuse de
leur(s) enfant(s). Outre l'adoption dont
elle ne traite pas ici, l'auteure distingue
deux figures dans la paternité gay. La
première relève d'une co-parentalité, où
l'individu gay accède à la paternité sans
mener une vie commune avec la mère
(lesbienne ou hétérosexuelle) de sa
progéniture. Cette co-paternité ressemble au
type d'organisation familiale qui se met en
place après un divorce (partage de l'autorité

parentale avec droit de garde attribué

à la mère ou au père, alternance des
domiciles, etc.) sans pourtant que le
couple géniteur soit au fondement du



couple parental. Ainsi, «l'enfant ne concrétise

plus l'union des parents, mais l'échange:

il circule entre un pôle masculin et un
pôle féminin qui n'ont jamais formé une
seule chair» (p. 87). La seconde figure, «le

recours à la mère pour autrui», décrit une
situation où la femme choisie par le futur
père homosexuel porte l'enfant, mais n'en
assumera pas la maternité. La personne
maternelle peut aussi être dédoublée: dans

ce cas, la fécondation in vitro s'effectuera
avec une donneuse d'ovocytes différente
de la mère porteuse. Ici, l'enfant est le

résultat d'un échange économique et d'un
échange de substances corporelles mais
ne circule pas entre un père et une mère
exclusivement génitrice. Les fragments
d'énoncés proposés par l'auteure sont tirés
d'une recherche en cours qui permettra
peut-être de mieux comprendre, à long
terme, comment ces nouvelles conjugalités
et ces nouvelles parentalités coexistent
avec des modèles de couples plus
«classiques» et modifient en profondeur la
nature des liens conjugaux, matrimoniaux et
familiaux.

9



Neue Formen in Ehe

und Partnerschaft

Vorwort

Laurence Ossipow

Der Themenkreis «Familie und
Verwandtschaft» ist seit dem Erscheinen
des Werkes Die elementaren Strukturen der

Verwandtschaft von Claude Lévi-Strauss
im Jahre 1949 auf reges Interesse gestos-
sen. Da im «exotischen» Kontext die
Verwandtschaftsgruppe den Kern der
sozialen Organisation darstellt, haben die

Ethnologen ihre Forschungen auf die
Verwandtschaft konzentriert (vgl. u.a.
Héritier 1981 und Needham 1971).
Soziologen, Historiker und Ethnosoziologen,
die in westlichen Gesellschaften arbeiten,
haben sich dagegen mit der Familie als
eine von vielen Institutionen befasst, die
soziale Bindungen schaffen1.

Das soziologische Interesse an der
Familienforschung hat nicht nachgelassen,

das lässt sich insbesondere an den
vielen Arbeiten im Umfeld von Kellerhals

(z.B. Kellerhals et al. 1982) und de

Singly (1993) erkennen. In der
französischsprachigen Ethnologie hingegen
stellen Spezialisten wie Barri (2000) und
Jamard (2000) für die Jahre 1970 bis 1980

einen klaren Rückgang von strukturali-

stisch inspirierten Verwandtschaftsstudien
fest. Ab 1990 verzeichnen sie jedoch

ein erneutes Interesse an der Problematik2.
Neuere Publikationen verbinden Fragen
der Verwandtschaft und der Familie mit
der Netzwerkperspektive, was erlaubt,
Paar- und Familienstrukturen im
Anschluss an ältere Studien (Bott 1971) als

Strategien handelnder Subjekte zu verstehen

(Schweizer und White 1998).
In der westlichen Welt lösen neue

Fortpflanzungstechnologien die
Reproduktion aus dem privaten, häuslichen
Rahmen heraus und eröffnen so der
Verwandtschaftsforschung ein interdisziplinäres

Feld, das Ökonomie, Recht, Biologie,

Medizinwissenschaften und Ethik mit
einschliesst3.

Zu zentralen Forschungsthemen
wurden schliesslich die Scheidung und
die daraus entstehenden Fortsetzungsfamilien

(Johnson 2000; Simpson 1998), neue
Auffassungen der Ehe (Singly 1996 und
2000), die Adoption (Fine 1998 und 2000),
die Platzierung in Familien (Cadoret
1995), die Elternschaft von Homosexuellen

2 Vergleiche insbesondere
Bonte 1994; Godelier et
al. 1998; Goody 1990 und
Héritier 1994.

1 Vergleiche insbesondere

Augustins 1989; Burgière
et al. 1988; Goody 1983,
Schneider 1980; Strathe-
rn 1989; Zonabend 1981.

3 Für den angelsächsischen

Raum behandeln
Héritier-Augé 1985;
Franklin und Ragone
1998; Strathern 1992 und
Collard 2000 die Frage.

11



(Cadoret 2000a und 2000b; Fassin und
Iacub 1999; Weston 1991) sowie die
Institution der Grosselternschaft (Segalen
2000). Fünf französischsprachige
Zeitschriften (Anthropologie et sociétés,

L'Homme, Sciences humaines, Sociétés

contemporaines, Terrain) widmen allein im
Jahre 2000 ihre Schwerpunktthemen der
Analyse des Wandels in ehelichen und
familialen Beziehungen.

Soziale Beziehungen
und neue
Partnerschaften

Partnerwahl und familiale Entscheidungen

sind geprägt von den Normen
und Kodes jeder Gesellschaft und
Verwandtschaftsgruppe. Wie Bourdieu
jedoch schon 1980 betont hat, erfinden
Familien und Individuen Strategien zur
Umsetzung dieser Normen und versuchen

die Karten, die sie ihrem Status,
Geschlecht und ihrer Position im sozialen

Raum entsprechend besitzen, so gut
wie möglich zu spielen.

Lässt sich aber deshalb sagen, dass für
individuelle Entscheidungen oder für
Wahlverwandtschaften gemeinsame
Werte oder gemeinsame Handlungsrahmen

völlig bedeutungslos geworden sind?
Bedeutet der von manchen verherrlichte,
von anderen beklagte Individualismus
den unwiederbringlichen Verlust aller
sozialen Bindungen? Stellen die Kernfamilie

und die nähere Verwandtschaft in
unseren westlichen Gesellschaften keinen
stabilen Bezugsrahmen mehr dar? Wird
ein Kind mit der Freiheit, seine eigenen
Zugehörigkeiten zu erfinden, zu einer fast

unabhängigen Einheit, zumal es ja nicht
mehr direkt an der Reproduktion von
Praktiken und Bezugspunkten seiner
Eltern beteiligt ist?

Tsantsa möchte mit diesem Dossier die
Kombinationsmöglichkeiten von kollektiven

und individuellen Interessen, die
Spannungen zwischen sozialer
Reproduktion und individuellen Entscheidun¬

gen erkunden. Die Autorinnen und
Autoren befassen sich mit den Modalitäten

und Veränderungen der Partnerwahl
in einem nicht-westlichen Kontext oder
in spezifischen religiösen Bewegungen
sowie mit der Frage, was binationale
Verbindungen uns über die Komplexität
der Paarbeziehungen, ihr Verhältnis zur
Familie und zu den jeweiligen
Gesellschaften und Zugehörigkeitsgruppen
lehren können. Schliesslich beschäftigen
uns die Vorstellungen von Paarbeziehungen

in einer Krise, neue Formen von
Partnerschaften und die Elternschaft von
homosexuellen Paaren.

Partnerwahl

In ihrem Artikel über Heiratsstrategien
nordindischer Händler erinnert Véronique

Pache daran, dass die Heirat der
Maheshwari trotz aller Veränderungen
immer noch die gleichen Ziele hat: Kontinuität

der Verwandtschaftslinie,
Weiterführung der Weltordnung, Schutz der
Unsterblichkeit der Ahnen, Mehrung des

Familienprestige und Glück des Paares.
Die zukünftige Ehefrau, die heute als
Erwachsene verheiratet wird, wird nicht
mehr in der Familie ihres zukünftigen
Ehemannes sozialisiert. Die Partnerwahlkriterien

müssen deshalb der Wesensver-
wandtschaft der Partner vermehrt
Rechnung tragen. Es ist die Aufgabe der
Schwägerin, als wichtigste Vermittlerin
zwischen den Familien, diese zu überprüfen.

Ihre explorativen Schritte verwandeln

die arrangierte Heirat in gewisser
Weise in eine Präsentationsheirat, die sich
vielleicht - mit den entsprechenden
Anpassungen - nicht einmal so stark von
gewissen gutbürgerlichen europäischen
Ehen unterscheidet, wo teure Privatschulen,

Bälle und Sternfahrten den geeigneten
Rahmen schaffen für die Begegnung der
«richtigen« Partner. Die Ehen der Maheshwari

verneinen nicht alle Individualität
der Partnerwahl, geben aber weiterhin
gemeinschaftlichen Beziehungen den
Vorrang. Wenn eine junge Maheshwari



aus Bombay heimlich einen Muslim heiratet

- eine stigmatisierte Heirat über die
Kastengrenzen hinweg - gibt sie sich
durch ein Doppelleben alle Mühe, ihre
Verbindung verborgen zu halten. Um ihre
Familie vor allfälligem Schaden zu schützen,

wartet sie mit der Bekanntgabe ihrer
Ehe, bis ihre Schwestern regelkonform
verlobt oder verheiratet sind.

Jean-François Mayer richtet sein
Augenmerk auf die Spannungen und
Arrangements zwischen individueller und
kollektiver Partnerwahl in einer weit
weniger «exotischen», aber nicht weniger
fremdartigen Umgebung, in der sich die
eheliche Praxis vom heute üblichen westlichen

Eheverhalten stark unterscheidet.
Die Swedenborgianer verherrlichen das

monogame Paar, das in der himmlischen
Welt wie ein einziger Engel erscheint.
Diese Vorstellung erinnert an die Pihis

von Apollinaire, die in diesem Heft
ebenfalls thematisiert werden (vgl. Salem
und Ferguson-Aebi). Ganz anders gestalten

sich die Vorstellungen der Vielehe bei
den Mormonen. Die Polygynie - in
muslimischen Gesellschaften, in Schwarzafrika

und in Ozeanien weit verbreitet - wird
normalerweise als Ehe beschrieben, die
das Prestige der Ehemänner in polygamen

Familien und die Reproduktionsfähigkeit

der Verwandtschaftsgruppe
verstärkt. Entgegen der Kritik gewisser
feministischer Bewegungen, dass diese
Praxis für die Ehefrauen entwürdigend
sei, beobachtet Mayer, dass gewisse
Mormoninnen die Polygynie zu ihrem
emotionalen (die Zuneigung zwischen
Mitfrauen zählt mehr als die distanzierte
Haltung des Ehemannes) und praktischen
(die Anwesenheit von Mitfrauen erlaubt
einigen Frauen ausser Haus zu arbeiten,
ohne dass dabei ihre Kinder oder der
Haushalt zu kurz kommen) Vorteil zu
nutzen wissen. In Utah, wo ausserhalb
der «Kirche von Jesus Christus und der
Heiligen der Letzten Tage» die Vielehe
seit 1890 offiziell verboten ist, wird die
Polygynie kaum toleriert, manchmal sogar
gerichtlich verfolgt, insbesondere dann,
wenn die Ehepartner nicht als Erwachsene

ihre Einwilligung geben, sondern wenn
es sich um Minderjährige oder Anver¬

wandte (Halbgeschwister, Onkel, Nichten)
handelt (Cart 2000). Die Polygynie wird
zudem angeprangert, weil sie zur Bildung
von kinderreichen Familien führt, die bei
finanziellen Schwierigkeiten den
Sozialdiensten zur Last fallen.

Während sich in den ersten zwei
Artikeln die individuelle Partnerwahl
kollektiven Normen spezifischer Gruppen
beugt, taucht in China ein individualistisches

Ideal auf, welches neuen
Verhaltensweisen Platz bietet und - wenigstens
in gewissen Milieus - die Begegnungen
zwischen Ehe- und Sexualpartnern verändert.

Virginie Cornue hat einen Club für
Ledige untersucht, eine Personenkategorie,

die in China als anormal gilt, und
wollte wissen, wie ihre Gesprächspartnerinnen

und Gesprächspartner mit den
neuen Vorstellungen und Praktiken von
Männlichkeit und Weiblichkeit umgehen.
Diese Begegnungen schaffen unerwarteterweise

Raum für die zunehmend stärker
individualisierte Partnerwahl, deren
Hauptbedeutung im Erlernen der Lust in
sexuellen Beziehungen ausserhalb der Ehe

liegt. Einige Frauen hoffen, diesen Lern-
prozess, der noch von Prüderie gezeichnet
ist, auch im Rahmen ihrer Paarbeziehung
oder einer nächsten Ehe zu vertiefen. Die
Schwierigkeiten, welche mit diesen neuen
Erfahrungen (Scheidung, Wohnungsnot,
Arbeitsverlust) und mit dem sozialen
Wandel einer Gesellschaft auf dem Weg
zur Marktwirtschaft verbunden sind,
scheinen die Liebesbeziehungen in China
zu prägen, auch wenn neue Strukturen
noch kaum sichtbar sind.

Multikulturelle
Gesellschaft und
binationale
Paarbeziehungen

Die nächsten beiden Beiträge zeigen,
wie persönliche Eheprojekte und familiäre

oder politische Loyalitäten sich innerhalb

und ausserhalb binationaler oder



interethnischer Paarbeziehungen verbinden.

Für Barbara Waldis stellen gewisse
binationale Ehen - trotz ihrer konstanten
Zunahme in der Schweiz - eine
Transgression geografischer, religiöser und
sozio-kultureller Normen dar. Auf der
einen wie auf der andern Seite bekunden
die Familien Mühe, die ungewöhnliche
Verbindung ihrer Kinder hinzunehmen.
Als «Wiedergutmachung» wird deshalb

vom Paar erwartet, dass es seine Loyalität
beiden Familien gegenüber zeigt, ins Land
des ausländischen Partners reist, eine

«ausgewogene» Vornamenwahl der
Kinder trifft, in der Familie die richtige
Sprache spricht, doppelte religiöse
Zugehörigkeiten fördert oder aber gar keine.
Binationale Ehen werden auch von den
Behörden des Landes, in dem ein Paar
wohnt, als Missachtung der geltenden
Regeln betrachtet. Ein Paar ist dem
Verdacht ausgesetzt, eine Scheinehe oder eine

Gefälligkeitsehe eingegangen zu sein.
Man verdächtigt die Paare des gekonnten

Umgehens von Einwanderungsgesetzen,
eines Missbrauchs, der vom Paar

gemeinsam geplant wurde oder bei dem
der einheimische Partner im Ungewissen
gelassen und als Opfer bezeichnet wird.
Auch wenn gewisse Paare ihre Gefälligkeitsehe

(im Sinne von gefallen, Komplizen

sein) offen zugeben und mit ihrer
Heirat die allzu restriktive schweizerische

Migrationspolitik anprangern wollen,
antworten - zu Recht - dennoch alle auf
die ihnen gegenüber geäusserten
Beschuldigungen und Missbilligung mit Elogen
über die Macht der Liebe.

Im ex-jugoslawischen Kontext, wie ihn
Isabelle Girod beschreibt, schien vor dem
letzten Krieg (1991-1995) eine
interethnische Ehe nicht eine Transgression
darzustellen. In der Tat bestätigte die
jugoslawische Verfassung die staatsbürgerliche

Union der Bevölkerung mit
mehreren Nationen als Gründergemeinschaften.

Binationale Paare konnten ihren
Kindern die Nationalität eines Elternteils
oder die jugoslawische geben. Seit 1991 ist

jedoch die Frage der ethnischen
Zugehörigkeit zentral geworden. Binationale
Paare konnten nicht mehr, wie zu Zeiten
Titos eine relativ neutrale Identität wäh¬

len, indem sie sich für die jugoslawische
Nationalität entschieden und so auf eine

gemeinsame Staatsbürgerschaft zurück-
griffen. Sie mussten ins Exil gehen, scheiden

oder die schwierige Übung der
Selbstdefinition versuchen, die zwischen
Bestätigung einer spezifischen Identität
und der illusorischen Unbestimmtheit von
der Zugehörigkeit des Paares, der Familien

und der Lebensläufe hin und her
schwankte.

Neue Partner- und
Elternschaften

Francine Ferguson-Aebi und Gérard
Salem analysieren die Konsultationen für
Paartherapien, mit denen sie konfrontiert
sind und beobachten dabei, dass für ihre
Patienten die Ehe als Institution, welche
das Paar langfristig bindet, im Gegensatz
zur Authentizität der Gefühle und der
Selbstverwirklichung der Individuen,
insbesondere der Frauen, steht. Die
Autoren schlagen deshalb vor, von einer
neuen Ära zu sprechen, die charakterisiert

wird durch das «Syndrom des

Wegwerfpartners» und den raschen Zerfall
von materiellen und ideellen Werten wie
beispielsweise auch der Paarbeziehungen.

Neuartige, noch nicht klar ausgebildete

Partnerschaftsmodelle könnten den
Frauen, die in Zukunft ebenso auf sich
selbst bedacht sind wie auf ihre Pflichten
als Ehefrau und Mutter, mehr Autonomie
einräumen. In diesem neuen Kontext
bedeutet eine Scheidung nicht mehr das
Ende einer bewegten Beziehung, sondern
stellt eine Art Übergangsritus dar, der wie
andere Riten dazu dient, sowohl der
Gemeinschaft wie sich selbst
Statusveränderungen und Neuorientierungen in
Lebensprojekten zu signalisieren. Obwohl
die Scheidung immer noch mit grossen
Schuldgefühlen, mit Leiden, mit Einsamkeit

und finanziellen Schwierigkeiten
verbunden ist, wird sie zum Instrument,
persönliche Entscheidungen ohne familiäre

und gemeinschaftliche
Orientierungspunkte oder Zwänge zu testen.



Anne Cadoret interessiert sich für die
Formen der gemeinsamen Elternschaft,
die homosexuelle Väter im Kontakt mit
der Erzeugerin oder einer Leihmutter
ihrer Kinder erfahren. Neben der Adoption,
die hier nicht behandelt wird, untersucht
die Autorin zwei Vaterschaftsformen von
Schwulen. Die erste greift die Ko-Eltern-
schaft auf, bei der ein Homosexueller
Zugang zur Vaterschaft hat ohne mit der
(lesbischen oder heterosexuellen) Mutter
zusammenzuleben. Diese gemeinsame
Elternschaft ist einer Art von Familienorganisation

ähnlich, die nach einer Scheidung

einsetzt (gemeinsame elterliche
Autorität, Sorgerecht für Mutter und
Vater, abwechselnder Wohnort, etc.), ohne
dass das Erzeugerpaar das soziale Elternpaar

sein muss. Auf diese Art «verwirklicht

das Kind nicht die Beziehung der
Eltern, sondern den Tausch: Es zirkuliert
zwischen dem männlichen und weiblichen

Pol, die nie als Paar vereint waren»
(vgl. S. 87). Das zweite Szenario beschreibt
die Situation, bei der eine Frau, die vom
zukünftigen homosexuellen Vater ausgewählt

wurde, zwar das Kind austrägt,
aber keine soziale Mutterschaft antritt.
Die mütterliche Person kann auch verdoppelt

werden: In diesem Falle wird die
Befruchtung in vitro mit einem Ovozyten
einer andern Spenderin als der Leihmutter
durchgeführt. Da ist das Kind das Resultat

eines ökonomischen Tausches und
eines Tausches von Körpersubstanzen und
zirkuliert nicht zwischen Vater und einer
ausschliesslich erzeugenden Mutter. Die
von der Autorin vorgestellten
Aussagefragmente sind Teil einer laufenden
Forschung, die längerfristig zu einem
besseren Verständnis beitragen soll, wie
neue Partnerschaften und Elternschaften
neben «klassischen» Paarmodellen
koexistieren können und wie sie die Natur
partnerschaftlicher, ehelicher und familia-
ler Beziehungen tiefgreifend verändern.

Références

Anthropologie et sociétés
2000. Nouvelles parentés en Occident. Anthro¬

pologie et sociétés (Québec) 24(3).
Augustins Georges
1989. Comment se perpétuer? Devenir des lignées

et destins des patrimoines dans les paysanneries

européennes. Nanterre: Société
d'ethnologie.

Barri Laurent S.

2000. «Argument». L'Homme (Paris) 154-155: 9-
20.

Bonté Pierre (éd.)
1994. Epouser au plus proche: inceste, prohibitions

et stratégies matrimoniales autour de la
Méditerranée. Paris: Editions de l'EHESS.

Bott Elisabeth
1971. Family and Social Network: Roles, Norms

and External Relationships in Ordinary
Urban Families. London: Tavistock.

Bourdieu Pierre
1980. Le sens pratique. Paris: Minuit.
Burgière André, Christiane Klapisch-Zuber,

Martine Segalen et Françoise Zonabend
(dir.)

1988. Histoire de la famille: mondes lointains,
mondes anciens. Paris: Armand Colin.

Cadoret Anne
1995. Parenté plurielle: anthropologie du place¬

ment familial. Paris: L'Harmattan.
2000a. «La parenté aujourd'hui: agencement

de la filiation et de l'alliance». Sociétés

contemporaines (Paris) 38: 5-20.
2000b. «L'homoparentalité, construction d'une

nouvelle figure familiale». Anthropologie
et sociétés (Québec) 24(3): 39-52.

Cart Julie
2001. «Plural Marriage Embedded in Utah

Way of Life». Los Angeles Times, September

9th, 2001.

Collard Chantai
2000. «"Kinship studies" au tournant du

siècle». L'Homme (Paris) 154-155: 635-
658.

Fassin Eric et Marcela Iacub (éds)
1999. Au-delà du PaCS: l'expertise familiale à

l'épreuve de l'homosexualité. Paris: PUF.
Fine Agnès
1998. Adoptions: ethnologie des parentés choisies.

Paris: Editions de la Maison des sciences
de l'Homme.

2000. «Unifiliation ou double filiation dans
l'adoption française». Anthropologie et
sociétés (Québec) 24(3):21-38.



Franklin Sarah et Helena Ragone (eds)
1998. Reproducing Reproduction: Kinship, Power

and Technological Innovations. Philadelphia:

University of Pennsylvania Press.

Godelier Maurice, Thomas R. Trautmann et
Franklin Tjion Sie Fat

1998. Transformations of Kinship. Washington
DC: Smithsonian Institution Press.

Goody Jack
1983. The Development of the Family and Marria¬

ge in Europe. Cambridge: Cambridge
University Press.

1990. The Oriental, the Ancient and the Primitive:
Systems ofMarriage and the Family in the

Pre-industrial Societies of Eurasia.
Cambridge: Cambridge University Press.

Héritier-Augé Françoise
1985. «La cuisse de Jupiter: réflexions sur les

nouveaux modes de procréation».
L'Homme (Paris) 94, XXV(2): 5-22.

Héritier Françoise
1981. L'exercice de la parenté. Paris: Hautes-

Etudes, Gallimard-Le Seuil.
1994. Les deux sœurs et leur mère: anthropologie de

l'inceste. Paris: Odile Jacob.

Jamard Jean-Luc
2000. «La passion de la parenté. Derniers échos

ou retour de flamme?». L'Homme (Paris)
154-155: 733-748.

Johnson Colleen Leahy
2000. «La réorganisation de la parenté aux

Etats-Unis après le divorce et le remariage».

Anthropologie et sociétés (Québec)
24(3): 93-114.

Kellerhals Jean, Jean-François Perrin,
Geneviève Steinauer-Cresson, Laura
Voneche et Geneviève Wirth

1982. Mariages au quotidien: inégalités sociales,
tensions culturelles et organisation familiale.
Lausanne: Favre.

Lévi-Strauss Claude
1967 (1949). Les structures élémentaires de la

parenté. Paris/La Haye: Mouton.
L'Homme
2000. Question de parenté. L'Homme (Paris)

94, XXV(2).
Needham Rodney
1971. Rethinking Kinship and Marriage. London:

Association of Social Anthropologists of
the Commenwealth.

Schneider David M.
1980 (1968). American Kinship: A Cultural

Account. Chicago: University of Chicago

Press (2nd edition).
Schweizer Thomas et Douglas R. White (eds)
1998. Kinship, Networks and Exchange. Cambrid¬

ge: Cambridge University Press.

Sciences humaines
2000. La parenté en question. Sciences humaines

(Paris) 101.

Segalen Martine
2000. «Enquête sur la grand-parentalité en

France». Anthropologie et sociétés (Québec)
24(3): 75-91.

Simpson Bob
1998. Changing Families: An Ethnographie

Approach to Divorce and Separation.
Oxford: Berg publishers.

Singly François de
1993. Sociologie de la famille contemporaine. Paris:

Nathan.
1996. Le soi, le couple et la famille. Paris: Nathan.
2000. Libres ensemble: l'individualisme dans la vie

commune. Paris: Nathan.
Sociétés contemporaines
2000. La parenté aujourd'hui. Sociétés contem¬

poraines (Paris) 38.

Strathern Marilyn
1989. After Nature: English Kinship in the Late

Twentieth Century. Lewis Henry Morgan
Lectures 1989. Cambridge: Cambridge
University Press.

1992. Reproducing the Future: Anthropology,
Kinship and the New Reproductive Technologies.

Manchester: Manchester University

Press.

Terrain
2000. Rester liés. Terrain (Paris) 36.

Weston Kath
1991. Families we Choose: Lesbians, Gays, Kinship.

New York: Colombia University Press.

Zonabend Françoise
1981. «Le très proche et le pas trop loin». Ethno¬

logie française (Paris) XI(4): 311-318.




	Mariages et nouvelles alliances : avant-propos = Neue Formen in Ehe und Partnerschaft : Vorwort

