Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Societa svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft
Band: 5 (2000)

Buchbesprechung: Comptes rendus = Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TSANTSA 5.2000

FRISCHHERZ Bruno.
1997. Lernen, um zu
sprechen — sprechen, um
zu lernen: diskursanaly-
tische Untersuchungen zum Zuweit-
spracherwerb tiirkischer und
kurdischer Asylbewerber in der
Deutschschweiz. Freiburg: Universi-
tatsverlag (Germanistica Fribur-
gensia 16). ISBN 3-7278-1124-2

Bruno Frischherz behandelt in
seiner Arbeit eine eigentiimliche
Form des Zweitsprachenerwerbs:
Es geht um in der Deutschschweiz
lebende Asylbewerber tiirkischer
und kurdischer Herkunft, deren
Spracherwerb teils gesteuert (in
Deutschkursen), teils ungesteuert
ablduft. Migration tiber Sprach-
grenzen hinweg, sei sie gewollt
oder ungewollt, konfrontiert die
Betroffenen stets mit besonderen
Herausforderungen, sehen sie sich
doch mit einer neuartigen Sprach-
Wirklichkeit konfrontiert, die ihre
Fremdwahrnehmung sowie ihr
Selbstbild mitunter einschneidend
verdndert, insbesondere dann,
wenn der Kontakt mit der neuen
Sprache wie im vorliegenden Fall
weder vorhergesehen noch vorbe-
reitet werden kann.

Das Kernsttick der Arbeit bildet
die diskursanalytische Auswertung
von Interviews mit Asylbewerbern
mit unterschiedlichem Erwerbs-
stand. Im Vordergrund steht die
Frage, wie sie ihre begrenzten
Ausdrucksmittel einsetzen und
welche Strategien ihnen zur Verfii-
gung stehen, um — auch anspruchs-
volle — diskursive Probleme zu
meistern. Ausserdem interessiert
sich Frischherz fiir die Modalitdten
des Deutscherwerbs: Wo und wie
haben die Asylbewerber die
deutsche Sprache gelernt? In
welcher Weise wird ihr Spracher-
werb durch ihre soziale Umgebung,
die «Lernwelt», beeinflusst?

170

Geht es in Frischherz’ Untersu-
chung um eine klar umrissene
Gruppe von Sprachlernenden, so
sind seine theoretischen und prakti-
schen Fragestellungen durchaus auf
andere Situationen und Populatio-
nen iibertragbar und werfen ein
sprachwissenschaftliches Licht auf
die weite Landschaft der Migrati-
onsforschung. Nicht zuletzt aus der
Sicht der Ethnologie, welche haufig
mit sprachlich heterogenen Terrains
zu tun hat, ist diese sich um Inter-
disziplinaritdt bemiithende Arbeit
von einigem Interesse.

In den ersten beiden Kapiteln
umreisst der Autor die Basis der
vorliegenden Untersuchung: Auf
der Grundlage der konstruktivisti-
schen Erkenntnistheorie entwickelt
Frischherz ein Modell, das den
Zweitsprachenerwerb als Zusam-
menwirken von interaktiven und
kognitiven Konstruktionsprozessen
definiert. Sprachlernende befinden
sich stindig in asymmetrischen
Kommunikationssituationen, in
denen sie aber — selbst mit be-
schrankten sprachlichen Mitteln —
das Kompetenzgefille durch den
Einsatz geeigneter Techniken
(beispielsweise durch Nachfragen)
abschwichen konnen. Frischherz
verwendet das Schema der «poten-
tiellen Erwerbssequenz», welche
— ausgeldst durch eine problemati-
sche Ausserung des Lernenden —
mit Hilfe des Muttersprachlers
verbessert wird, somit in reparierter
Form dem Lernenden zur Verfii-
gung steht und von ihm aktiv
gebraucht werden kann.

In Kapitel drei erldutert und
begriindet Frischherz sein Vorge-
hen bei der Datenerhebung. Seiner
empirischen Untersuchung liegen
21 Interviews zugrunde, aus denen
gleichzeitig soziale und psycholo-
gische wie auch sprachliche Daten
gewonnen werden. Der Wille, sich
nicht auf rein linguistische
Merkmale zu beschranken, durch-
zieht die ganze Arbeit und

tiberzeugt sowohl durch die
Konzeption als auch in der Durch-
fithrung. Die Gesprache behandeln
unter anderem die folgenden
Themen: Situation in der Schweiz,
Sprache, Situation im Herkunfts-
land, Flucht, Zukunft.

In Anlehnung an das konstruk-
tivistische Zweitsprachenerwerbs-
modell erarbeitet Frischherz in
Kapitel vier und fiinf ein «Konsti-
tutionsmodell», das ihm erlaubt,
die von den Asylbewerbern erwor-
benen Fihigkeiten genauer zu
beschreiben. Sinn entsteht nicht
durch blosse Informationsiibertra-
gung, sondern er muss in wechsel-
seitiger Gesprachsarbeit erst
geschaffen werden. Dabei miissen
unterschiedliche Aufgaben gemein-
sam bewdltigt werden, beispiels-
weise die Organisation des
Sprecher- und des Themenwech-
sels. In diese Konzeption fiigen sich
auch die Strategien von Sprachler-
nenden, welche ihnen erlauben,
trotz beschrianktem Repertoire an
der Kommunikation teilzuhaben
und dabei auftauchende Probleme
zu meistern. Frischherz greift die
zuvor theoretisierten Erwerbsse-
quenzen wieder auf und verweist
auf den Begriff der «Reparatur»,
der weiter gefasst ist als «Korrek-
tur» und damit eine weit grossere
Palette von Stérungen als das blosse
Verbessern einer fehlerhaften
Ausserung umfasst, so beispiels-
weise auch die Bitte um Ausdrucks-
hilfe oder die Nachfrage.
Schliesslich kommt der Autor auf
die Funktion von Reparaturse-
quenzen zu sprechen, welche in
bestimmten Situationen bewusst
als «Lerntechniken» dienen konnen.

Um Wortschatz und Erzahl-
strukturen der Asylbewerber geht
es in Kapitel sechs, dies gemdss
Frischherz’ Ziel, nicht nur die
Deutschkenntnisse zu untersuchen,
sondern diese auch in Beziehung
zur jeweiligen «Lernwelt» zu
setzen. Erwartungsgemass wichst



sowohl der Wortschatz als auch die
Anzahl der verwendeten Erzéhl-
strukturen mit zunehmender
Aufenthaltsdauer in der Schweiz.
Wiéhrend sich die schwiéchsten
Sprecher hauptsédchlich reaktiv
verhalten, beherrschen Fortge-
schrittenere nach und nach diffe-
renziertere sowie dramatisierte
Strukturen und greifen aktiv in die
Diskursorganisation ein.

Das Kapitel sieben beginnt mit
einem Plddoyer, Lernende nicht als
blosse Untersuchungsobjekte zu
betrachten, sondern auch auf ihre
Subjektivitdt einzugehen. Lernen
findet immer in einer bestimmten
Lebenswelt statt, die mit der Lern-
welt in gegenseitiger Wechselwir-
kung steht. Fiir Asylbewerber wird
dieser Zusammenhang besonders
deutlich: Deutsch zu lernen ist kein
Selbstzweck, sondern soll zu mehr
Handlungsfahigkeit und Lebens-
qualitdt fiihren. Dabei greifen
motivierende oder entmutigende
Reaktionen der Lebenswelt in den
Lernprozess ein. Frischherz unter-
sucht die Interviews nach den vier
Hauptkriterien: Lebenswelt im
Kontrast, Sprachkontraste,
Sprecherfahrungen und Lerner-
fahrungen. Besonders hervorge-
hoben seien hier die kommentierten
Interviewausschnitte, mit denen der
Autor seine Analyse anschaulich
illustriert. Die Asylbewerber
beschreiben hauptsidchlich die
Unterschiede zwischen der
Herkunfts- und der Aufnahme-
kultur, wobei einiges — insbesonde-
re Mentalitdtsunterschiede —
negativ eingestuft wird. Im Ganzen
fallt ihre Beurteilung jedoch
ziemlich nuanciert aus. Beim
Sprechen tiber Sprachkontakte fallt
auf, dass engere Kontakte zur
Schweizer Bevolkerung durchwegs
positiv beurteilt werden, sofern die
Asylbewerber iiberhaupt in
Kontakt mit SchweizerInnen
kommen. Dabei kommt erschwe-
rend die Diglossiesituation Schwei-

zerdeutsch /Hochdeutsch hinzu.
Die Resultate der Untersuchung
werden in Kapitel acht zusammen-
gefasst und diskutiert. Ein kom-
plexer Sachverhalt wie der
Zweitsprachenerwerb lasst sich nur
ansatzweise quantifizieren — dessen
ist sich Frischherz bewusst. Aus
seinem Untersuchungsmaterial
lasst sich indes unter anderem
folgern, dass Kontakte ausserhalb
des Deutschkurses zum Lernerfolg
beitragen. Das Buch schliesst mit
Empfehlungen fiir Lehrende und
Lernende. Ausgehend von der
Feststellung, dass Lernende jede
Art von Kommunikation — bewusst
oder unbewusst — als Lernsitua-
tion nutzen kénnen, pladiert der
Autor dafiir, dass im Fremdspra-
chenunterricht nicht blosses Sprach-
wissen vermittelt, sondern auch die
kommunikative Selbstandigkeit der
Lernenden gestédrkt werden soll.
Bruno Frischherz prasentiert
seine Untersuchung im vorliegen-
den Buch inhaltlich wie auch
formal klar und ansprechend, und
er bedient sich dabei einer genauen,
verstindlich geschriebenen
Sprache. Die Ergebnisse der
Diskursanalyse werden durch
pragnante Beispiele erldutert und
gewinnen so an Anschaulichkeit.
In den letzten Kapiteln wiinschte
man sich bisweilen eine genauere
Diskussion der Wechselwirkungen
zwischen Spracherwerb und
Lernwelt, doch dazu ist die Daten-
lage wohl zu unsicher. Trotz aller
Schwierigkeiten ist es dem Autor
gelungen, eine aufschlussreiche und
unter einigen Gesichtspunkten
innovative Arbeit zu verfassen, die
es verdient, auch ausserhalb der
Sprachwissenschaft zur Kenntnis
genommen zu werden.

Daniel Elmiger

GELLNER Ernest.
1998. Language and
Solitude: Wittgenstein,
Malinowski and the
Habsburg Dilemma. Cambridge:
Cambridge University Press. xix-
209 p. ISBN 0 521 63997 2

On doit a Ernest Gellner, décédé
en 1995, une ceuvre variée et de
grande ampleur. A travers ses
recherches sur le Moyen-Orient et
I'islam, sur le relativisme et 1'uni-
versalisme, sur le nationalisme, ses
ouvrages critiques sur la philoso-
phie du langage ou la psychana-
lyse, il a su mener de front une
réflexion philosophique et anthro-
pologique. Esprit combatif, évo-
luant souvent a contre-courant des
idées dominantes, il est I"auteur
d’une ceuvre qui n’a certainement
pas recu toute la reconnaissance
qu’elle méritait. Language and
Solitude est son dernier ouvrage
(posthume). Il s’agit d’un véritable
testament intellectuel oi1, dans son
style tranché habituel, l'auteur
aborde avec acuité des themes qui
I'ont occupé tout au long de sa vie.
La premiere partie de 'ouvrage
décrit le climat intellectuel et
politique des dernieres décennies
de I'Empire Habsbourg. Gellner se
penche ensuite sur 1’ceuvre de
Ludwig Wittgenstein (1889-1951),
philosophe d’origine viennoise,
puis sur celle de Bronislaw
Malinowski (1884-1942), né a
Cracovie (qui a I’époque faisait
partie de I’'Empire Habsbourg).
Dans la partie finale de I'ouvrage,
l'auteur évalue leurs influences
intellectuelles respectives (bien que
son attention reste avant tout
centrée sur Wittgenstein).

Des la premiere ligne, Gellner
distingue deux théories de la

171

TSANTSA 5.2000



TSANTSA 5.2000

connaissance, qui débouchent sur
des théories opposées de la société,
de '’homme, de l"économie:
1/ I'individualisme atomiste, mais
également les traditions empiriste
et rationaliste, le libéralisme, la
Gesellschaft; 2/ 1a vision organique
et romantique, le nationalisme, la
Gemeinschaft. Plus qu’ailleurs en
Europe, la vie culturelle et politique
ainsi que la société a la fin de
I’Empire Habsbourg étaient profon-
dément polarisées entre les natio-
nalistes, luttant contre le pouvoir
impérial, et les libéraux, qui recru-
taient le plus souvent parmi les
Juifs. Apreés les troubles de 1848,
qui ont vu l'alliance des nationa-
listes et des libéraux, ces derniers se
sont rapprochés progressivement
des Habsbourg, seul rempart face
aux particularismes locaux et natio-
naux (cette alliance entre les
anciens exclus et une dynastie mar-
quée par l'autoritarisme et le catho-
licisme n’est pas le moindre des
paradoxes de I'époque). On en est
arrivé a une profonde opposition
entre les «parias-libéraux» et les
«nationalistes irrédentistes»!, les
premiers attachés a des valeurs
cosmopolites, les seconds ayant
développé un fétichisme de la
culture et un culte des racines pay-
sannes (p. 33). C’est en cela que
réside le dilemme Habsbourg: «La
confrontation entre un individua-
lisme universaliste, abstrait d’un
coté et un communalisme roman-
tique de l'autre» (p. 85).

L’erreur de Wittgenstein est
d’avoir cru que le dilemme
Habsbourg était la seule alternative
possible au sein du champ de la
connaissance. Toujours caractérisé
par ses positions et ses formula-
tions dogmatiques, Wittgenstein
est ainsi passé d’une extréme a
l'autre entre le Tractatus logico-philo-
sophicus (1921) et les Investigations
philosophiques (parues de fagon
posthume en 1953, mais reflétant
son enseignement des années trente

172

et quarante). Dans un style qui tient
plus de I'oracle que de I'argumen-
tation philosophique, le Tractatus
avance une vision atomique de la
connaissance sur le modele du cal-
cul des propositions, censé révéler
la structure profonde du monde et
de la pensée. En ce sens, il s’agit
d’une expression de I'individualis-
me et de I'universalisme. Une these
du Tractatus (proposition 6.4311)
retient l'attention de Gellner: «La
mort n’est pas un événement de la
vie» (p. 62). L'idée que l'individu
est completement isolé et ne peut
faire I'expérience de sa propre mort
illustre parfaitement la négation de
la culture qui caractérise la premie-
re philosophie de Wittgenstein. Le
Tractatus néglige complétement la
vie en communauté, c’est un ou-
vrage totalement ahistorique qui
décrit un monde sans culture, ce
qui fait dire a Gellner que c’est un
«poéme a la solitude» (p. 46).
Apres une période de retraite
dans les années vingt, Wittgenstein
revient a la philosophie. Alors que
son ouvrage de jeunesse illustrait
de fagon extréme la premiere
position du dilemme Habsbourg,
il en vient a changer complétement
de vision: il considere alors que la
pensée et le langage sont incarnés
dans des systemes socioculturels,
reliés aux communautés particu-
lieres; chacun de ces systemes, cha-
cune de ces «formes de vie» pour
reprendre son expression, est «logi-
quement ultime, auto-justifiant, et
au-dela de toute autre justification
possible» (p. 72). Pour Gellner,
I’essence de cette deuxiéme philo-
sophie de Wittgenstein réside dans
I’application de la conception
romantique et organiciste de la
culture et de la société au domaine
de la connaissance. Indifférent a la
politique, Wittgenstein a peut-étre
été d’autant plus imprégné par le
dilemme Habsbourg, sans en avoir
pleinement eu conscience. Il a cru
qu’il n’y avait pas de troisieme

choix possible en dehors de I'indi-
vidualisme positiviste et du
communautarisme romantique.

C’est sur ce point que Mali-
nowski se distingue de son illustre
vis-a-vis: plus lucide et modéré en
politique, il a su éviter le piege du
dilemme en développant une
théorie intermédiaire. Gellner men-
tionne deux influences prépondé-
rantes: 1/ la tradition romantique
qui a produit une riche ethnogra-
phie de I'Europe centrale, menée
par des intellectuels locaux occupés
a construire une nation en récol-
tant des données détaillées sur la
vie des paysans et soucieux de sau-
ver cette culture, considérée comme
un tout; 2/ I’empirisme d’Ernst
Mach, selon lequel il faut expliquer
les faits a partir d’observations et
non pas en invoquant des entités
abstraites. On distingue ici les traits
dominants de I'anthropologie fonc-
tionnaliste de Malinowski: un sens
aigu de 'unité de la culture et de
I'interdépendance des éléments qui
la constituent; une méthode empi-
riste qui privilégie la récolte des
données de terrain et refuse de
rendre compte du présent par le
passé (en quoi Malinowski rompt
avec l"évolutionnisme de Frazer).
La grande originalité de Malinow-
ski, voire son génie, a été d’allier de
facon consistante des éléments
provenant de traditions intellec-
tuelles opposées.

Gellner en vient a étudier la
théorie du langage de Malinowski,
telle qu’elle est exprimée dans «The
Problem of Meaning in Primitive
Language», texte paru dans un
ouvrage collectif de philosophie,
The Meaning of Meaning (1923).
Malinowski y souligne le poids du
contexte sur le langage, mais fait
la différence entre le langage fonc-
tionnel de tous les jours et le lan-
gage scientifique. Il exprime ainsi
une théorie du langage «lié a la
culture» par certains aspects et
«indépendant du contexte» par



d’autres (p. 148). Contrairement a
Wittgenstein (qui dans un premier
temps a concu le langage sur le
modele exclusif de la logique
mathématique, puis dans un
deuxieme temps en est venu a dire
que tous les langages ne sont que
I'expression de formes de vie), et
bien qu'il finira par affaiblir cette
différence dans Coral Gardens and
their Magic (1935), Malinowski
reconnait deux types de langage,
irréductibles I'un a I’autre.

Dans les dernieres pages de
I’'ouvrage, Gellner revient a
Wittgenstein. Il distingue trois
courants qui ont été a un titre ou
un autre influencés par sa deu-
xieme philosophie et qu’il étiquette
avec sa verve habituelle de la facon
suivante (p. 159): 1/ I'«exorcisme
philistin», c’est-a-dire la philoso-
phie du langage, dominante a
Oxford dans les années cinquante
et soixante, caractérisée par une
revalorisation du sens commun
(sans réflexion ni méme reconnais-
sance de I'existence de divers sens
communs); 2/ 1'«idéalisme relati-
viste», qui admet que toutes les
visions du monde sont égales;
3/ I'<herméneutique expiatoire»,
autrement dit I'anthropologie inter-
prétative puis le postmodernisme,
ol les significations remplacent les
fonctions et les structures. A la suite
de Geertz, ces auteurs se sont
engagés a dénoncer les rapports de
domination sous-jacents a I'anthro-
pologie classique, mais malheu-
reusement selon Gellner
«’expiation du colonialisme et de
la domination du monde doit
inclure le rejet de la clarté, car celle-
ci a été I'instrument ou le masque
de la domination» (p. 176).

Gellner conclut sur la nécessité
de trouver une troisieme voie entre
le holisme et I'individualisme, vers
lequel va tout de méme nettement
sa préférence. Le mythe indivi-
dualiste de Robinson Crusoé,
construisant seul un monde, doit

étre compris comme une «éthique
de la cognition» (p. 183), comme
une position normative et non
descriptive de la vie humaine; il
constitue en outre la charte d'une
tradition tout a fait unique par ses
réalisations intellectuelles et techno-
logiques. Le fait méme de la dif-
fusion planétaire du modele
particulier de connaissance qui en
découle, c’est-a-dire celui d’une
«science transcendant la culture»
(p. 185), infirme le relativisme. La
position finale de Gellner, qui reste
attaché a l'idée d’une transition
progressive de la société organicis-
te a la société construite sur un
modele individualiste (méme s’il
admet que les deux peuvent coexis-
ter dans une seule société) est un
peu décevante (p. 188 et 189 en
particulier). Certains lecteurs préfé-
reront peut-étre garder a I'esprit la
belle le¢on d’humanisme induite
dans la phrase suivante: «Les cultu-
res ne sont pas ultimes. La possibi-
lité de transcender les limites
culturelles est un fait, c’est le fait le
plus important de la vie humaine»
(p. 187). Par certains passages, ol
on le sent impliqué personnelle-
ment, ou d’autres qui sont de petits
bijoux d’ironie mordante, Gellner
se livre plus que dans d’autres
ouvrages. Son style direct et incisif
peut irriter mais il a le mérite de
poser le débat en termes extréme-
ment clairs. Gellner est un auteur a
lire absolument, il constitue un
contrepoids précieux a l'«hystérie
de subjectivisme» (p. 177) qui
domine en ce moment I’anthropo-
logie.

Alessandro Monsutti

1 Les citations sont traduites de I'anglais
par mes soins.

GOEL Stéphane.
1995. Le garcon s’appelait
Apache. Couleur. 53 min.
Lausanne: Climage.

«Le garcon s’appelait Apache».
C’est par ces mots, extraits des mé-
moires de Géronimo, que débute le
documentaire de Stéphane Goél.
La voix-off nous relate le mythe
de fondation de la tribu Apache,
un mythe ol le garcon devra tuer
le dragon, lui transpercer le cceur
d’une fleche, pour devenir le
premier chef Apache.

Le dragon est ici figuré par un
crotale, avec un long plan du ser-
pent enroulé sur lui-méme, sifflant
et agitant sa queue dans un bruit
de crécelle. Mais comme on ne
tarde pas a le découvrir, le dragon
est aussi une métaphore de I’hom-
me blanc.

«Geronimo» indique un pan-
neau routier sur lequel s’attarde la
caméra, a I'entrée d'une petite ville
de la réserve des Apaches San
Carlos. Un rappel symbolique, car
c’est bien a rejouer le mythe fonda-
teur qu’on nous invite ici, a défier a
nouveau le dragon et, dans un se-
cond souffle identitaire, a I’abattre
anouveau.

Mais qui est le dragon? C’est a
la fois I’Université d’Arizona, la
Chambre de Commerce du comté
et tout particulierement le Vatican,
trois groupes d’intéréts qui s’asso-
cient autour de la construction
d’un observatoire astronomique
sur le Mont Graham. Montagne
isolée au nord de I’Arizona, loin
de la lumiere des villes, c’est un
site idéal pour l'installation d'un
télescope; mais c’est aussi un lieu

1713

TSANTSA 5.2000



TSANTSA 5.2000

sacré des Apaches San Carlos,
comme ceux-ci le signifient par le
biais de manifestations et pétitions.
La présence des scientifiques est
vue comme une profanation, une
profanation d’autant plus révol-
tante que 1’Eglise catholique est
impliquée.

Documentaire tourné pour la
Télévision Suisse Romande, sans
prétention strictement «ethnogra-
phique», ce film n’en a pas moins
certaines qualités du genre: arti-
culé autour d’une construction en
miroirs, il fait dialoguer les diffé-
rents protagonistes de I'affaire,
Medicine Man, représentante de
I’ Apache Survival Coalition d'un
cOté, ecclésiastiques et universi-
taires de l'autre, leur permettant
d’exprimer leur position, leurs
arguments et revendications.
L’ambition de l"entreprise n’est
pourtant pas d’amener les deux
parties a un compromis, I"«échan-
ge» s’apparentant plutét a un
dialogue de sourds: d'un coté le
Vatican veut bien admettre (quoi-
que du bout des levres) que le
Mont Graham soit sacré pour les
Apaches, mais refuse de voir une
profanation dans la présence de
son télescope. De I'autre coté, les
Indiens ne peuvent pas révéler
pourquoi le Mont Graham est
sacré: la montagne perdrait ses
pouvoirs.

Le discours aboutit donc inévi-
tablement a une impasse, impasse
qui aurait pu étre évitée selon
I’ethnologue Keith Basso, qui se
montre tres accusateur envers les
promoteurs de 1’observatoire, en
dénongant leur légereté et leur
irrespect des indigenes. Mais cette
impasse est également provoquée
par le manque de consensus chez
les Apaches, entre ceux qui refu-
sent toute forme d’assimilation et
s’opposent a I'implantation de
I'observatoire, et ceux qui y sont
favorables, sensibles notamment
aux promesses de retombées tou-

174

ristiques. Si I’argument écono-
mique n’est pas a sous-estimer
dans une réserve indienne tres
touchée par le chémage, des accu-
sations de corruption et de nom-
breuses critiques quant au mode
de consultation de la population
indigéne embrouillent encore la
situation.

Le montage en miroirs s’avere
cependant décisif tant sur un plan
heuristique que démonstratif: car
ce parallélisme formel en révele
un autre, celui de la relativité des
croyances et des pratiques rituelles.
Aux «secrets», incantations et
danses indiennes répondent la
dogmatique et les prieres catho-
liques, a la langue Apache répond
le latin. Et ces scientifiques qui
rendclent a entrer dans un débat
éthique et préferent se réfugier
derriere des données techniques,
empilant les superlatifs («the
Iargest, the fastest, the more com-
pact telescope ever built») pour
défendre leur entreprise, ces scien-
tifiques qui s’engouffrent dans le
faux-fuyant de la «science posi-
tive» comme pour signifier leur
distance d’avec la «magie» des
Indiens, ces mémes scientifiques
finissent en effet par buter sur leurs
propres contradictions.

Les chercheurs catholiques tout
d’abord, qui scrutent les étoiles en
quéte d'une vie extraterrestre, et
que leurs spéculations ameénent a
un questionnement qui n’est plus
scientifique, mais bien théologique
quant aux répercussions qu’une
telle découverte aurait sur la
doctrine. Science et religion s’entre-
mélent: dans la bouche d’un pere,
la recherche scientifique n’est
d’ailleurs rien d’autre qu'une
priére, une facon de converser avec
Dieu, «about the way He made
things».

Et les laics, ingénieurs ou
universitaires, n’échappent pas a
cette logique, eux qui élevent la
science au rang d’une «religion»

au service de 'Humanité, et sacra-
lisent dans le méme mouvement
leur «mission» sur le Mont
Graham. Science, religions catho-
lique et indienne apparaissent
finalement comme autant de
croyances, relatives, équivalentes.

Cette équivalence est illusoire,
puisque les Indiens voient leurs
lieux sacrés interdits d’acces ou
profanés. Comment se fait-il, rele-
vent les Apaches, que les Euro-
péens venus chercher la liberté
religieuse en Amérique, leur aient
paradoxalement retiré cette liberté
a eux, les Natives, pour leur impo-
ser leurs croyances? Une situation
que le réalisateur symbolise en
filmant la barriere close qui mene
au sommet du Mont Graham et
qui porte la pancarte: «No trespas-
sing: violators will be prosecuted».

A Tucson, le diocésain de la
Cathédrale Saint-Augustin quali-
fie d’actes de «terrorisme» les
manifestations et les distributions
de tracts sur le parvis de son
Eglise, un terrorisme qui, dans ses
termes, «seeks to force people to
see things the way you want them
to see». Il accuse en outre les sym-
pathisants indiens d’avoir bloqué
la porte de la cathédrale le jour le
plus sacré, le dimanche de Paques,
bref d’avoir profané un lieu saint.

Pour le téléspectateur, ces faits
procedent d"une évidente récipro-
cité, prenant ici une tonalité quasi
revancharde, et participent ainsi
du méme parallélisme que 'en-
semble du documentaire. Toute-
fois, on se rend trés vite compte
que le parallélisme du montage
n’équivaut pas a une égalité.
Certes la voix-off n’intervient
presque jamais, elle s’efface der-
riere le témoignage des acteurs,
une absence signalant clairement le
choix d’une narration dépouillée,
neutre. Mais si ses interventions
sont rares, elles n’en sont pas
moins significatives: la voix-off
ouvre et conclut en effet le docu-



mentaire par la légende du garcon
Apache et ne laisse ainsi pas le
moindre doute sur les véritables
enjeux du film — et ses véritables
sujets. Car ce sont bien les Indiens,
en posture de victimes, qui
trouvent la une plate-forme pour
leurs revendications. En effet, de
documentaire portant sur un
événement ponctuel et limité, le
film devient vite le tremplin d'un
plaidoyer beaucoup plus global
pour la cause indienne. Ce n’est
plus le Mont Graham, mais toute
la colonisation blanche qui est mise
en cause. Sans complaisance ni
polémique, le documentaire choisit
son camp et incite du méme coup
le spectateur a le suivre.

Peut-étre cette partialité est-elle
la plus grande faiblesse de ce film,
si on le considere d’un point de
vue ethnographique: ne pas s’en
tenir a I'observation, a la descrip-
tion, mais ouvrir la voie au poli-
tique. Cette interrogation peut
sembler vaine, puisque L'enfant
s’appelait Apache n’a aucune préten-
tion ethnographique. Mais peut-
étre est-elle au contraire salutaire,
dans une anthropologie aujour-
d’hui en crise: une science de
’homme basée sur le respect des
cultures peut-elle en effet se passer
d’une telle réflexion politique?

Nicolas Berlie

Gooby Jack. 1999.
L’Orient en Occident.
Paris: Seuil (traduit de
I’anglais par Pierre-
Antoine Fabre). 393 p. ISBN 2-02-
023419-X [éd. orig. 1996. The East in
the West. Cambridge: Cambridge
University Press]

L’Orient en Occident est la
traduction frangaise d'un ouvrage
récent de Jack Goody (outre quel-
ques petits écarts dus a la traduc-
tion entre les références citées dans
les notes et la bibliographie, on
peut regretter que dans cette
version francaise — contrairement a
I’édition anglaise — les notes se
trouvent a la fin de 1'ouvrage).
L'auteur y aborde des themes qui
lui sont chers, tels que le rdle de
I’écriture dans le développement
historique et culturel de 1'Eurasie
ou celui des structures des groupes
domestiques, avec le souci compa-
ratif qui I’anime depuis le début
de sa carriere. Il s’agit d'un texte
polémique qui s’appuie sur une
érudition étourdissante pour s’atta-
quer a la conception de beaucoup
d’auteurs européens, humanistes
tout comme chercheurs en sciences
sociales, selon laquelle la supério-
rité technologique de 1'Occident
sur I'Orient peut étre expliquée par
des différences structurelles pro-
fondes. Pour Goody, cela ne résiste
ni a un examen attentif des docu-
ments historiques ni a I’évolution
contemporaine des sociétés chi-
noise, japonaise ou encore in-
dienne. I critique ainsi la fameuse
these de Weber selon laquelle
I’Europe a connu un processus de
rationalisation (développement du
capitalisme, recherche du profit,
souci de rentabilité) induit par
I’éthique protestante. Il égratigne
au passage les théories de Marx

sur le mode de production asia-
tique, mais aussi les contributions
d’auteurs tels que Polanyi,
Dumont ou encore Gellner, tous
occupés a souligner les oppositions
plus qu’a reconnaitre le fond histo-
rique et culturel commun a I'Occi-
dent et a I'Orient. Ainsi, 'ouvrage
a une portée qui dépasse l'argu-
ment traité, car il s’agit d’une cri-
tique puissante de toute forme
d’ethnocentrisme.

Dans les différents chapitres,
Goody aborde des aspects qui sont
habituellement considérés comme
caractéristiques de la supériorité
de I'Occident sur I'Orient: la ratio-
nalité et la comptabilité commer-
ciale. Il se penche ensuite sur les
activités marchandes et indus-
trielles qu’a connues 1"Asie (en se
concentrant sur le cas de 1'Inde),
sur la famille et les affaires en
Orient puis, par contraste, sur les
structures familiales en Europe,
pour finir par une mise en perspec-
tive de l'organisation du travail,
des modes de production et des
moyens de communication entre
les deux régions du monde. Dans
chaque cas, ’auteur conclut que le
caractere unique de I'Europe occi-
dentale est infirmé par les faits et
les documents. Symétriquement,
I'illusion du retard comparatif de
I'Orient disparait. Goody critique
la lecture ethnocentrique de I'essor
du capitalisme (marchand puis
industriel) en Europe, opposée a
une Asie immobile. Les différences
ont été systématiquement exa-
gérées par la plupart des obser-
vateurs occidentaux engagés dans
une entreprise rétrospective
d’autosatisfaction, obnubilés par
les succes indéniables qu’a connus
I’Europe dans de nombreux
domaines depuis le XVle siecle en
particulier.

Le chapitre «La rationalité en
question» est exemplaire de la
démarche de Goody. Celui-ci y
analyse la logique aristotélicienne,

175

TSANTSA 5.2000



TSANTSA 5.2000

souvent considérée comme le
modele et I'inspiration du rationa-
lisme occidental. Selon 1’auteur,
une telle formalisation n’a pu se
développer qu’avec l"écriture.
Considérer le syllogisme — tel qu’il
a été énoncé par Aristote puis
systématisé par les philosophes
médiévaux — comme le modele de
la rationalité et vouloir évaluer les
modes de pensée des populations
sans écriture a sa lumieére est extré-
mement réducteur. Goody n’a pas
grand peine a démontrer le coté
étriqué et peu naturel du syllo-
gisme qui apparait «comme une
forme tres artificielle de preuve,
essentiellement réservée aux
logiciens. Son usage reste limité a
la solution d’un type de puzzle
particulier; il ne recouvre pas
toutes nos opérations cognitives»;
il est dés lors tout a fait exagéré
de considérer que «la procédure
particuliere du syllogisme ait été
intrinsequement liée aux dévelop-
pements ultérieurs du savoir
européen» (p. 29). En outre, d’autre
cultures écrites (I'Inde, 1a Chine ou
le Japon) ont développé des
modeles proches du syllogisme
aristotélicien. Ainsi, ce mode de
raisonnement caractérise des pro-
cédures cognitives tout a fait parti-
culieres, plus liées a la sphere de
I'écriture qu’a celle de la culture
occidentale. Le syllogisme ne peut
des lors ni étre considéré comme le
paradigme d’une rationalité limitée
a I'Occident, ni le paradigme de la
rationalité dans son acception la
plus générale.

Ala fin de ce chapitre comme
dans sa conclusion, Goody insiste
sur le caractere temporaire des
avantages de 1'Occident (voir par
exemple p. 291-293, 317-318). A la
supériorité structurelle et perma-
nente de 1’Occident, il oppose
I'idée d’une alternance: «C’est un
mouvement pendulaire. Dans la
longue durée, aucune région ne
peut étre considérée comme res-

176

ponsable a elle seule de la nais-
sance de la société moderne» (p.
57), chacune pouvant assumer a
un moment ou a un autre I’essen-
tiel des innovations a partir d’un
fond culturel commun. Pour lui,
ce constat «revient aussi a réfuter
I'idée que la rationalité occidenta-
le aurait un lien privilégié avec la
capitalisme» (p. 58). Le formidable
bond en avant de I'Occident est
da a la maitrise de certaines techni-
ques spécifiques (fusils, bateaux
plus performants, cartes plus pré-
cises, imprimerie a caractéres
mobiles puis machine a vapeur...)
et non a des structures mentales
ou cognitives différentes. Goody
ne veut pas minimiser, et encore
moins nier, les changements pro-
fonds issus de la Renaissance et
de l'essor économique que I’Eu-
rope occidentale a connus depuis
la Révolution industrielle de la fin
du XVIIle siecle, mais délivrer le
terme de «rationalité» de son
«essentialisme» culturel (p. 64). 11
dénonce avant tout les oppositions
binaires simplistes, les «différences
catégorielles tranchées» (p. 219). 11
souligne ainsi que dans de nom-
breux domaines, les réalisations de
I’Occident n’ont pu étre possibles
que sur le terreau commun avec
I'Orient. La pertinence méme de
la quéte par les sciences sociales
du processus de rationalisation de
I'Occident, qui est basée sur une
lecture limitée de I'histoire de 1600
a nos jours, est remise en question.
La perspective de la longue durée
prend en considération 1’héritage
commun venant de la Mésopota-
mie et de I’Age du bronze (urbani-
sation, alphabétisation et essor de
'écriture, agriculture menée sur
une large échelle, stratification
sociale, etc.) et permet non seule-
ment de mieux comprendre
I’Orient, mais également 1"Occi-
dent. Il apparait alors clairement
que les deux régions sont plus
semblables que différentes et qu'il

n’y a aucune primauté de I'une sur
l'autre.

Avec toute I'argumentation qui
I"accompagne, cette conclusion
semble convaincante. On peut
toutefois regretter que Goody ne
dise rien des rapports de domina-
tion que I'Occident a pu exercer
sur les autres parties du monde.
L’Afrique n’intervient que spora-
diquement dans son discours et
uniquement pour souligner sa
passivité et les différences qui
I'opposent a I’ensemble eurasia-
tique (voir par exemple p. 108-111,
265-269). Quant au continent
américain, il reste a I'extérieur des
préoccupations de I'auteur, qui ne
parle pas du role essentiel que
I’exploitation systématique des
ressources naturelles de la région a
pu avoir dans I'essor de I'Occident.
Néanmoins, apres la cuisine, les
structures du groupe domestique
ou la culture des fleurs, Goody
continue une investigation qui se
place dans le cadre élargi de la
longue durée et de I'histoire de
I’humanité, tout en se basant sur
une érudition et un souci du détail
remarquables. Par sa dimension
comparatiste et son effort de dé-
centrement, I'ouvrage de Goody
offre une belle lecon d’anthropo-
logie dans son acception la plus
profonde: une réflexion sur I'hu-
manité par une remise en question
de nos évidences.

Alessandro Monsutti



HELL Bertrand. 1999.
Possession et chama-
nisme: les maitres du
desordre. Paris: Flamma-
rion. 392 p. ISBN 2-08-211574-7

A notre époque de standardi-
sation et de mondialisation triom-
phantes, de bouleversements
profonds pour toutes les cultures et
de migrations généralisées, peut-
on encore légitimement manifester
de l'intérét pour les phénomenes
de négociation entre les hommes et
les «esprits»? Cela ne doit faire
aucun doute, a en juger par les
données ethnographiques concer-
nant les cultures dites «tradition-
nelles», qui attestent de la vivacité,
jamais démentie, du recours a cette
médiation particuliere. Ce qui en
fait la richesse repose sur le prin-
cipe d’adaptabilité, qui est au cceur
de sa logique de fonctionnement.
En effet, le monde des «esprits» ne
constitue pas un bloc monolithique
figé dans 1’espace ou dans le
temps; il se présente, au contraire,
comme un processus dynamique
de changement, faisant écho aux
mouvances de I'Histoire et des
réalités sociales. Ce constat a ame-
né Bertrand Hell, professeur
d’ethnologie a 1’Université de
Franche-Comté, a reprendre les
systemes symboliques sur lesquels
reposent le chamanisme et la
possession, et a décoder les logi-
ques selon lesquelles 1’anthropo-
logie les définit. Partant de sa
connaissance des cultes de posses-
sion chez les Gnawa (Maroc),
I'auteur élargit ses références en
utilisant les données ethnogra-
phiques récoltées par d’autres
scientifiques aux quatre coins du

globe. En découle une analyse
comparative de rituels mis en
scene de nombreuses fagons par
des peuples tres différents, mais
qui ont en commun un mode de
pensée privilégiant une gestion
particuliere de la relation entre la
vie et la mort. Il faut d’autant plus
relever le mérite d’un tel projet
qu’un des objectifs poursuivis par
I'auteur est de dépasser une des
dichotomies les plus galvaudées,
et en méme temps des plus pré-
gnantes, de la littérature anthro-
pologique: il s’agit pour lui de
démontrer que chamanisme et
possession ne sont pas des catégo-
ries antinomiques, dont I'opposi-
tion serait justifiée par le caractere
actif du premier et passif du
second face au monde des
«esprits», mais qu’ils sont bien les
deux extrémes d'une méme sym-
bolique, d’un acte de métacom-
munication de méme nature. Tout
en soulignant I'ambivalence des
typologies de la «surnature» et en
dévoilant le bricolage spécifique
dont elles découlent, Bertrand Hell
développe une approche axée sur
la fabrication des rituels qui don-
nent naissance a cette médiation,
ainsi que sur les moyens litur-
giques utilisés et les finalités
poursuivies. Plus spécifiquement, il
met en évidence la construction
sociale qui définit le statut et le
role des acteurs placés au centre
des dispositifs de fonctionnement
de ces rituels, ces «maitres du
désordre» dont dépend le renou-
vellement de l'ordre. En esquis-
sant le portrait de ces personnages,
il nous donne la mesure de leur
ambiguité, née aussi bien de leur
spécificité ontologique que de leur
ensauvagement inéluctable, qui les
placent «entre [I']efficacité recon-
nue pour le désordre et [la] margi-
nalité obligée en ce qui concerne
'ordre établi» (p. 323). Pourtant,
la distance qu’ils maintiennent a
I'égard du pouvoir socio-politique

établi leur confere une sorte de
légitimité sociale, liée au regard
maitrisé qu’ils portent sur le
désordre. Véritables décodeurs de
I’aléatoire qui caractérise la vie, ils
sont détenteurs d’un savoir spéci-
fique, relevant moins d’une
soumission absolue a un divin
transcendant que d’une volonté
pragmatique, celle de garder
constamment leur place au sein
d’une création imparfaite. Par le
sacrifice liturgique et le sacrifice
de la possession, l'auteur met en
relief les logiques du chamanisme
et de la possession, dont le sens se
cristallise autour de la dialectique
entre I'inéluctabilité du désordre
et la nécessité de I'ordre, «point
nodal du mécanisme d’adhésion
collective, de la foi en l'efficacité
de l’alliance avec les esprits» (p.
273).

En abordant la question du
pragmatisme lié a cette pensée
particuliere, Bertrand Hell nous
convie a comprendre la dimension
thérapeutique du culte et son effi-
cacité. Selon son optique, le méca-
nisme d’adhésion collective serait
inducteur d’un «effet placebo»,
véritable opérateur symbolique.
En d’autres termes, 1'explication
de lefficacité curative ne doit pas
étre recherchée dans les techniques
rituelles, mais dans leur conformi-
té a I’attente dont sont investis les
rituels eux-mémes. L'intérét princi-
pal de cet ouvrage consiste ainsi
en une synthese de données ethno-
graphiques plurielles, orientée vers
I’hypothese selon laquelle «la
symbolique du désordre est la clef
essentielle de ce mécanisme de
reconnaissance du pouvoir “magi-
que”» (p. 343-344).

En constatant 1’écart existant
entre le discours développé par la
discipline et I'approche de terrain,
Bertrand Hell cherche a surmonter,
a la suite d’autres auteurs, les im-
passes analytiques constituées
notamment par le structuralisme,

1717

TSANTSA 5.2000



TSANTSA 5.2000

la psychopathologie, ou la tradi-
tion mythique; autant de filtres qui
ont conditionné les travaux de
générations d’ethnologues. Dans
la lancée, il liquide également, en
les qualifiant de charlatanerie, les
interprétations ontologiques, ainsi
que ce qu'il taxe de formes de mys-
ticisme collées au chamanisme.
Une telle prise de position releve
bien évidemment d’une volonté
de renouvellement. Mais c’est
précisément dans cette tentative
que l'ceuvre de Hell nous semble
en partie ambigué et que son éclai-
rage «original» engendre un cer-
tain nombre de questionnements.
En reproduisant avec une ferveur
toute «scientifique» le hiatus entre
savoir anthropologique et savoir
chamanique, I'auteur ne définit pas
clairement ses présupposés épisté-
mologiques. En effet, la légitimité
de la démarche ethnographique
qu’il adopte se réduit a une obser-
vation in situ inscrite dans la
longue durée, revendiquée comme
une condition sine qua non de sa
qualité. Ce qui est sans doute perti-
nent, mais ne signifie rien de
précis. Il élude en partie le fait que
I'explication de la raison d’étre des
phénomenes propres au chama-
nisme et a la possession, complexe
par définition, passe par la descrip-
tion des événements donnés a
'observation; or 'expérience du
terrain, et plus particulierement la
sélection et les choix en matiére de
relevés ethnographiques, ne pro-
cede-t-elle pas toujours d’une
production préétablie de I’objet?
En partant de ce point de vue, n'y
a-t-il pas une certaine difficulté a
généraliser, a 'ensemble des
cultures concernées, des constats
qui concernent certaines expres-
sions du chamanisme, notamment
amérindien et méso-américain,
selon lesquels savoir du désordre
et pouvoir «politique» s’appuient
I’un sur l"autre et peuvent se
retrouver chez un méme individu?

178

De méme, I'auteur ne reproduit-il
pas une forme d’observation pétrie
d’un dogmatisme bien occidental,
soumise a une curiosité, voire a
une sensibilité préprogrammée, a
travers laquelle I'appréhension du
terrain n’est que prétexte au
discours? C’est ainsi que face au
«sacré sauvage» du chamanisme
et de la possession, ce qui n’est pas
bon a «suivre» est écarté. On
trouve un exemple révélateur de
cette approche sélective dans la
maniére de savoir si I'insensibilité
a la douleur, dans certains rituels,
des chamans-possédés «[releve] de
I’hypnose ou [si elle trouve] son
explication dans les récentes
découvertes de la neurophysiolo-
gie»: «Restons fidéle a notre dé-
marche. Pour intéressantes qu’elles
soient ces questions ne regardent
pas directement I’anthropologie»
(p. 207). Dans cette perspective,
d’autres pratiques, dont I'épineuse
problématique des psychotropes
abordée en deux paragraphes,
viennent renforcer le constat que
dans toute enquéte, les théories
répondent aux terrains et inverse-
ment; le rapport dialectique qui les
unit montre comment les seconds
sont souvent le résultat des égare-
ment des premieres et comment
celles-ci n"émergent qu’en réaction
aux errances de ceux-la. En ce sens,
le livre de Bertrand Hell reflete un
regard partiel.

Dans son souci de restituer ce
qu’il nous présente comme une
pensée constituée, I’auteur oublie
de se pencher sur sa valeur de
«vérité», propre aux acteurs qui
I'ont construite. Afin de garantir
une cohérence a son discours, il
sépare I'étude de I'efficacité sym-
bolique de celle des aptitudes co-
gnitives nécessaires a I'élaboration
de cette «efficacité symbolique».
Ce qui en soi s’accorderait aux
objectifs annoncés, s'il ne concluait
pas son ouvrage sur une compa-
raison terme a terme des disposi-

tifs et des références de I'efficacité
symbolique élaborée par le chama-
nisme d’une part, par la raison
biomédicale et son discours scien-
tifique d’autre part. Dans cette
opération de réduction de l'altérité
a la mesure de notre rationalité, il
est alors difficile de suivre 'auteur
dans ses conclusions. Tout au long
de son ceuvre, il définit la logique
de l'efficacité symbolique du
chamanisme et de la possession
comme un tout global — d’ou la
nécessité de contextualiser la pro-
duction de l'acte thérapeutique,
d’en tisser les liens avec des faits
de sociétés et de culture. Par
ailleurs, il conclut avec 'effet pla-
cebo et I'efficacité symbolique de la
pratique médicale en oubliant de
nous éclairer sur les logiques de
sa production, sur la complexité
du contexte qui définit son dis-
cours, sur les liens intrinseques
qu’elle entretient avec I'économie
et le politique, sur le enjeux so-
ciaux qu’elle véhicule.

On sait désormais que I'effet
placebo met en relation le bio-
logique et le vécu du biologique: il
ne peut donc étre question de ré-
duire les ressorts de I'efficacité du
placebo telle qu’elle se manifeste
dans le chamanisme aux schémas
définis par la médecine. Par rap-
port a cette question Bertrand Hell
reproduit cependant une attitude
disciplinaire peu perméable aux
enjeux du savoir contemporain et
de I'univers de connaissances.
Apres nous avoir démontré, par
sa pédagogie anthropologique,
qu'il fallait éviter d’avoir des idées
générales, parce que creuses, sur
ces phénomenes de négociation
entre la vie et la mort que sont les
expressions chamaniques et de
possession, pourquoi par la suite
nourrir précisément des idées
générales, et donc creuses, sur
I'efficacité universelle de I'effet
placebo par effet de croyance ou
sur le monde de la médecine scien-



tifique, abordé sans considération
pour son contexte social et cultu-
rel? La médecine scientifique, par
ses connaissances et ses pratiques,
sa valeur et ses ressources, voire
pour ses limites, mérite plus
d’attention. Ce qui implique de
s’ouvrir a I’élaboration de nou-
veaux questionnements anthropo-
logiques, scientifiques, éthiques.
Pour cela, il s’agirait de relier la
pédagogie de la guérison, dont
I"auteur emprunte le concept a
Canguilhem, non seulement a la
«biomédecine» («rompre avec le
principe de I’anormalité du dé-
sordre»), mais a la société et a la
culture dans leur ensemble et ainsi
transformer le constat selon lequel
«]a menace de la maladie est un
des constituant de la santé» en un
constat établissant que le désordre
de la mort est un des constituant
de la vie. Ce détour anthropolo-
gique ouvrirait la réflexion a une
pédagogie de la vie toute entiere,
comme nous l"apprennent le
chamanisme et la possession, face
a l’aléatoire et a I'incommensura-
bilité du désordre et de la mort...
C’est seulement alors que la parole
et le langage de ces «maitres du
désordre» trouveraient le sens de
leur dignité.

[lario Rossi

HERZFELD Michael.
1997. Cultural Intimacy:
Social Poetics in the
Nation-State. New York
and London: Routledge. 226 p.
ISBN 0-415-91778-6

Cet ouvrage constitue une
étape importante dans les re-
cherches sur les faits nationaux,
dont les premieres formulations
importantes en ethnologie remon-
tent aux travaux fondateurs de
Ernest Gellner (1983), Benedict
Anderson (1983) et Eric Hobs-
bawm (1983). La démarche de
Herzfeld, si elle s’inscrit dans la
lignée des études sur I’Etat-nation,
marque en effet une rupture dans
I'appréhension de ce champ: alors
que ses prédécesseurs s’interro-
geaient sur les concepts de «com-
munauté imaginée» (Anderson
1983) ou d’«idéologie nationale
globale» (Gellner 1983) en privilé-
giant une perspective top-down
selon laquelle ce sont les élites qui
déterminent principalement la
production des nationalismes,
Herzfeld nuance ce modele en
accordant une attention particulie-
re aux spécificités locales et en
confrontant les pratiques, les repré-
sentations et les discours du «bas»
a celles des élites du «haut». Sans
s’attarder sur la définition des
notions-clés («nationalisme» ou
«ethnicité», etc.) et leur histoire
épistémologique, Herzfeld s’efforce
de décoder les cosmologies popu-
laires en s’appuyant principale-
ment sur I'exemple de la Crete ot
il meéne des enquétes de terrain
extensives depuis plus de vingt
ans.

Le cadre analytique qu’utilise

Herzfeld pour exploiter son ethno-
graphie précise et fine, ainsi que
pour étayer son argumentation, est
fourni par ce qu’il nomme la poé-
tique sociale (social poetics), le terme
«poétique» s’entendant ici «dans
le sens jakobsonien d’une “orien-
tation vers le message” (c’est-a-
dire vers la forme du texte) en tant
que tel, adaptée, au-dela des usa-
ges strictement linguistiques, au
maniement des formes culturelles
du comportement quotidien»
(1992: 75). Dans le cas de 1’Etat-
nation, la poétique sociale permet
de mettre I'emphase sur les fonde-
ments vernaculaires des discours
«officiels» formulés par les élites.
Cette juxtaposition entre 1’ «officiel»
et le «vernaculaire» est envisagée
sous I'angle de la «disémie», autre-
ment dit elle n’est jamais figée de
maniére bipolaire mais se déploie
dans un continuum sémiotique
plus large qui inclut, outre le lan-
gage, d’autres systémes de signes
(la gestuelle, la musique, 1'envi-
ronnement architectonjque, écono-
mique, civique, les valeurs sociales,
etc.). Lauteur atteint ainsi la sphere
de I'«intimité culturelle» (cultural
intimacy), qu’il définit comme «the
recognition of those aspects of a
cultural identity that are conside-
red a source of external embar-
rassment but that nevertheless
provide insiders with their assu-
rance of common sociability» (p.
3):

Au fil des chapitres, Herzfeld
illustre la nature de la cultural
intimacy a travers des exemples qui
lui sont chers, comme la méta-
phore du sang dans les Balkans
(chapitre 4), le concept de «nostal-
gie structurelle» (structural nostal-
gia), autrement dit les moyens
grace auxquels des individus
- fonctionnaires d’Etat comme
voleurs de moutons — s’appro-
prient certaines images d'un passé
perdu pour tenter d’expliquer une
société en voie de désintégration

TSANTSA 5.2000



TSANTSA 5.2000

(chapitre 6) ou la pratique des sté-
réotypes (chapitre 8). Ces derniers
constituent méme un objet privilé-
gié de la social poetics, tant I'étude
des généralisations culturelles
(plaisanteries ethniques, injures
raciales, maniere d’éviter de tou-
cher les «autres», etc.) dévoile pour
"auteur des tactiques et des straté-
gies sociales ethnographiquement
intéressantes car inséparables des
situations ot des identités sont en
jeu. En s’intéressant par exemple
aux luttes politiques déchirant les
habitants du village de Rethem-
nos (Crete), divisés en candidats
«virils» (car revendiquant une filia-
tion patrilinéaire avec les antiques
guerriers doriens) mais dépourvus
de pouvoir politique, et en députés
municipaux «efféminés» (car assi-
milés a des «hybrides» [mighades]
en raison d’une hypothétique
ascendance minoenne impliquant
la reconnaissance de leur primauté
historique mais dévaluant simul-
tanément leur virilité), Herzfeld
nous montre comment des stéréo-
types fondés sur 'auto-représen-
tation locale de la masculinité
peuvent servir d’arguments lors
d’élections municipales. Mieux: il
éclaire la nature d’une rhétorique
partagée ot chacun «adopts the
stereotypes of a dominant discour-
se and deploys them in the pursuit
of personal interests» (p. 162).
Comme ces stéréotypes ne sont par
ailleurs jamais identiques au ni-
veau local-villageois ou au niveau
global-national (I’origine dorien-
ne est moralement trés valorisée a
Rethemnos mais elle est margina-
lisée sur la scéne nationale),
Herzfeld met en évidence les diffé-
rents niveaux de la construction
identitaire et la maniere dont ceux-
ci se reproduisent mutuellement
au sein des Etats-nations. L'auteur
nous rend ainsi attentif a la nature
hétéromorphe des identités, sus-
ceptible de s’adapter a différents
contextes et a différentes réalités

_180

géopolitiques émergeant en Grece
contemporaine.

A travers des exemples de ce
type qui placent au cceur de sa
réflexion les perspectives du «bas»,
trop souvent ignorées en raison de
leur «trivialité», puis les confron-
tent avec celles du «haut»,
Herzfeld renouvelle les théories
ethnologiques sur le nationalisme
tout en offrant un plaidoyer pour
la discipline. Ce n’est pas le moin-
dre des mérites de cet auteur qui
demeure plus que jamais I'un des
chefs de file de I’anthropologie de
I’'Europe et de "anthropologie
politique.

Références

ANDERSON Benedict

1983. Imagined Communities: Reflections
on the Origin and Spread of Natio-
nalism. London: Verso.

GELLNER Ernest

1983. Nations and Nationalism. Oxford:
Basil Blackwell.

HERZFELD Michael

1992. «La pratique des stéréotypes».
L’Homme (Paris) 121: 67-77.

HOBSBAWM Eric

1983. «Introduction: Inventing Tradi-
tions», in: Eric HOBSBAWM and
Terence RANGER (eds), The In-
vention of Tradition, p. 1-14.
Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press.

Patrick Plattet

Kuy Clemens. 1996.
Todas - am Rande des
Paradieses. 95 Minuten,
35 mm / Betacam,
Farbe. Produktion: Kuby Film TV
und Bayerischer Rundfunk,
Garching/Deutschland

«Ein Generalangriff auf unsere
Zivilisation», wirbt der Prospekt
fiir den Toda-Film von Clemens
Kuby. «Die wunderschonen
Frauen leben zum Teil in Vielman-
nerei. Ein Paradies. Aber nun droht
der Stamm am Einfluss der Zivili-
sation zu zerfallen, von aussen,
aber auch von innen her.» Der
Dokumentarfilm ist klassisch
gestaltet, mit Bildsequenzen, die
stark mit Musik und Kommentar
untermalt sind. Eine leicht entriickt
wirkende, weibliche Stimme, die
gemdss den Erlduterungen des
Autors im Anschluss an die
Filmvorfithrung die iibersetzten
Worte einer Toda-Frau wiedergibt,
fithrt durch Szenen aus dem
anscheinend idyllischen Alltags-
leben der in den siidindischen
Nilgiri-Bergen beheimateten Toda-
Volksgruppe. Wir horen, dass fiir
die Toda die Verehrung von
Biiffeln und Ahnen zentral sei,
dass sie von der Biiffelmilch und
den Friichten des Waldes leben,
erfahren, auf welche Art geheiratet
und gestorben wird, dass die
Frauen wegen ihrer Menstruation
keinen Zugang zu den heiligen
Molkereien haben, und auch, dass
die Traditionen verloren gehen
und dass die Okologie des Toda-
Gebiets bedroht sei. Wir beobach-
ten Frauen bei Hausarbeiten und
dem Sammeln der Waldfriichte,
Minner beim Feuermachen vor
einer sakralen Molkerei, sehen
Herden von Biiffeln, auf deren



Verzehr die Toda edlerweise
verzichten, begleiten eine Gruppe
auf einer Wanderung zu den
benachbarten Badagas — angeblich
zum Geschenktausch -, wir
nehmen an einer Bestattung teil,
beobachten, wie sich eine Frau
eines christlichen Toda-Missionars
entledigt, und begleiten zwei junge
Minner auf ihrem Ausflug in die
Stadt.

Leider zeichnen sowohl die
Filmaufnahmen als auch die
Kommentare ein krass manipu-
liertes Bild der Toda. «Sie arbeiten
nicht: Sie bauen nichts an und
betreiben weder Handel noch
Handwerk», preist der Filmema-
cher und erlaubt sich damit, den
unzihligen Beschiftigungen der
Toda wie beispielsweise dem
Unterhalt der Biiffelherden, der
aufwendigen priesterlichen Milch-
verarbeitung, dem Kochen,
Moérsern, Worfeln, Kehren, Wasser-
holen, Sammeln oder Sticken tradi-
tioneller Tiicher durch die Frauen,
dem Tausch oder Kauf von Getrei-
de in Badaga-Dorfern oder auf
dem Markt sowie dem Verkauf
von geklarter Biiffel-Butter den
Status der «Arbeit» abzuerkennen.
Bereits Ende der 20er-Jahre began-
nen zudem Versuche, den Acker-
bau einzufiihren (Walker 1986:
261), und heute besitzt fast ein
Viertel der Toda-Haushalte keinen
einzigen Biiffel, wahrend viele
Toda von Regierungssubventionen
geforderte Landwirtschaft betrei-
ben (Walker 1986: 7, 54, 118, 282).
Ausserdem wird die Information,
dass es auch Toda mit hoherer
Bildung gibt, bis zum Schluss
aufgespart, wohl um das zu
Anfang gezeichnete Klischee der
landlichen Subsistenzgesellschaft
nicht zu stéren. Deren angebliche
Isolation ist wohl die erheblichste
Verfélschung der Dokumentation:
Von einer abgeschotteten,
unberiihrten Volksgruppe kann
bereits seit tiber hundert Jahren

nicht mehr die Rede sein. Insbe-
sondere Walker (1986: 7, 157, 286)
hat in seiner Monographie deutlich
gezeigt, dass die Toda nie eine
isolierte Gesellschaft waren,
sondern immer Teil einer grosseren
sozialen Formation der Nilgiri-
Berge, welche als eine Variante der
stidindischen Hindu-Gesellschaft
zu betrachten sei. Bereits Rivers
(1906: 6) erwidhnte, dass unter den
Volksgruppen der Nilgiris ein
Tausch verschiedener Giiter statt-
finde, und geméss Walker (1986:
286) ist die Toda-Gesellschaft heute
vollstandig in die Geldokonomie
der Nilgiris integriert. Ein Beispiel
dafiir ist die Speisekarte, auf der
nicht nur Milch und Honig und
die Friichte des Waldes figurieren,
wie im Film suggeriert wird,
sondern auch eingetauschtes und
gekauftes Reis und Getreide. «Sie
haben eine eigene Sprache; keine
Schrift, keinen Kalender; keine
Gotter und keine Gurus, aber
grosse spirituelle Fahigkeiten»,
schwarmt Kuby zudem naiv. — Die
Toda-Sprache jedoch ist dra-
widisch und eng verwandt mit
dem benachbarten Tamil und
Malayalam (Rivers 1906: 702;
Walker 1986: 61), und die Gotthei-
ten sind zum Teil der Hindu-
Gesellschaft entlehnt. Zwar fallt
der Biiffel-Kult als zentrale Obses-
sion ins Auge, wihrend die Vereh-
rung von Gottlnnen im religiosen
Alltag eine geringere Rolle zu
spielen scheint. Indes kennen die
Toda ein Pantheon von omnipra-
senten, legendenumrankten
Gottheiten. IThnen wird die Erschaf-
fung und der Erhalt der Toda und
ihrer Welt zugeschrieben (Rivers
1906; Walker 1986: 120). Bereits
Rivers’ Forschung Ende des 19.
Jahrhunderts zeigte ausserdem,
dass die Toda neben ihren eigenen
Gottheiten auch Hindu-Gétter
verehren, beziehungsweise dass
die Toda-Gesellschaft bereits seit
langerem vom Hinduismus beein-

)

*

flusst war. «This worship and
appeal to Hindu deities appears
to me to have gone on side by side
with the proper religion of the
Todas [...]» (Rivers 1906: 458; vgl.
auch Walker 1986: 288, 297). Der
(hinduistische) Mariamman-
Tempel im Hauptort Ooty ist heute
eines der wichtigsten rituellen
Zentren der Toda (Walker 1986:
287). Die Wichtigkeit hinduisti-
scher Ideen ist zudem evident in
der zentralen Bedeutung der
Molkereien und der damit verbun-
denen Rituale. Der heilige Molke-
rei-Kult wird durch Hierarchien
und ein Reinheitskonzept charak-
terisiert. Das Ziel der komplexen
Molkerei-Rituale ist, die Molke-
reien in einem reinen Zustand zu
erhalten, der ihrem hierarchischen
Rang entspricht (Rivers 1906: 244;
Walker 1986: 157, 295). Der Status
der Toda-Gesellschaft im sozialen
Gefiige der Nilgiris wird ebenfalls
nach hinduistischer Manier
definiert: «The Toda today lay
claim to ritual supremacy on the
basis of the purity of their tradi-
tional occupation of herding, their
refusal to deal with the products of
their dead buffaloes, and their
vegetarianism. Modern Toda are
reluctant to admit that their com-
munity ever ate meat», schreibt
Walker (1986: 21). Ebenso ist die
Kleidung der Frauen und die
Abwertung ihrer Korperfliissig-
keiten deutlich hinduistisch
gepragt: Die Sari-tragenden und
Bindi-geschmiickten Frauen gelten
aufgrund ihrer Menstruations- und
Gebarfahigkeit als unrein (Walker
1986: 61, 157). Vom Besuch der
Molkereien und damit verbunde-
nen sakralen Handlungen sind sie
deshalb ausgeschlossen (Rivers
1906: 244ff., 567; Walker 1986: 204,
296).

Weiter praktizierten die Toda
zwar im Unterschied zur Hindu-
Gesellschaft der Tiefebene bis vor
kurzem die polyandrische Heirats-

181

TSANTSA 5.2000



TSANTSA 5.2000

form, aber wohl kaum, weil die
Frauen sich eine besonders freie
Sexualitdt erlauben konnten, wie
dies der Film suggeriert. Gemaéss
Rivers (1906: 518) ist die Polyand-
rie eine Folge des Frauenmangels
aufgrund weiblichen Infantizids,
und die Zunahme des Frauenan-
teils, nachdem diese Praktik aufge-
geben wurde, fiihrte schliesslich
zur Modifikation der Heiratsfor-
men in Richtung Polygynie und
Monogamie (Rivers 1906: 521). Die
Monogamie ist heute die Norm,
und zur Zeit von Walkers (1986:
7, 208) Forschung gab es nur noch
einen einzigen polyandrischen
Haushalt. Die Vielménnerei war
anscheinend vor allem eine Ein-
richtung zum Vorteil der Méanner.
«Among the older generation the
view is still common that a man
should not deny his brother sexual
access to his wife», unterstreicht
Walker (1986: 208). Rivers (1906:
566ff.) beschreibt im Ubrigen die
Stellung der Frau als dem Mann
klar untergeordnet: Frauen sind
von der Arbeit in den Molkereien
ausgeschlossen, haben kein
Erbrecht und kein politisches
Mitbestimmungsrecht.

Nachdem er fast wihrend des
ganzen Films das Bild einer
harmonisch im Einklang mit der
Natur lebenden, abgeschotteten
Gesellschaft beschworen hat,
rdaumt doch auch Kuby gegen
Ende ein, dass es bestimmte, in
seinen Augen ausschliesslich
schédliche Einfliisse «von aussen»
durch die stidindische Gesellschaft
gebe. Er behauptet jedoch, diese
seien alle neueren Datums. Dies
ist kein wirkliches Zurechtriicken
des Bildes der Toda-Gesellschaft,
sondern dient lediglich der
nochmaligen Hervorhebung des
seiner Darstellung nach noch
gerade knapp existierenden,
«traditionellen» Paradieses.

Die Drehsituation war laut den
filmexternen Erlduterungen des

182

Regisseurs gepragt von der Begeg-
nung einer Handvoll Toda mit
einer sie belagernden Equipe von
dreissig Fernseh-TechnikerInnen.
Gedreht wurde wahrend weniger
Wochen; pro Drehtag sollen die
Kosten 20’000 Franken betragen
haben. Auch angesichts des
enormen personellen und finanzi-
ellen, aber sehr knappen zeitlichen
Aufwands enttduscht das Resul-
tat. Es ist leider bezeichnend fiir
eine gerade im Fernseh-,
Dokumentarfilm deutliche Ten-
denz, ethnologisch vielschichtige
Themen zu sentimentalisieren,
einzig darauf hinzielend, die
Zuschauenden intellektuell nicht
zu tiberfordern. Auf alarmierende
Weise wird zugleich deutlich, wie
gering der Einfluss des aufklare-
rischen Diskurses der Ethnologie
auf die Massenmedien ist, fiir
welche die Vermarktung anschei-
nend an erster Stelle steht. Zwar
muss selbstverstandlich nicht jeder
Dokumentarfilm wissenschaftli-
chen Anspriichen gentigen. Dass
objektive Beschreibung weder im
Kommentar noch in der filmischen
Abbildung méglich ist, ist von der
Visuellen Anthropologie, beispiels-
weise von Jean Rouch, bereits vor
Jahrzehnten erkannt worden (zit.
in Loizos 1993: 53; Chiozzi 1989).
Von einem Werk, das als Doku-
ment deklariert und vom allge-
meinen Publikum als solches ernst
genommen wird, darf erwartet
werden, dass es eine mdglichst
realititsnahe Beschreibung
anstrebt. Dem wichtigen Engage-
ment fiir indigene Volksgruppen,
von welchen viele vom physischen
und kulturellen Verschwinden
bedroht sind, ist zudem wenig
gedient, wenn deren Lebenswei-
sen verzerrt beschrieben werden,
nur damit sie sich auf dem Jahr-
markt eines kommerziellen Kultur-
spektakels verkaufen lassen.

Literatur

CHiozzi Paolo

1989 «Reflections on Ethnographic
Film with a General Bibliogra-
phy». Visual Anthropology 2(1): 1-
84.

Loizos Peter

1993. Innovation in Ethnographic Film:
From Innocence to Self-Conscious-
ness, 1955-85. Manchester: Univer-
sity Press.

Rivers WH.R.

1906. The Todas. London: MacMillan
and Co. Limited.

WALKER Anthony R.

1986. The Toda of South India: A New
Look. Delhi: Hindustan Publish-
ing Corporation.

Damaris Liithi



LoNnGINOTTO Kim
und Ziba MIR-HOSSEINI.
1998. Divorce Iranian
Style. 80Minuten,
16mm, OmeU. London. Kamera:
Kim Longinotto, Schnitt: Barrie
Vince, Ton: Christine Felce,
Produktion: Kim Longinotto.
Verleih: Twentieth Century Fixen,
13 Aubert Park London N5

Der Geist des Islams gegen die
Worte seiner Gesetze!

Dieser spannungsgeladene
Gegensatz liegt als Grundmotiv
tiber dem ganzen Film Divorce Iran-
ian Style und ist wohl der Grund,
dass sich Betrachterinnen und
Betrachter nach 80 atemlosen
Minuten erschopft, aber begeistert,
betroffen und gleichzeitig verwirrt
fithlen. Der Islam im Iran habe
verschiedene Stimmen. Die eine
hore man aus den Gesetzen, aber
dann sei da eine andere, egalitére,
die im Alltag erténe und die von
den Protagonistinnen des Filmes
gesprochen werde. Dies sagte die
iranische Ethnologin Ziba Mir-
Hosseini, die Mitautorin des Filmes.
Zusammen mit der Filmemacherin
Kim Longinotto begleitet sie drei
Frauen auf ihrem hindernisreichen
Gang durch eines der Teheraner
Familiengerichte auf der schier
aussichtslosen Suche nach einer
Moglichkeit, tiefen Glauben, eine
moderne feministische Lebenshal-
tung und archaisches islamisches
Recht miteinander zu verséhnen.
Maryam ist geschieden und Mutter
zweier Tochter. Nun hat sie sich in
einer Liebesheirat neu gebunden
und versucht verzweifelt zu verhin-
dern, dass ihr die beiden Téchter
weggenommen und dem Vater
tibergeben werden. Ziba ist erst 16
und mit einem 38-jahrigen Mann
verheiratet. Sie méchte sich aus
dieser ungliicklichen Ehe befreien
und zuriick zur Schule gehen.

Jamileh schliesslich wird von ihrem
Mann misshandelt und mdchte ihn
bestraft sehen. Alle drei Frauen
wissen sehr gut, dass das Gesetz
ganz auf der Seite ihrer Manner
steht. Nur wenn sie ihnen Impo-
tenz, eine Geisteskrankheit oder die
eklatante Vernachldssigung der
Familie nachweisen kénnen, besteht
eine Moglichkeit, dass der Famili-
enrichter eine Scheidung auf
Ersuchen der Frau und gegen den
Willen des Mannes verfiigen kann.
Nichtsdestotrotz versuchen die
verzweifelten Frauen mit List,
Charme, schauspielerischem Talent
und einer unglaublichen Hart-
néckigkeit einen Weg aus ihrer
personlichen Tragddie zu finden.
Verkorpert und vertreten wird das
Gesetz durch den Richter Deldar
und die Gerichtssekretirin Missis
Mabher. Es ist das Verdienst der
Filmemacherinnen, dass die beiden
als kompetente, vielschichtige
Personlichkeiten erscheinen und
nicht auf das Klischee der sturen
Gesetzesvertreter reduziert werden.
Es wird deutlich, dass den beiden
Autorinnen das Kunststiick gelun-
gen ist, mit ihrer Kamera Teil des
Gerichtsalltages zu werden und als
quasi dritte Partei im emotionsge-
ladenen Diskurs akzeptiert zu
werden. Sowohl die Frauen als
auch der Richter und die Gerichts-
sekretidrin wenden sich im Verlaufe
des Filmes direkt an die Kamera
oder die Filmemacherinnen person-
lich und ziehen sie mit in das
Geschehen hinein. Von den Betrach-
terinnen und Betrachtern des
Filmes wird gefordert, von Stereo-
typen tiber die islamische Gesell-
schaft, so wie sie im Westen
vorherrschen, Abschied zu nehmen
und sich eine eigene differenzierte
Meinung zu bilden.

Divorce Iranian Style ist in
mehrfacher Hinsicht sowohl ein
Gliicksfall als auch ein Meisterwerk.
Timothy Asch, einer der «Viter»
des Ethnofilmes, hat wie viele
andere auch dafiir plddiert, dass

EthnologInnen und Filmemacher-
Innen sich gemeinsam auf das
Projekt eines Ethnofilmes einlassen
sollten, wohlwissend, dass eine
solche Zusammenarbeit enorm
schwierig ist. Ziba Mir-Hosseini
und Kim Longinotto haben diese
Herausforderung angenommen
und sie bravourds gemeistert. Ihre
unterschiedliche Herkunft hat
ihnen nach eigenen Aussagen
geholfen, den Insider-Outsider-
Graben wihrend der Dreharbeiten
zu Uberbrticken. Ziba Mir-Hosseini
ist Iranerin und hat personliche
Erfahrungen mit dem iranischen
Familienrecht, wihrend Kim Longi-
notto zu Beginn alles total fremd
erschien. Dazu kommt, dass sich
Ziba Mir-Hosseini schon vor dem
Filmprojekt im Rahmen ihrer
akademischen Karriere intensiv mit
der Materie auseinander gesetzt
hatte. Sie arbeitet sowohl im Depar-
tment of Social Anthropology an
der University of Cambridge als
auch am Centre of Near and
Middle Eastern Studies an der
School of Oriental and African
Studies in London. Thre For-
schungsergebnisse hat sie unter-
dessen in einem vielbeachteten
Buch publiziert!. Kim Longinotto
ist ihrerseits eine erfolgreiche
Dokumentarfilmerin mit einem
langen internationalen Palmares.
Gemeinsam ist es den beiden
gelungen, einen Ethnofilm im
besten Sinne des Genres zu produ-
zieren. Divorce Iranian Style besticht
durch seine hohen filmischen
Qualititen, seine inhaltliche, ethno-
graphische Tiefe und ldsst gleich-
zeitig Raum fiir weitergehende
ethnologische Fragestellungen.

Barbara Liilem

1 Ziba MIR-HOSSEINI. 1993. Marriage on Trial:
A Study of Islamic Family Law: Iran and
Marocco compared. London: IB Tauris.

183

TSANTSA 5.2000



TSANTSA 5.2000

Majewicz Alfred F.
(ed.). 1998. The Collected
Works of Bronistaw
Pitsudski, volume 1: The
Aborigines of Sakhalin. Berlin; New
York: Mouton de Gruyter. 792 p.
ISBN 3-11-010928-X (hbk.)

MaJewicz Alfred F. (ed.). 1998.
The Collected Works of Bronistaw
Pitsudski, volume 2: Materials for the
Study of the Ainu Language and
Folklore (Crakow 1912). Berlin; New
York: Mouton de Gruyter. 872 p.
ISBN 3-11-016118-4 (hbk.)

Ces deux imposants volumes
sont les premiers d"une série de sept
ouvrages a paraitre, compilant I'en-
semble des contributions anthro-
pologiques et linguistiques de
Bronistaw Pitsudski (1866-1918).

Originaire de Lituanie et frere
ainé du célebre maréchal polonais
J6sef Pitsudski, Bronistaw Pitsudski
est un personnage hors du com-
mun dont la vie rocambolesque est
fascinante a plusieurs titres!. Avant
méme d’avoir pu terminer sa pre-
miere année a I’Université de
Moscou, Bronistaw Pitsudski est
déporté sur I'fle pénitentiaire russe
de Sakhaline2 pour avoir participé a
une tentative d’assassinat du Tsar
Alexandre III en 1887. Les autorités
pénitentiaires lui confient assez
rapidement des travaux adminis-
tratifs et il se rapproche de Lev
Jakovlevi¢ Sternberg, également
exilé et déja engagé dans des re-
cherches ethnographiques sur le
peuple Nivkh pour le compte de
I'administration russe. Gréce a celui
qui deviendra son ami et «profes-
seur» (mais aussi, plus tard, un
membre éminent de 1’Académie
impériale des sciences a Saint-
Pétersbourg), Pitsudski se fami-
liarise avec I'ethnographie sur le
terrain. Pitsudski et Sternberg
fondent en 1896 le premier musée

184

d’ethnographie de I'ile. En réaction
a la colonisation russe, Pitsudski se
sent proche des peuples autoch-
tones de Sakhaline, les Nivkh
(Ghiliak), les Orok (Uilta) dans le
Nord et les Ainu au Sud avec
lesquels il entretient des relations
privilégiées.

Au bénéfice d’une amnistie
impériale, I’ Académie lui confie en
1902 la mission de collecter des
objets ethnographiques représenta-
tifs des cultures autochtones de I'ile,
mission qu’il met a profit pour
mener ses propres recherches et
apprendre la langue ainu de Sakha-
line. Pitsudski se révele étre un
ethnographe trés productif. Il rédige
des glossaires d'une valeur ines-
timable aujourd’hui, il transcrit et
traduit un grand nombre de
mythes, et il réalise des enregistre-
ments a l'aide d’un phonographe
Edison. Tout en étant tres mobile,
allant de villages en villages, il
participe a plusieurs cérémonies de
sacrifice d’ours, prend des centaines
de clichés remarquables et collecte
habilement une grande quantité
d’objets. A cette époque, il se lie
avec une jeune fille ainu avec qui il
a deux enfants, mais il décide de
les quitter en 1905 alors que la
guerre russo-japonaise bat son plein
a Sakhaline.

Apres un voyage mouvementé
passant par le Japon et I’ Amérique,
il réussit a retourner en Europe ot il
devient trés actif, cherchant a
gagner un statut académique en
publiant une partie du fruit de ses
recherches et en vendant ses collec-
tions et photographies ethnogra-
phiques dans plusieurs musées
d’Europe. Il poursuit sa correspon-
dance avec §ternberg, tente vaine-
ment de convaincre Boas de publier
ses travaux en Amérique et s’effor-
ce de fonder un musée d’ethnogra-
phie a Zakopane (Pologne) consacré
a la culture montagnarde du massif
des Tatra. Pitsudski visite aussi la
Suisse, il s’inscrit comme auditeur

pendant le semestre d’hiver a I'Uni-
versité de Neuchatel en 1913 o il
suit les cours d’Arnold van Gennep.
Il y séjourne durant la Premiere
Guerre mondiale, puis il rejoint
Paris ot il décede tragiquement en
1918.

Les archives et collections de
Pitsudski ont ensuite été transférées
a I'Institut Wschodni de Varsovie
ou elles furent détruites par les
bombes alliées lors de la Seconde
Guerre mondiale. Il ne restait donc
de ses travaux que des objets et des
photographies ethnographiques
éparpillés dans diverses institutions
et ses articles souvent difficiles
d’acces, en japonais, russe, polonais,
allemand, frangais et anglais,
parfois édités en plusieurs versions.
C’est ainsi que Bronistaw Pitsudski
est peu a peu tombé dans I"oubli.

Des 1977, sous l'impulsion de
I’ethnolinguiste polonais Alfred
Majewicz?, un nouveau regard fut
porté sur son ceuvre et ses col-
lections. L'ICRAP (International
Committee for the Restauration and
Assessment of Bronisfaw Pitsudski’s
Work), composé de nombreux
scientifiques polonais, russes et
japonais, entreprit de rechercher et
d’étudier les documents de
Pitsudski dispersés dans de nom-
breuses archives et institutions en
Europe, en Russie et aux Etats-Unis.
La découverte d'un grand nombre
de ses enregistrement phonogra-
phiques Edison, ainsi que leur res-
tauration et déchiffrement, donna
lieu a un symposium international
a Sapporo en 1985, suivit d’un
second a Sakhaline en 1991. L'auda-
cieuse entreprise pluridisciplinaire
a permis au fil des années de mettre
au jour un grand nombre de docu-
ments inédits dont une partie est
enfin rassemblée dans ces deux
volumes, qui ont vu leur parution
célébrée par une troisieme confé-
rence internationale (Cracovie,
septembre 1999).

Le premier volume, apres une



introduction biographique concise
sur Pitsudski, comporte plusieurs
bibliographies, celle des publica-
tions qui lui sont consacrées, celle
de ses ceuvres disponibles ou non
encore retrouvées, ainsi qu’'une
bibliographie concernant les diffé-
rentes cultures de Sakhaline.
L'ouvrage rassemble ensuite ses
publications et manuscrits qui ont
tous été traduits en anglais. Ces
traductions ont permis de comparer
les textes possédant différentes
versions et de les restituer le plus
intégralement possible. Rédigés
entre 1898 et 1912, les travaux de
Pitsudski sont extrémement variés
et couvrent I'ensemble des manifes-
tations culturelles des peuples étu-
diés et tout particulierement des
Ainu de Sakhaline dont la culture et
la langue different des Ainu d"Hok-
kaido, un témoignage précieux
puisque ceux-ci ont été expulsés
vers Hokkaido par Staline apres la
Seconde Guerre mondiale.

Selon les articles, Pitsudski relate
ses expéditions, les rites (sacrifices
de I'ours, etc.) auxquels il a assisté,
traite du chamanisme, fournit de
nombreux récits mythologiques,
décrit les relations qu’entretiennent
les autochtones entre eux, avec les
Russes, le systeme pénitentiaire et
les Japonais. Les commentaires de
I'éditeur sont d’une extréme ri-
gueur, des appendices et un index
de plus de cent pages permettent
de naviguer aisément dans 1’ou-
vrage, qui est également illustré de
nonante photographies de Pitsudski
dtiment annotées.

Le deuxieme volume se divise
en deux parties avec une section
intermédiaire montrant trente-deux
de ses photographies. La premiere
est la réédition de ce qui fut le seul
ouvrage publié par Pitsudski,
Materials for the Study of the Ainu
Language and Folklore (1912)4, le livre
de chevet de nombreux anthropo-
logues, notamment André Leroi-
Gourhan. Pitsudski y retranscrit,

traduit et analyse vingt-sept récits
ainu (uchashkoma) de Sakhaline, un
témoignage inestimable d"une litté-
rature orale aujourd’hui disparue.
La seconde partie est composée du
remarquable travail de Majewicz
qui a créé un dictionnaire ainu-
anglais complexe a triple entrées a
partir des 17784 mots ainu retrans-
crits par Pifsudski, reconstituant
ainsi le dictionnaire que Pitsudski a
affirmé avoir compilé, mais qui
reste toujours introuvable a ce jour.

Grace a Pitsudski, autodidacte,
mais en relation constante avec le
monde académique, nous possé-
dons une des plus anciennes des-
criptions détaillées des peuples de
Sakhaline, une ile devenue bagne
impérial russe et une zone tampon
ol les habitants autochtones ont
subi les conséquences économiques
et culturelles des intenses enjeux
territoriaux entre la Russie et le
Japon. Indubitablement, ces deux
volumes sont la somme de re-
cherches menées sur de longues
années dans le but de réhabiliter
Pitsudski comme un auteur majeur
et incontournable dans le domaine
de I'étude des anciennes cultures
de Sakhaline dont il a restitué les
dimensions socio-culturelles a une
époque charniere, peu avant la
guerre russo-japonaise.

Philippe Dallais

1 Pour avoir acces rapidement a un résumé
biographique: Stefan Szlachtycz (1999). «Un
polonais chez les Ainous». Courrier inter-
national (Paris) 466: 65-66.

2 Cf. Anton Tchekhov (1993). A Journey to
Sakhalin. Cambridge: Ian Faulkner.

3 Alfred Majewicz (1977). «On B. Pitsudski’s
Unpublished Ainu Material». Bulletin of the
Institute for the Study of North Eurasian
Cultures (Sapporo) 11: 83-94.

4 Bronistaw Pitsudski (1912). Materials for the
Study of the Ainu Language and Folklore.
Crakow: Imperial Academy of Sciences.

SIDDLE Richard. 1996.
Race, Resistance and the
Ainu of Japan. London:
Routledge. 269 p. ISBN
0-415-13228-2 (hbk.)

Méme si le titre peut paraitre
un peu malheureux a premiere
vue, cet ouvrage est ce que l'aino-
logie! et I’ethnologie occidentale
comptent de plus abouti sur le
développement de la conscience
ethnique du peuple ainu?, ainsi que
sur I'histoire de ses rapports avec
I’Etat et le peuple japonais. L"aino-
logie ou les ainu studies n’ont jamais
fait partie de la japonologie et se
distinguent donc, au Japon et en
Occident, comme un champ d’étu-
de spécifique. En utilisant le mot
race, Siddle tient d’emblée a souli-
gner que le peuple ainu se
démarque nettement du peuple
japonais et qu’il a été incorporé
historiquement au sein d’une
nation qui ne s’est pas encore tout a
fait débarrassée du discours officiel
d’homogénéité ethnique ou de
monoethnicité3. Avec le terme resis-
tance, Siddle entend démontrer,
contrairement a ce qui a été sempi-
ternellement affirmé jusqu’ici, que
les Ainu ne sont pas des acteurs
passifs, marginaux au sein de I'his-
toire et de la société japonaises.
Extrémement bien argumenté et
explicite, ce livre retrace point par
point les articulations de la compo-
sition et de la recomposition de
I'identité ainu en privilégiant une
perspective historique et sociopo-
litique.

Au moment ol Richard Siddle
commence sa recherche, au début
des années nonante, les Ainu sont

185

TSANTSA 5.2000



TSANTSA 5.2000

entrés depuis peu dans une phase
active de lutte pour la reconnais-
sance de leur identité culturelle et
de leurs droits spécifiques, ne mili-
tant plus uniquement au plan ré-
gional et national, mais également
au niveau international, dans le
sillage des forums onusiens sur les
droits des peuples autochtones.
Tout en résidant au Japon, ou1 une
bourse du Ministere japonais de
I'éducation lui permet d’étudier a
la Hokkaido University of Education,
Richard Siddle conduit sa recherche
sous la houlette de I’historien
engagé Hiroshi Tabata. En paralle-
le, il rencontre la plupart des
chercheurs progressistes et
activistes japonais pronant une
réévaluation critique des relations
ainu-japonaises et remettant en
cause le discours scientifique tradi-
tionnel sur les Ainu, teinté de natio-
nalisme culturel, paternaliste et
«assimilationiste». Il met a profit
cette nouvelle breche dans I'acadé-
misme conservateur japonais pour
réunir toutes les sources majeures
en japonais (qui figurent dans sa
bibliographie, fort complete au
demeurant), lui permettant de
décortiquer minutieusement le
processus d’élaboration du dis-
cours historique et anthropologique
japonais et occidental sur les Ainu
qui s’est particulierement dévelop-
pé des I'annexion de I'fle d"Hok-
kaido comme terra nullius par le
nouvel Etat-nation japonais. Egale-
ment proche des milieux associatifs
ainu, Siddle analyse 1’ethnopoli-
tique ainu de I'apres-guerre comme
un long mécanisme a dynamiques
variables qui s’intensifie des la fin
des années septante. Dans sa
monographie, Katarina Sjoberg
(1993) avait tenté I'expérience avant
Siddle avec un succes mitigé, en
privilégiant cependant I’approche
de terrain par I’étude d’une
communauté isolée, mais, entre
autres, sans prendre en compte la
littérature en japonais. En ce sens,

186

Siddle a effectué un terrain a I'inté-
rieur du systeme académique et
institutionnel japonais, tout en
restant proche des communautés
ainu, une démarche propice a I'éla-
boration d'une synthese pertinente.
Siddle commence par une pré-
sentation concise des problemes
théoriques concernant les Ainu.
Puis il décrit sous un angle inhabi-
tuel I’évolution de leurs représen-
tations, au Japon et en Occident,
s’élaborant au fil de l'intensifica-
tion et de la dégradation des
contacts entre Ainu et Japonais. Il
passe ensuite minutieusement en
revue la période de colonisation
d’Hokkaido, devenue «colonie
intérieure» en 1868, le phénomene
d’immigration, le déplacement des
communautés ainu et 1'établisse-
ment de la Hokkaido Former Natives
Protection Act de 1899 dans son
contexte historique, politique et
scientifique. Sur une base légale, la
stratégie d’assimilation fut choisie
pour résoudre le probleme ainu et
devait s’opérer en deux étapes (p.
91): I'hybridation (konwa) et la
fusion (yugo). Le chapitre 5 expose
brillamment la dynamique de
I'opposition des Ainu face au pro-
cessus de colonisation, de légi-
fération et de planification
économique capitaliste: jusqu’a
présent les ethnologues occiden-
taux ne possédaient qu'une seule
source, incontournable, traitant de
cette période (Takakura 1960).
Mais l'innovation, la véritable
contribution de Siddle réside dans
les chapitres 6 et 7. En effet, méme
au Japon, les travaux sur les mou-
vements ainu durant la période de
I’apres-guerre jusqu’a nos jours
sont rares ou fragmentaires. Siddle
s’essaie a I'analyse de I’«ainuitu-
de» en tant que valeur mobilisatri-
ce, tout en soulignant également
I’exploitation scientifique des Ainu
jusqu’a la proclamation de I'extinc-
tion culturelle et linguistique. Il
passe en revue les différents mou-

vements ainu et leur interaction
avec le pouvoir politique qui a batit
progressivement une stratégie de
demi-mesures compensatoires et
d’assistance (welfare measures) pour
contrecarrer I'émancipation ainu.

Siddle avance (chapitre 7) que
les Ainu, des la fin des années sep-
tante, ont progressivement adhéré
a l'idée de former une Ainu Nation,
tout en luttant pour I'abolition de la
Hokkaido Former Natives Protection
Act de 1899. On peut cependant se
demander si cette lutte pour
I’'amendement d’une nouvelle loi
(ainu shinpo) n’a jamais réellement
inspiré les Ainu a former une
nation, mais plutét a étre reconnus
en tant que peuple autochtone
(senju minzoku). Toujours actuelle,
cette phase d’émancipation s’appa-
rente plus a la conscience des Ainu
d’étre un peuple autochtone selon
les modeles existants sur le plan
international et au sein de 'ONU
qui les a d’emblée reconnus comme
tel. En 1991, le Japon a officielle-
ment accordé aux Ainu le statut de
minorité dans son troisieme
rapport périodique soumis au
Comité des droits de ’homme
selon le Pacte international des
droits civils et politiques. Siddle,
mentionnant d’ailleurs 1’élection
historique du représentant ainu
Shigeru Kayano a la Diete japo-
naise en 1994, aurait pu éviter 'usa-
ge du concept, dans ce cas ambigu,
de nation, car les Ainu n’ont jamais
vraiment clamé vouloir obtenir une
autodétermination sécessionniste
de I'Etat japonais.

Dans cet ouvrage, qui s’adresse
particulierement a tous ceux qui
s'intéressent au Japon, aux phéno-
menes de ’ethnicité et de I'auto-
chtonie, Siddle propose une vision
neuve et objective de I'histoire du
peuple ainu. Il a réussi avec brio
et méthode a démontrer que, carac-
térisé depuis plus de cent ans dans
toutes les publications anthropolo-
giques comme un peuple métissé,



acculturé et assimilé, il n’a jamais
été aussi présent et dynamique
qu’aujourd’hui, mais aussi que son
futur n’en reste pas moins incer-
tain face au gouvernement japonais
qui prend des mesures pour tenter
de calmer son essor politique et
identitaire. En effet, I'Etat semble
récemment avoir réussi a confiner
les Ainu dans leur propre culture
en promulguant en 1997 une
nouvelle loi abrogeant celle de
1899, axée exclusivement sur la
promotion et le maintien de la
culture ainu. Le projet de loi
présenté par Siddle dans I'appen-
dice 2 (p. 196) est donc aujourd hui
caduc.

Références

SJOBERG Katarina

1993. The Return of the Ainu: Cultural
Mobilization and the Practice of
Ethnicity in Japan. Chur:
Harwood Academic Publishers
[voir le compte-rendu de Fosco
Maraini. 1996. L’'Homme (Paris)
137: 195-204].

TAKAKURA Shinichiro

1960. «The Ainu of Northern Japan: A
Study in Conquest and Accul-
turation». Transactions of the
American Philosophical Society
(Philadelphia) 50(4): 1-88.

Philippe Dallais

1 ainologie est pluridisciplinaire et s’occu-
pe de tout ce qui est relatif au peuple ainu.

2 Le mot «ainu» est utilisé ici sous sa forme
la moins problématique — une transcription
littérale du terme en syllabaire japonais
katakana —, et les voyelles longues des mots
japonais sont volontairement omises.

3 «There are no minority races in Japan»
avait martelé publiquement le Premier
Ministre japonais Nakasone en 1986. Siddle
précise (p. 2) qu’il met entre guillemets
«race, ethnicity, natives» et autres termes
problématiques qu’il congoit comme étant
des construits culturels.

WaLDIs Barbara.
1998. Trotz der Differenz:
interkulturelle Kommuni-
kation bei maghrebinisch-
europdischen Paarbeziehungen in der
Schweiz und in Tunesien. Freiburg,
Schweiz: Universitdtsverlag;
Miinster, New York, Miinchen,
Berlin: Waxmann Verlag (Studia
Ethnographica Friburgensia 21).
373 S. ISBN 3-7278-1170-6

«Ein Viertel aller Eheschlies-
sungen in der Schweiz sind
mittlerweile binational.» (S. 11).
Dieser zunehmend wichtige
Aspekt der Migration ist fiir Barba-
ra Waldis Anlass, sich mit binatio-
nalen Paarbeziehungen in Bezug
auf thren Umgang mit kultureller
Differenz auseinanderzusetzen.
«Am Anfang einer binationalen
Beziehung steht die Faszination
fiir eine Person einer fremden
Kultur» (S. 13). Auch im weiteren
Verlauf binationaler Beziehungen
bleibt der kulturelle Unterschied
von zentraler Bedeutung. Bestatigt
er einerseits die Fahigkeit der Liebe
des Paares, Unterschiede zu iiber-
briicken, so spielt er andererseits
auch eine zentrale Rolle in ihrer
Konfliktdynamik. Obwohl die
Situation binationaler Paare ein
spezifischer Fall interkultureller
Kommunikation ist, 1dsst Waldis
doch nicht den weiteren Kontext
aus dem Auge und geht tiber rund
300 Seiten der Frage nach: «Was
lasst sich von binationalen Paaren
und ihrem alltaglichen Umgang
mit kulturellen Unterschieden tiber
interkulturelle Kommunikation
lernen?» (S. 12). Sie untersucht
anhand des Fremdverstehens, der
Bedeutung der kulturellen Diffe-
renz sowie der Zusammenhénge
individueller Lebensgeschichten
und nationaler Kulturen die inter-
kulturelle Kommunikation in
maghrebinisch-europdischen Paar-
beziehungen. Gleich zu Beginn

stellt sie aber richtigerweise in
Frage, ob die Ergebnisse tiber
maghrebinisch-européische
Kommunikation sich fiir die inter-
kulturelle Kommunikation verall-
gemeinern lassen (S. 15).

Uberlegungen zu bereits
existierender sozialwissenschaftli-
cher Literatur liefern im ersten Teil
die Basis fiir die Darstellung der
empirischen Forschungsergebnisse.
Ein theoretischer und methodo-
logischer Teil sowie eine Zusam-
menfassung der bisherigen
Forschung zu den geschichtlichen
Hintergriinden binationaler
Paarbeziehungen, zu interkultu-
reller Kommunikation, Intermar-
riage-Forschung und spezifisch zu
maghrebinisch-europédischen
Paaren umreissen die Thematik
und situieren sie gegeniiber
angrenzenden Forschungsberei-
chen.

Der Hauptteil der Arbeit ist der
Forschung in der Schweiz und in
Tunesien gewidmet, deren Daten
aus Gesprdchen mit maghre-
binisch-europédischen Paaren
stammen. Eingebettet in die
Diskussion liefert eine Vielzahl von
Beispielen den praxisnahen Bezug
zu den aus begleitender teilneh-
mender Beobachtung gewonnenen
Erkenntnissen. Die Analyse der
Kommunikation erfolgt unter
Verwendung der drei zentralen
Begriffe: Kode, Gatekeeper und
Grenze. Die kulturellen Hinter-
griinde der beiden Partner einer
binationalen Paarbeziehung
beinhalten unterschiedliche Erleb-
nisdimensionen oder -inhalte, die
Waldis als Kodes bezeichnet. Der
Gatekeeper teilt Kodes mit und
setzt ihnen im gleichen Zug
Grenzen. Es liegt in seiner Hand,
der ausldndischen Person den
Zugang zu Gesellschaft und
Familie zu erleichtern. Meistens
wird die Funktion des Gatekee-
pers vom inldndischen Partner
ausgetiibt. Als Resultat dieser

187

TSANTSA 5.2000



TSANTSA 5.2000

Analyse zeichnet sich ab, dass sich
die Paare in einem Dilemma
zwischen einer universalistischen
und einer relativistischen Orien-
tierung befinden. Waldis erlautert
dies durch drei Thesen. Die erste
These besagt, dass die kulturelle
Differenz andere Differenzen
iiberdeckt (S. 298), wihrend sich
die zweite dem Verhiltnis von
kultureller Relativitit und Fremd-
verstehen annimmt (S. 302). Die
dritte fiihrt aus, weshalb Intermar-
riage als Heirat zweier unterschied-
lichen Gruppen angehdrenden
Individuen eine Herausforderung
ftir die Selbstdefinition der
Gruppen bedeutet (S. 305).
Bereits im Vorwort verweist
Waldis auf die Problematik des
kulturellen Unterschiedes als
«Universalentschuldigung». So
werden Kommunikationsproble-
me und die damit tangierten Berei-

* che haufig vom Paar selbst, aber

auch von seiner Umgebung auf die
interkulturelle Situation abgescho-
ben, ohne dass der Konflikt ge-
nauer analysiert wird. Kulturelle
Differenz wird demgemadss als
allgemeiner Vorwand zur vorlau-
figen Abwehr von Konflikten
missbraucht und verhindert so die
Diskussion und die Suche nach
konkreten Ursachen. Waldis” Situa-
tionsanalysen der befragten Paare
liefern dazu anschauliche Beispiele.
Wie sie in ihrer Schlussbetrachtung
festhilt, sehen sich bikulturelle
(heterosexuelle) Paare jedoch
analog zur kulturellen Differenz
meistens weiteren wichtigen Diffe-
renzen gegeniiber. So stehen sie
im Spannungsfeld der Frauen- und
Maénnerwelt, der christlichen und
muslimischen Werte, des Lebens
in einer europdischen Gesellschaft
der sogenannten Ersten Welt und
eines Lebens in einem maghrebi-
nisch-islamischen Land der
sogenannten Dritten Welt und
weiterer sozioprofessioneller,
schichts- und gesellschaftshierar-

188

chischer Unterschiede. Die aus-
schliessliche Rede von kultureller
Differenz kann die Auseinander-
setzung mit diesen anderen Diffe-
renzen iiberdecken oder
verhindern.

Aufgrund der Kommunikation
in der Differenz und der gleichzei-
tigen Suche nach Gemeinsamkei-
ten haben binationale Paare ein
Interesse daran, Wege zu finden,
die sie mit Unterschieden und
Verbindungen leben lassen. Diese
fithren zu einer abstrahierenden
relativistischen Haltung. Da ein
Individuum, um kommunikations-
und handlungsfdhig zu bleiben,
einschrankende Entscheidungen
treffen muss, werden ihr im
gleichen Zug Grenzen gesetzt.
Fremdverstehen begreift Waldis
als Voraussetzung fiir «kulturelle
Relativitdt», die als Begriff ein
wenig strapaziert wird. Kommu-
nikation und die Méglichkeit zu
verstehen werden also als univer-
sal vorausgesetzt und stehen der
kulturellen Differenz gegentiber.
Neben den Schwierigkeiten der
Kommunikation des Paares selbst
wird die Beziehungsdynamik aber
auch durch Konflikte mit dem
weiteren sozialen Umfeld gepragt.
Intermarriage findet im Spannungs-
feld der Beziehungen zwischen
zwei Gruppen statt und hat
deshalb im weitesten Sinn auch
eine politische Qualitédt. Binatio-
nale Paare kénnen tiber ihre Erfah-
rungen mit der Fremdheit eine
kritische Analyse des «Eigenen»
vornehmen, die weitaus ofter als
Bedrohung der Gruppenidentitat
denn als Chance zu ihrer Neuge-
staltung angesehen wird.

Waldis leistet mit ihrer Arbeit,
wie sie selber anmerkt (S. 11),
einen Beitrag zur Verkleinerung
des Defizites im Bereich der sozial-
wissenschaftlichen Forschungs-
arbeiten {iber binationale
Paarbeziehungen, die in einer
arabischen oder islamischen

Gesellschaft durchgefiihrt wurden.
Thre Arbeit richtet sich denn auch
in erster Linie an ein ethnolo-
gisches Publikum. Aufgrund ihrer
Thematik liegt sie weiter im Inter-
essenschnittpunkt aller sozialwis-
senschaftlichen Disziplinen, die
sich mit Migration, Integration von
Fremden, Familiensoziologie,
europdischer Ethnologie und dem
Maghreb beschiftigen. Fiir die
Forschung iiber andere binationa-
le Paarbeziehungen bietet Waldis
anregende Konzepte. Dariiber
hinaus erwartet Waldis, dass ihr
Buch auch fiir soziale Institutio-
nen, die mit binationalen Famili-
ensituationen konfrontiert sind,
und nicht zuletzt fiir die Betroffe-
nen selbst von Nutzen sein kann
(S. 12). Dank der iibersichtlichen
Einteilung, der gut nachvollzieh-
baren Analyse und dem angenehm
gehaltenen Schreibstil konnen sich
auch weniger leseerprobte Inter-
essierte in ausgewdhlte Teile einar-
beiten. Leider fehlt jedoch diesen
Kreisen der Zugang zu ihrem
Werk wahrscheinlich weitgehend.
Die wenigsten Betroffenen werden,
sofern sie die theoretische Ausein-
andersetzung auf der Ebene der
Literatur tiberhaupt anstreben, eine
Dissertation zur Hand nehmen,
um sich zu informieren. Das ideale
Zielpublikum stellen deshalb
(nebst den oben erwihnten Ethno-
logInnen und sonstigen Sozialwis-
senschaftlerInnen) von der
Problematik betroffene Akademi-
kerInnen dar.

Eine separate Publikation der
empirischen Teile mit einer Zusam-
menfassung der Schlussbetrach-
tung wiirde vor allem bei
MaghrebinerInnen und mit ihnen
in Kontakt stehenden Schweizer-
Innen auf grosses Echo stossen,
da Waldis treffend tiber die Proble-
matik der Kommunikation hinaus
weitere Konfliktpotentiale des
Alltags in maghrebinisch-européi-
schen Paarbeziehungen themati-



siert. Allein die Lektiire der
Lebensgeschichten verschafft
einem die erleichternde Gewiss-
heit, mit den eigenen (vielleicht bis
anhin fiir paarspezifisch gehalte-
nen) Konflikten und Beobachtun-
gen nicht alleine dazustehen und
regt zum Vergleichen und
Nachdenken an. Waldis” Beschrei-
bungen und Analysen der
Kommunikation bilden einen
fruchtbaren Boden fiir die Selbst-
reflektion und das Verstehen dieser
speziellen interkulturellen Situati-
on.

Dominique Im Hof
(stud.phil.hist.)

WEIss Florence.
1999. Vor dem Vulkan-
ausbruch: Eine ethno-
logische Erzihlung.
Frankfurt am Main: Fischer. 376 p.
ISBN 3-596-13503-6

EthnologInnen erleben in
Feldforschungen sehr oft Momen-
te der Freude, des Argers oder der
diffusen Irritation in den Bezie-
hungen zu ihrem Gegentiber. Doch
gewdhnlich nehmen sie diese mehr
oder weniger passiv als gelegent-
lich stiirmische Stimmungs-
schwankungen wahr, welche die
Beziehungen zu einzelnen Infor-
mantlnnen erleichtern oder
belasten, aber auch zu ihrem
endgiiltigen Abbruch fithren
konnen. Genau diese im Grunde
genommen als ldstig empfunde-
nen Fdhrnisse der Subjektivitat
zum Ausgangspunkt des ethno-
graphischen Erkenntnisprozesses
zu machen, zeichnet die ethno-
psychoanalytische Methode aus.

Florence Weiss macht dieses
Vorgehen in ihrer «ethnologischen
Erzdhlung» transparent und zeigt
zugleich seine Grenzen angesichts
zunehmender struktureller und
physischer Gewalt in der Gesell-
schaft Papua Neuguineas auf.
Anders als ihre ersten drei Biicher,
die alle die Iatmul in ihrem
urspriinglichen Siedlungsgebiet
am Sepik zum Thema haben!,
beruht Vor dem Vulkanausbruch auf
einer Forschung bei den Iatmul-
MigrantInnen der Siedlung Kori
in Rabaul auf Neubritannien. Wir
verfolgen, wie die Feldforscherin
Beziehungen kniipft und wie sich
ihre Gesprache mit ausgewahlten

Interviewpartnerinnen entwickeln.
Wir erhalten Einblick in kleine
alltagliche Vorfille und erfahren,
wie die Forscherin darauf reagiert:
manchmal erfreut und manchmal
befremdet. Entsprechend der
ethnopsychoanalytischen Metho-
de reflektiert sie dann zusammen
mit ihrem Partner, dem Ethnolo-
gen Milan Stanek ihre subjektiven
Reaktionen, die sich in der Folge
als produktiv fiir den Erkennt-
nisprozess erweisen koénnen.
Besonders spannend ist der
Prozess, der sich aus Weiss’ Ableh-
nung christlicher Missionen ergibt:
Kurz nachdem sie mit einer Frau
regelmassige Gespriche aufge-
nommen hat, wendet sich diese
einer Kirche zu, der sie friiher
schon einmal angehort hatte.
Florence Weiss ist enttduscht
dartiber, bis sie zur Deutung
gelangt, dass sie selbst in ihrer

Interviewpartnerin die erneute |

religiose Orientierung ausgeldst
hat. Die Frau hatte zuvor unter
Weissen nur zu Missionarinnen
enge Beziehungen gehabt und
driickte nun ihre Nahe zur Ethno-
login dadurch aus, dass sie ihr die
Ideale einer bekehrten Frau
demonstrierte. Mit dieser Deutung

“ konfrontiert legte die Frau den

christlich-fundamentalistischen
Habitus mit grosser Erleichterung
sofort wieder ab. Sie hatte reali-
siert, dass nahe Beziehungen zu
weissen Frauen auch ohne Umweg
tiber die Erfiillung religicser Pflich-
ten moglich sind.

Die Ethnologin ladsst also hier
ihre Rolle als Beobachterin hinter
sich und weist ihre Gespréchs-
partnerin zurecht. Sie besteht
darauf, von ihr als jemand anderes
wahrgenommen zu werden als die
christlichen Missionarinnen. Mit
ihrer Deutung demonstriert
Florence Weiss, wie entscheidend
die Beziehungsdynamik den
Forschungsprozess bestimmt.
Letztlich zeigt das Beispiel aber

189

TSANTSA 5.2000



TSANTSA 5.2000

ol )'_

»

auch, dass das Verstehen kein
einseitiger von der Ethnologin
ausgehender Prozess sein kann. Es
ist ein gegenseitiges Engagement,
zu dem sich beide Seiten immer
wieder neu ermutigen miissen.
Andere Irritationen verweisen
allerdings auf Konflikte, in denen
kein Verstehen mdéglich wird und
aus denen die Feldforscherin
keinen Ausweg findet. So lebt das
vergleichsweise vermdégende
ForscherInnenpaar in einer winzi-
gen, schabigen Hiitte, die in den
Augen ihrer armen NachbarInnen
ihrem Status als Weisse nicht
entspricht. Diese voriibergehende
Anpassung des Lebensstandards
nach unten provoziert von Anfang
an die andern Weissen im Villen-
viertel Rabauls, die ihren still-
schweigend  praktizierten
Rassismus blossgestellt sehen.
Aber sie provoziert auch die
BewohnerInnen Koris. Immer
wieder hort Florence Weiss von
ihnen, dass sie eigentlich in einem
ihrem hoheren Status entspre-
chenden, viel grésseren Haus leben
sollte. Hier geht es demnach nicht
um die Frage, ob sie denn
tiberhaupt in Kori leben sollte — zu
kompetent erweist sie sich in
Fragen der Kultur der Iatmul und
zu viele Freunde und Adoptivver-
wandte trifft sie hier an, als dass
dies tiberhaupt zur Debatte stehen
konnte —, sondern um das Aus-
handeln ihres Status in der Mig-
rantInnensiedlung und der
Verpflichtungen, die mit ihm
verbunden sind. Mit ihrem
Wohnstil und in ihrer Zuriickhal-
tung im Austausch von Gaben
signalisiert die Forscherin, zur
Enttdauschung mancher Bewohner-
Innen Koris, dass sie nicht wie die
lokalen Big Men und Big Women
ihren Reichtum in grosse, die
EmpfangerInnen verpflichtende
Gaben zu investieren gewillt ist.
Téate sie es aber, wiirde sie das
soziale Beziehungsgeflecht stéren,

190

das vor allem einer der Big Men
tiber Jahrzehnte aufgebaut hat und
das der Migrantlnnengemeinde
Zusammenbhalt gibt.

Dieses Dilemma widerspriich-
licher Forderungen beziiglich
sozialer Kompetenz im Austausch
macht es ihr unméglich, auf
unbelastete Weise zu geben, aber
auch anzunehmen. Florence Weiss
ist beispielsweise wegen des
spontanen Geschenks eines Trich-
ters durch eine arme Nachbarin
beschdmt und bringt ihn am
nichsten Tag zuriick. In einem
andern Fall fiirchtet sie, dass ihr
eine Gesprachspartnerin einen
Wandbehang schenken kénnte.
Wihrend Florence Weiss auf diese
Weise verhindert, in einen regen
materiellen Austausch mit ihren
Gespréachspartnerinnen verwickelt
oder gar verstrickt zu werden,
setzt sie doch alles daran, zu ihnen
enge Beziehungen aufzubauen.
Dieses Problem stellt sich in jeder
Feldforschung in Gesellschaften,
in denen Nahebeziehungen auch
tiber den materiellen Austausch
ausgedriickt werden und wo die
Vorstellung einer idealen, das
Materielle ausklammernden
Freundschaft fremd ist. Es stellt
sich jedoch besonders akut in der
Ethnopsychoanalyse, in der Infor-
mantInnen bereit sein miissen, sehr
viel Zeit fiir den Aufbau einer
Beziehung zur ForscherIn zu
opfern, deren Setting in Florence
Weiss’ Verstidndnis aber die Bezah-
lung dieser Leistung verbietet.

Gewalt ist ein anderer Bereich,
dem sich die Forscherin ausgelie-
fert fithlt und der, gedeutet, nur
noch belastender wird. In der
Zeitung liest sie tiber die Verurtei-
lung der einheimischen Mérder
einer weissen australischen Pilotin.
Unmittelbar nach der Verurteilung
wurden als Protest gegen das
Urteil in einem Akt symbolischer
Gewalt vier weisse Frauen verge-
waltigt. Florence Weiss beginnt

nun, sich einzugestehen, dass sie
die Gewalt, von der sie selbst
bedroht ist, stindig verdridngen
muss, um iberhaupt in Rabaul
forschen zu kénnen. Dies scheint
den pessimistischen Schluss nahe
zu legen, dass es in der person-
lichen Begegnung zwischen den
Armen des Stidens und den Privi-
legierten des Nordens keine
verbindliche Norm im Austausch
geben kann und dass in einem
Klima des Rassenhasses und der
Gewalt zwischen den Geschlech-
tern Angst und Terror das Verste-
hen obsolet zu machen drohen.

Florence Weiss zeigt somit auf,
dass nicht alle subjektiven Irrita-
tionen mit Hilfe der ethnopsycho-
analytischen Methode zu einer
verstehenden Deutung fiihren
konnen. Es geht nicht nur ums
Verstehen, sondern auch ums
Unverstidndnis. Hier liegen
zugleich die Grenzen aber auch
Starken der Ethnopsychoanalyse:
Sie ist eine Methode, welche von
der individuellen Erlebnis-Ebene
ausgeht, jedoch nicht das Verste-
hen der Makro-Ebene zum Ziel
hat. Doch das, was auf der Makro-
Ebene geschieht, hat immer
Auswirkungen auf das Erleben der
Subjekte — und auf diese Weise
wird es indirekt durch die Ethno-
psychoanalyse erfasst.

Die allgegenwaértigen subjek-
tiven Irritationen verweisen somit
auf eine soziale Realitat, die
beispielsweise mit den Methoden
der Wirtschaftsethnologie oder der
Gender-Forschung verstanden
werden miissen. So machen die
ethnopsychoanalytischen
Gesprache und die Deutungen, die
sich daraus ergeben, den For-
schungsprozess zwar sicht- und
nachvollziehbar, aber sie erschop-
fen ihn nicht, und sie bestimmen
auch das Forschungsziel nicht.
Dieses hat sich Florence Weiss
vielmehr von Anfang an vorgege-
ben: Es ist die Dokumentation der



Migrationsstrategien und der
Veranderung der Geschlechterbe-
ziehungen in der Migrationssitua-
tion. Weiss verzichtet dabei auch
nicht auf Methoden der «harten»
Sozialwissenschaft wie zum
Beispiel systematische Haushalts-
erhebungen, die sie mit Milan
Stanek gleich zu Beginn der
Forschung mit grossem Aufwand
betreibt. Nur dadurch — so Weiss —
ist es tiberhaupt moglich, jenen
Einblick in die komplexen Bezie-
hungsnetze der MigrantInnen-
siedlung zu gewinnen, der
entscheidend zum Verstandnis der
subjektiven Perspektive der
GesprachspartnerInnen beitragt.
Die Deutungen der Gespréche
laufen mit dem Fortschreiten der
ethnologischen Erzihlung immer
entschiedener auf ihre Objek-
tivierbarkeit im Sinne der Moder-
nisierungstheorien und der
Theorien zum Wandel der
Geschlechterbeziehungen hinaus.
Die drei Frauen, mit denen Weiss
Gespriache fiithrt, und einige
Mainner, zu denen Stanek enge
Beziehungen aufbaut, erscheinen
so letztendlich als ReprasentantIn-
nen typischer Iatmul-Biographien.
Das Resultat ist eine beein-
druckend nachvollziehbare Repri-
sentation der Iatmul in der
Migrationssituation. Die subjektive
Annéherung an die Menschen von
Kori ldsst ihr Leben greifbar und
konkret erscheinen und ermdéglicht
eine zwanglose Einordnung ihrer
Schicksale in den Globalisierungs-
prozess. Das umgekehrte Vorge-
hen, das von den «grossen
Theorien» ausgeht und einzelne
Individuen der untersuchten
Gesellschaft als Illustrationen von
Thesen auftreten ldsst, kann diese
Unmittelbarkeit niemals erreichen.
Und es kann auch nicht den
Erkenntnisprozess selbst in seiner
Bedingtheit durch globale Macht-
verhéltnisse so transparent
machen. Die Objektivierungen, zu

denen Florence Weiss gelangt, sind
nachvollziehbar, und sie lassen der
Subjektivitdt der Bewohnerlnnen
von Kori grossen Raum. Es sind
keine «gestohlenen» Bilder,
sondern Portrits, die mit dem
Einverstdndnis der Portrétierten
entstanden sind.

Die Ethnopsychoanalyse hat
mit George Devereux’ Vignetten-
artigen Fallgeschichten in psycho-
analytischer Tradition begonnen.
Es waren dekontextualisierte
Miniaturen, in denen das Voka-
bular der Psychoanalyse die
Deutungen oft in ein enges,
eurozentrisches Korsett zwang.
Von diesen Anfingen hat sich
Florence Weiss weit entfernt. Das
Genre der Fallgeschichte hat sich
bei ihr zur ethnologischen Erzithlung
entwickelt, in der anstelle des
psychoanalytischen Vokabulars die
ethnographische Technik der
fortgesetzten Kontextualisierung
tritt. Vielleicht etablieren sich in
der Ethnologie Methoden erst
dann, wenn sie zu neuen Formen
der Ethnographie fiihren. Florence
Weiss jedenfalls tragt dazu bei, die
Ethnopsychoanalyse im Zeichen
des Methodenpluralismus in den
ethnologischen Mainstream zu
fithren.

Heinzpeter Znoj

1 Florence Weiss. 1981. Kinder schildern ihren
Alltag: die Stellung des Kindes im okonomi-
schen System einer Dorfgemeinschaft in Papua
New Guinea (Palimbei, Iatmul, Mittelsepik).
Basel: Ethnologisches Seminar der Univer-
sitdt und Museum fiir Volkerkunde (Basler
Beitrdge zur Ethnologie, Bd. 21).

Fritz MORGENTHALER, Florence WEIss und
Marco MORGENTHALER. 1984. Gespriiche am
sterbenden Fluss: Ethnopsychoanalyse bei den
latmul in Papua Neuguinea. Frankfurt a.M.:
Fischer.

Florence WEiss. 1996. Die dreisten Frauen:
eine Begegnung in Papua-Neuguinea. Frank-
furt a.M.: Fischer.

-

191

[SANTSA 5.2000



	Comptes rendus = Rezensionen

