
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 5 (2000)

Buchbesprechung: Comptes rendus = Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Frischherz Bruno.
iJP 1997. Lernen, um zu

sprechen - sprechen, um
zu lernen: diskursanalytische

Untersuchungen zum Zweit-
spracherwerb türkischer und
kurdischer Asylbewerber in der
Deutschschweiz. Freiburg:
Universitätsverlag (Germanistica Fribur-
gensia 16). ISBN 3-7278-1124-2

Bruno Frischherz behandelt in
seiner Arbeit eine eigentümliche
Form des Zweitsprachenerwerbs:
Es geht um in der Deutschschweiz
lebende Asylbewerber türkischer
und kurdischer Herkunft, deren
Spracherwerb teils gesteuert (in
Deutschkursen), teils ungesteuert
abläuft. Migration über
Sprachgrenzen hinweg, sei sie gewollt
oder ungewollt, konfrontiert die
Betroffenen stets mit besonderen
Herausforderungen, sehen sie sich
doch mit einer neuartigen Sprach-
Wirklichkeit konfrontiert, die ihre
Fremdwahrnehmung sowie ihr
Selbstbild mitunter einschneidend
verändert, insbesondere dann,
wenn der Kontakt mit der neuen
Sprache wie im vorliegenden Fall
weder vorhergesehen noch vorbereitet

werden kann.
Das Kernstück der Arbeit bildet

die diskursanalytische Auswertung
von Interviews mit Asylbewerbern
mit unterschiedlichem Erwerbsstand.

Im Vordergrund steht die
Frage, wie sie ihre begrenzten
Ausdrucksmittel einsetzen und
welche Strategien ihnen zur Verfügung

stehen, um - auch anspruchsvolle

- diskursive Probleme zu
meistern. Ausserdem interessiert
sich Frischherz für die Modalitäten
des Deutscherwerbs: Wo und wie
haben die Asylbewerber die
deutsche Sprache gelernt? In
welcher Weise wird ihr Spracherwerb

durch ihre soziale Umgebung,
die «Lernwelt», beeinflusst?

Geht es in Frischherz' Untersuchung

um eine klar umrissene
Gruppe von Sprachlernenden, so
sind seine theoretischen und praktischen

Fragestellungen durchaus auf
andere Situationen und Populationen

übertragbar und werfen ein
sprachwissenschaftliches Licht auf
die weite Landschaft der
Migrationsforschung. Nicht zuletzt aus der
Sicht der Ethnologie, welche häufig
mit sprachlich heterogenen Terrains

zu tun hat, ist diese sich um Inter-
disziplinarität bemühende Arbeit
von einigem Interesse.

In den ersten beiden Kapiteln
umreisst der Autor die Basis der
vorliegenden Untersuchung: Auf
der Grundlage der konstruktivistischen

Erkenntnistheorie entwickelt
Frischherz ein Modell, das den
Zweitsprachenerwerb als
Zusammenwirken von interaktiven und
kognitiven Konstruktionsprozessen
definiert. Sprachlernende befinden
sich ständig in asymmetrischen
Kommunikationssituationen, in
denen sie aber - selbst mit
beschränkten sprachlichen Mitteln -
das Kompetenzgefälle durch den
Einsatz geeigneter Techniken
(beispielsweise durch Nachfragen)
abschwächen können. Frischherz
verwendet das Schema der «potentiellen

Erwerbssequenz», welche

- ausgelöst durch eine problematische

Äusserung des Lernenden -
mit Hilfe des Muttersprachlers
verbessert wird, somit in reparierter
Form dem Lernenden zur Verfügung

steht und von ihm aktiv
gebraucht werden kann.

In Kapitel drei erläutert und
begründet Frischherz sein Vorgehen

bei der Datenerhebung. Seiner

empirischen Untersuchung liegen
21 Interviews zugrunde, aus denen

gleichzeitig soziale und psychologische

wie auch sprachliche Daten

gewonnen werden. Der Wille, sich

nicht auf rein linguistische
Merkmale zu beschränken, durchzieht

die ganze Arbeit und

überzeugt sowohl durch die
Konzeption als auch in der
Durchführung. Die Gespräche behandeln
unter anderem die folgenden
Themen: Situation in der Schweiz,
Sprache, Situation im Herkunftsland,

Flucht, Zukunft.
In Anlehnung an das

konstruktivistische Zweitsprachenerwerbs-
modell erarbeitet Frischherz in
Kapitel vier und fünf ein
«Konstitutionsmodell», das ihm erlaubt,
die von den Asylbewerbern
erworbenen Fähigkeiten genauer zu
beschreiben. Sinn entsteht nicht
durch blosse Informationsübertragung,

sondern er muss in
wechselseitiger Gesprächsarbeit erst
geschaffen werden. Dabei müssen
unterschiedliche Aufgaben gemeinsam

bewältigt werden, beispielsweise

die Organisation des
Sprecher- und des Themenwechsels.

In diese Konzeption fügen sich
auch die Strategien von Sprachlernenden,

welche ihnen erlauben,
trotz beschränktem Repertoire an
der Kommunikation teilzuhaben
und dabei auftauchende Probleme
zu meistern. Frischherz greift die
zuvor theoretisierten Erwerbssequenzen

wieder auf und verweist
auf den Begriff der «Reparatur»,
der weiter gefasst ist als «Korrektur»

und damit eine weit grössere
Palette von Störungen als das blosse

Verbessern einer fehlerhaften
Äusserung umfasst, so beispielsweise

auch die Bitte um Ausdrucks-
hilfe oder die Nachfrage.
Schliesslich kommt der Autor auf
die Funktion von Reparatursequenzen

zu sprechen, welche in
bestimmten Situationen bewusst
als «Lerntechniken» dienen können.

Um Wortschatz und
Erzählstrukturen der Asylbewerber geht
es in Kapitel sechs, dies gemäss
Frischherz' Ziel, nicht nur die
Deutschkenntnisse zu untersuchen,
sondern diese auch in Beziehung
zur jeweiligen «Lernwelt» zu
setzen. Erwartungsgemäss wächst

1 7D



sowohl der Wortschatz als auch die
Anzahl der verwendeten
Erzählstrukturen mit zunehmender
Aufenthaltsdauer in der Schweiz.
Während sich die schwächsten
Sprecher hauptsächlich reaktiv
verhalten, beherrschen
Fortgeschrittenere nach und nach
differenziertere sowie dramatisierte
Strukturen und greifen aktiv in die

Diskursorganisation ein.
Das Kapitel sieben beginnt mit

einem Plädoyer, Lernende nicht als

blosse Untersuchungsobjekte zu
betrachten, sondern auch auf ihre

Subjektivität einzugehen. Lernen
findet immer in einer bestimmten
Lebenswelt statt, die mit der Lernwelt

in gegenseitiger Wechselwirkung

steht. Für Asylbewerber wird
dieser Zusammenhang besonders
deutlich: Deutsch zu lernen ist kein
Selbstzweck, sondern soll zu mehr
Handlungsfähigkeit und
Lebensqualität führen. Dabei greifen
motivierende oder entmutigende
Reaktionen der Lebenswelt in den

Lernprozess ein. Frischherz untersucht

die Interviews nach den vier
Hauptkriterien: Lebenswelt im
Kontrast, Sprachkontraste,
Sprecherfahrungen und
Lernerfahrungen. Besonders hervorgehoben

seien hier die kommentierten
Interviewausschnitte, mit denen der
Autor seine Analyse anschaulich
illustriert. Die Asylbewerber
beschreiben hauptsächlich die
Unterschiede zwischen der
Herkunfts- und der Aufnahmekultur,

wobei einiges - insbesondere

Mentalitätsunterschiede -
negativ eingestuft wird. Im Ganzen

fällt ihre Beurteilung jedoch
ziemlich nuanciert aus. Beim
Sprechen über Sprachkontakte fällt
auf, dass engere Kontakte zur
Schweizer Bevölkerung durchwegs
positiv beurteilt werden, sofern die

Asylbewerber überhaupt in
Kontakt mit Schweizerinnen
kommen. Dabei kommt erschwerend

die Diglossiesituation Schwei¬

zerdeutsch/Hochdeutsch hinzu.
Die Resultate der Untersuchung

werden in Kapitel acht zusammen-
gefasst und diskutiert. Ein
komplexer Sachverhalt wie der
Zweitsprachenerwerb lässt sich nur
ansatzweise quantifizieren - dessen

ist sich Frischherz bewusst. Aus
seinem Untersuchungsmaterial
lässt sich indes unter anderem
folgern, dass Kontakte ausserhalb
des Deutschkurses zum Lernerfolg
beitragen. Das Buch schliesst mit
Empfehlungen für Lehrende und
Lernende. Ausgehend von der
Feststellung, dass Lernende jede
Art von Kommunikation - bewusst
oder unbewusst - als Lernsituation

nutzen können, plädiert der
Autor dafür, dass im
Fremdsprachenunterricht nicht blosses Sprachwissen

vermittelt, sondern auch die
kommunikative Selbständigkeit der
Lernenden gestärkt werden soll.

Bruno Frischherz präsentiert
seine Untersuchung im vorliegenden

Buch inhaltlich wie auch
formal klar und ansprechend, und
er bedient sich dabei einer genauen,
verständlich geschriebenen
Sprache. Die Ergebnisse der
Diskursanalyse werden durch
prägnante Beispiele erläutert und
gewinnen so an Anschaulichkeit.
In den letzten Kapiteln wünschte
man sich bisweilen eine genauere
Diskussion der Wechselwirkungen
zwischen Spracherwerb und
Lernwelt, doch dazu ist die Datenlage

wohl zu unsicher. Trotz aller
Schwierigkeiten ist es dem Autor
gelungen, eine aufschlussreiche und
unter einigen Gesichtspunkten
innovative Arbeit zu verfassen, die
es verdient, auch ausserhalb der
Sprachwissenschaft zur Kenntnis

genommen zu werden.

Daniel Elmiger

Gellner Ernest.

r ijß 1998. Language and
UJ" Solitude: Wittgenstein,

Malinowski and the
Habsburg Dilemma. Cambridge:
Cambridge University Press, xix-
209 p. ISBN 0 521 63997 2

On doit à Ernest Gellner, décédé

en 1995, une œuvre variée et de

grande ampleur. A travers ses
recherches sur le Moyen-Orient et
l'islam, sur le relativisme et l'uni-
versalisme, sur le nationalisme, ses

ouvrages critiques sur la philosophie

du langage ou la psychanalyse,

il a su mener de front une
réflexion philosophique et
anthropologique. Esprit combatif,
évoluant souvent à contre-courant des
idées dominantes, il est l'auteur
d'une œuvre qui n'a certainement

pas reçu toute la reconnaissance
qu'elle méritait. Language and
Solitude est son dernier ouvrage
(posthume). Il s'agit d'un véritable
testament intellectuel où, dans son
style tranché habituel, l'auteur
aborde avec acuité des thèmes qui
l'ont occupé tout au long de sa vie.
La première partie de l'ouvrage
décrit le climat intellectuel et
politique des dernières décennies
de l'Empire Habsbourg. Gellner se

penche ensuite sur l'œuvre de

Ludwig Wittgenstein (1889-1951),

philosophe d'origine viennoise,
puis sur celle de Bronislaw
Malinowski (1884-1942), né à

Cracovie (qui à l'époque faisait
partie de l'Empire Habsbourg).
Dans la partie finale de l'ouvrage,
l'auteur évalue leurs influences
intellectuelles respectives (bien que
son attention reste avant tout
centrée sur Wittgenstein).

Dès la première ligne, Gellner
distingue deux théories de la

m



J
connaissance, qui débouchent sur
des théories opposées de la société,
de l'homme, de l'économie:
1 / l'individualisme atomiste, mais

également les traditions empiriste
et rationaliste, le libéralisme, la
Gesellschaft; 2/ la vision organique
et romantique, le nationalisme, la

Gemeinschaft. Plus qu'ailleurs en
Europe, la vie culturelle et politique
ainsi que la société à la fin de
l'Empire Habsbourg étaient
profondément polarisées entre les
nationalistes, luttant contre le pouvoir
impérial, et les libéraux, qui
recrutaient le plus souvent parmi les

Juifs. Après les troubles de 1848,

qui ont vu l'alliance des nationalistes

et des libéraux, ces derniers se

sont rapprochés progressivement
des Habsbourg, seul rempart face

aux particularismes locaux et natio-
naux (cette alliance entre les
anciens exclus et une dynastie
marquée par l'autoritarisme et le
catholicisme n'est pas le moindre des

paradoxes de l'époque). On en est
arrivé à une profonde opposition
entre les «parias-libéraux» et les
«nationalistes irrédentistes»1, les

premiers attachés à des valeurs
cosmopolites, les seconds ayant
développé un fétichisme de la
culture et un culte des racines
paysannes (p. 33). C'est en cela que
réside le dilemme Habsbourg: «La
confrontation entre un individualisme

universaliste, abstrait d'un
côté et un communalisme romantique

de l'autre» (p. 85).

L'erreur de Wittgenstein est
d'avoir cru que le dilemme
Habsbourg était la seule alternative
possible au sein du champ de la
connaissance. Toujours caractérisé

par ses positions et ses formulations

dogmatiques, Wittgenstein
est ainsi passé d'une extrême à

l'autre entre le Tractatus logico-philo-
sophicus (1921) et les Investigations
philosophiques (parues de façon
posthume en 1953, mais reflétant
son enseignement des années trente

et quarante). Dans un style qui tient
plus de l'oracle que de l'argumentation

philosophique, le Tractatus

avance une vision atomique de la
connaissance sur le modèle du calcul

des propositions, censé révéler
la structure profonde du monde et
de la pensée. En ce sens, il s'agit
d'une expression de l'individualisme

et de l'universalisme. Une thèse

du Tractatus (proposition 6.4311)
retient l'attention de Gellner: «La

mort n'est pas un événement de la
vie» (p. 62). L'idée que l'individu
est complètement isolé et ne peut
faire l'expérience de sa propre mort
illustre parfaitement la négation de
la culture qui caractérise la première

philosophie de Wittgenstein. Le
Tractatus néglige complètement la
vie en communauté, c'est un
ouvrage totalement ahistorique qui
décrit un monde sans culture, ce

qui fait dire à Gellner que c'est un
«poème à la solitude» (p. 46).

Après une période de retraite
dans les années vingt, Wittgenstein
revient à la philosophie. Alors que
son ouvrage de jeunesse illustrait
de façon extrême la première
position du dilemme Habsbourg,
il en vient à changer complètement
de vision: il considère alors que la

pensée et le langage sont incarnés
dans des systèmes socioculturels,
reliés aux communautés particulières;

chacun de ces systèmes,
chacune de ces «formes de vie» pour
reprendre son expression, est

«logiquement ultime, auto-justifiant, et
au-delà de toute autre justification
possible» (p. 72). Pour Gellner,
l'essence de cette deuxième
philosophie de Wittgenstein réside dans

l'application de la conception
romantique et organiciste de la
culture et de la société au domaine
de la connaissance. Indifférent à la

politique, Wittgenstein a peut-être
été d'autant plus imprégné par le

dilemme Habsbourg, sans en avoir
pleinement eu conscience. Il a cru
qu'il n'y avait pas de troisième

choix possible en dehors de
l'individualisme positiviste et du
communautarisme romantique.

C'est sur ce point que Mali-
nowski se distingue de son illustre
vis-à-vis: plus lucide et modéré en
politique, il a su éviter le piège du
dilemme en développant une
théorie intermédiaire. Gellner
mentionne deux influences prépondérantes:

1 / la tradition romantique
qui a produit une riche ethnographie

de l'Europe centrale, menée

par des intellectuels locaux occupés
à construire une nation en récoltant

des données détaillées sur la
vie des paysans et soucieux de sauver

cette culture, considérée comme
un tout; 2/ l'empirisme d'Ernst
Mach, selon lequel il faut expliquer
les faits à partir d'observations et

non pas en invoquant des entités
abstraites. On distingue ici les traits
dominants de l'anthropologie fonc-
tionnaliste de Malinowski: un sens

aigu de l'unité de la culture et de

l'interdépendance des éléments qui
la constituent; une méthode empiriste

qui privilégie la récolte des
données de terrain et refuse de
rendre compte du présent par le

passé (en quoi Malinowski rompt
avec l'évolutionnisme de Frazer).
La grande originalité de Malinowski,

voire son génie, a été d'allier de

façon consistante des éléments
provenant de traditions intellectuelles

opposées.
Gellner en vient à étudier la

théorie du langage de Malinowski,
telle qu'elle est exprimée dans «The
Problem of Meaning in Primitive
Language», texte paru dans un
ouvrage collectif de philosophie,
The Meaning of Meaning (1923).
Malinowski y souligne le poids du
contexte sur le langage, mais fait
la différence entre le langage
fonctionnel de tous les jours et le

langage scientifique. Il exprime ainsi
une théorie du langage «lié à la
culture» par certains aspects et
«indépendant du contexte» par

111



d'autres (p. 148). Contrairement à

Wittgenstein (qui dans un premier
temps a conçu le langage sur le

modèle exclusif de la logique
mathématique, puis dans un
deuxième temps en est venu à dire

que tous les langages ne sont que
l'expression de formes de vie), et
bien qu'il finira par affaiblir cette
différence dans Coral Gardens and

their Magic (1935), Malinowski
reconnaît deux types de langage,
irréductibles l'un à l'autre.

Dans les dernières pages de

l'ouvrage, Gellner revient à

Wittgenstein. Il distingue trois
courants qui ont été à un titre ou
un autre influencés par sa
deuxième philosophie et qu'il étiquette
avec sa verve habituelle de la façon
suivante (p. 159): 1/ l'«exorcisme
philistin», c'est-à-dire la philosophie

du langage, dominante à

Oxford dans les années cinquante
et soixante, caractérisée par une
revalorisation du sens commun
(sans réflexion ni même reconnaissance

de l'existence de divers sens
communs); 2/ l'«idéalisme relati-
viste», qui admet que toutes les

visions du monde sont égales;
3/ l'«herméneutique expiatoire»,
autrement dit l'anthropologie
interprétative puis le postmodernisme,
où les significations remplacent les

fonctions et les structures. A la suite
de Geertz, ces auteurs se sont
engagés à dénoncer les rapports de
domination sous-jacents à l'anthropologie

classique, mais
malheureusement selon Gellner
«l'expiation du colonialisme et de
la domination du monde doit
inclure le rejet de la clarté, car celle-
ci a été l'instrument ou le masque
de la domination» (p. 176).

Gellner conclut sur la nécessité
de trouver une troisième voie entre
le holisme et l'individualisme, vers
lequel va tout de même nettement
sa préférence. Le mythe
individualiste de Robinson Crusoé,
construisant seul un monde, doit

être compris comme une «éthique
de la cognition» (p. 183), comme
une position normative et non
descriptive de la vie humaine; il
constitue en outre la charte d'une
tradition tout à fait unique par ses
réalisations intellectuelles et
technologiques. Le fait même de la
diffusion planétaire du modèle
particulier de connaissance qui en
découle, c'est-à-dire celui d'une
«science transcendant la culture»
(p. 185), infirme le relativisme. La

position finale de Gellner, qui reste
attaché à l'idée d'une transition
progressive de la société organicis-
te à la société construite sur un
modèle individualiste (même s'il
admet que les deux peuvent coexister

dans une seule société) est un
peu décevante (p. 188 et 189 en
particulier). Certains lecteurs
préféreront peut-être garder à l'esprit la
belle leçon d'humanisme induite
dans la phrase suivante: «Les cultures

ne sont pas ultimes. La possibilité

de transcender les limites
culturelles est un fait, c'est le fait le

plus important de la vie humaine»
(p. 187). Par certains passages, où
on le sent impliqué personnellement,

ou d'autres qui sont de petits
bijoux d'ironie mordante, Gellner
se livre plus que dans d'autres
ouvrages. Son style direct et incisif
peut irriter mais il a le mérite de

poser le débat en termes extrêmement

clairs. Gellner est un auteur à

lire absolument, il constitue un
contrepoids précieux à 1'«hystérie
de subjectivisme» (p. 177) qui
domine en ce moment l'anthropologie.

Alessandro Monsutti

1 Les citations sont traduites de l'anglais
par mes soins.

Goël Stéphane.
i Jr 1995. Le garçon s'appelait

Apache. Couleur. 53 min.
Lausanne: Climage.

«Le garçon s'appelait Apache».
C'est par ces mots, extraits des
mémoires de Géronimo, que débute le
documentaire de Stéphane Goël.
La voix-off nous relate le mythe
de fondation de la tribu Apache,
un mythe où le garçon devra tuer
le dragon, lui transpercer le cœur
d'une flèche, pour devenir le
premier chef Apache.

Le dragon est ici figuré par un
crotale, avec un long plan du
serpent enroulé sur lui-même, sifflant
et agitant sa queue dans un bruit
de crécelle. Mais comme on ne
tarde pas à le découvrir, le dragon
est aussi une métaphore de l'homme

blanc.
«Geronimo» indique un

panneau routier sur lequel s'attarde la
caméra, à l'entrée d'une petite ville
de la réserve des Apaches San
Carlos. Un rappel symbolique, car
c'est bien à rejouer le mythe fondateur

qu'on nous invite ici, à défier à

nouveau le dragon et, dans un
second souffle identitaire, à l'abattre
à nouveau.

Mais qui est le dragon? C'est à

la fois l'Université d'Arizona, la
Chambre de Commerce du comté
et tout particulièrement le Vatican,
trois groupes d'intérêts qui s'associent

autour de la construction
d'un observatoire astronomique
sur le Mont Graham. Montagne
isolée au nord de l'Arizona, loin
de la lumière des villes, c'est un
site idéal pour l'installation d'un
télescope; mais c'est aussi un lieu

LZi



sacré des Apaches San Carlos,
comme ceux-ci le signifient par le
biais de manifestations et pétitions.
La présence des scientifiques est

vue comme une profanation, une
profanation d'autant plus révoltante

que l'Eglise catholique est

impliquée.
Documentaire tourné pour la

Télévision Suisse Romande, sans

prétention strictement «ethnographique»,

ce film n'en a pas moins
certaines qualités du genre: articulé

autour d'une construction en
miroirs, il fait dialoguer les
différents protagonistes de l'affaire,
Medicine Man, représentante de

l'Apache Survival Coalition d'un
côté, ecclésiastiques et universitaires

de l'autre, leur permettant
d'exprimer leur position, leurs
arguments et revendications.
L'ambition de l'entreprise n'est
pourtant pas d'amener les deux
parties à un compromis, l'«échan-

ge» s'apparentant plutôt à un
dialogue de sourds: d'un côté le
Vatican veut bien admettre (quoique

du bout des lèvres) que le
Mont Graham soit sacré pour les

Apaches, mais refuse de voir une
profanation dans la présence de

son télescope. De l'autre côté, les

Indiens ne peuvent pas révéler
pourquoi le Mont Graham est
sacré: la montagne perdrait ses

pouvoirs.
Le discours aboutit donc

inévitablement à une impasse, impasse
qui aurait pu être évitée selon
l'ethnologue Keith Basso, qui se

montre très accusateur envers les

promoteurs de l'observatoire, en
dénonçant leur légèreté et leur
irrespect des indigènes. Mais cette

impasse est également provoquée
par le manque de consensus chez
les Apaches, entre ceux qui refusent

toute forme d'assimilation et

s'opposent à l'implantation de
l'observatoire, et ceux qui y sont
favorables, sensibles notamment
aux promesses de retombées tou¬

ristiques. Si l'argument économique

n'est pas à sous-estimer
dans une réserve indienne très
touchée par le chômage, des
accusations de corruption et de
nombreuses critiques quant au mode
de consultation de la population
indigène embrouillent encore la
situation.

Le montage en miroirs s'avère

cependant décisif tant sur un plan
heuristique que démonstratif: car
ce parallélisme formel en révèle
un autre, celui de la relativité des

croyances et des pratiques rituelles.
Aux «secrets», incantations et
danses indiennes répondent la
dogmatique et les prières
catholiques, à la langue Apache répond
le latin. Et ces scientifiques qui
renâclent à entrer dans un débat
éthique et préfèrent se réfugier
derrière des données techniques,
empilant les superlatifs («the
largest, the fastest, the more compact

telescope ever built») pour
défendre leur entreprise, ces
scientifiques qui s'engouffrent dans le

faux-fuyant de la «science
positive» comme pour signifier leur
distance d'avec la «magie» des

Indiens, ces mêmes scientifiques
finissent en effet par buter sur leurs

propres contradictions.
Les chercheurs catholiques tout

d'abord, qui scrutent les étoiles en
quête d'une vie extraterrestre, et

que leurs spéculations amènent à

un questionnement qui n'est plus
scientifique, mais bien théologique
quant aux répercussions qu'une
telle découverte aurait sur la
doctrine. Science et religion
s'entremêlent: dans la bouche d'un père,
la recherche scientifique n'est
d'ailleurs rien d'autre qu'une
prière, une façon de converser avec

Dieu, «about the way He made
things».

Et les laïcs, ingénieurs ou
universitaires, n'échappent pas à

cette logique, eux qui élèvent la
science au rang d'une «religion»

au service de l'Humanité, et sacralisent

dans le même mouvement
leur «mission» sur le Mont
Graham. Science, religions catholique

et indienne apparaissent
finalement comme autant de

croyances, relatives, équivalentes.
Cette équivalence est illusoire,

puisque les Indiens voient leurs
lieux sacrés interdits d'accès ou
profanés. Comment se fait-il,
relèvent les Apaches, que les
Européens venus chercher la liberté
religieuse en Amérique, leur aient
paradoxalement retiré cette liberté
à eux, les Natives, pour leur imposer

leurs croyances? Une situation

que le réalisateur symbolise en
filmant la barrière close qui mène
au sommet du Mont Graham et

qui porte la pancarte: «No trespassing:

violators will be prosecuted».
A Tucson, le diocésain de la

Cathédrale Saint-Augustin qualifie

d'actes de «terrorisme» les
manifestations et les distributions
de tracts sur le parvis de son
Eglise, un terrorisme qui, dans ses

termes, «seeks to force people to
see things the way you want them
to see». II accuse en outre les
sympathisants indiens d'avoir bloqué
la porte de la cathédrale le jour le

plus sacré, le dimanche de Pâques,
bref d'avoir profané un lieu saint.

Pour le téléspectateur, ces faits
procèdent d'une évidente réciprocité,

prenant ici une tonalité quasi
revancharde, et participent ainsi
du même parallélisme que
l'ensemble du documentaire. Toutefois,

on se rend très vite compte
que le parallélisme du montage
n'équivaut pas à une égalité.
Certes la voix-off n'intervient
presque jamais, elle s'efface
derrière le témoignage des acteurs,
une absence signalant clairement le
choix d'une narration dépouillée,
neutre. Mais si ses interventions
sont rares, elles n'en sont pas
moins significatives: la voix-off
ouvre et conclut en effet le docu-



mentaire par la légende du garçon
Apache et ne laisse ainsi pas le
moindre doute sur les véritables
enjeux du film - et ses véritables
sujets. Car ce sont bien les Indiens,
en posture de victimes, qui
trouvent là une plate-forme pour
leurs revendications. En effet, de

documentaire portant sur un
événement ponctuel et limité, le

film devient vite le tremplin d'un
plaidoyer beaucoup plus global
pour la cause indienne. Ce n'est
plus le Mont Graham, mais toute
la colonisation blanche qui est mise

en cause. Sans complaisance ni
polémique, le documentaire choisit
son camp et incite du même coup
le spectateur à le suivre.

Peut-être cette partialité est-elle
la plus grande faiblesse de ce film,
si on le considère d'un point de

vue ethnographique: ne pas s'en
tenir à l'observation, à la description,

mais ouvrir la voie au
politique. Cette interrogation peut
sembler vaine, puisque L'enfant
s'appelait Apache n'a aucune prétention

ethnographique. Mais peut-
être est-elle au contraire salutaire,
dans une anthropologie aujourd'hui

en crise: une science de
l'homme basée sur le respect des
cultures peut-elle en effet se passer
d'une telle réflexion politique?

Nicolas Berlie

Goody Jack. 1999.
"r iW L'Orient en Occident.

Paris: Seuil (traduit de

l'anglais par Pierre-
Antoine Fabre). 393 p. ISBN 2-02-
023419-X [éd. orig. 1996. The East in
the West. Cambridge: Cambridge
University Press]

L'Orient en Occident est la
traduction française d'un ouvrage
récent de Jack Goody (outre quelques

petits écarts dus à la traduction

entre les références citées dans
les notes et la bibliographie, on
peut regretter que dans cette
version française - contrairement à

l'édition anglaise - les notes se

trouvent à la fin de l'ouvrage).
L'auteur y aborde des thèmes qui
lui sont chers, tels que le rôle de
l'écriture dans le développement
historique et culturel de l'Eurasie
ou celui des structures des groupes
domestiques, avec le souci comparatif

qui l'anime depuis le début
de sa carrière. Il s'agit d'un texte
polémique qui s'appuie sur une
érudition étourdissante pour s'attaquer

à la conception de beaucoup
d'auteurs européens, humanistes
tout comme chercheurs en sciences

sociales, selon laquelle la supériorité

technologique de l'Occident
sur l'Orient peut être expliquée par
des différences structurelles
profondes. Pour Goody, cela ne résiste
ni à un examen attentif des
documents historiques ni à l'évolution
contemporaine des sociétés
chinoise, japonaise ou encore
indienne. Il critique ainsi la fameuse
thèse de Weber selon laquelle
l'Europe a connu un processus de
rationalisation (développement du
capitalisme, recherche du profit,
souci de rentabilité) induit par
l'éthique protestante. Il égratigne
au passage les théories de Marx

sur le mode de production
asiatique, mais aussi les contributions
d'auteurs tels que Polanyi,
Dumont ou encore Gellner, tous
occupés à souligner les oppositions
plus qu'à reconnaître le fond historique

et culturel commun à l'Occident

et à l'Orient. Ainsi, l'ouvrage
a une portée qui dépasse l'argument

traité, car il s'agit d'une
critique puissante de toute forme
d'ethnocentrisme.

Dans les différents chapitres,
Goody aborde des aspects qui sont
habituellement considérés comme
caractéristiques de la supériorité
de l'Occident sur l'Orient: la
rationalité et la comptabilité commerciale.

Il se penche ensuite sur les
activités marchandes et industrielles

qu'a connues l'Asie (en se

concentrant sur le cas de l'Inde),
sur la famille et les affaires en
Orient puis, par contraste, sur les

structures familiales en Europe,
pour finir par une mise en perspective

de l'organisation du travail,
des modes de production et des

moyens de communication entre
les deux régions du monde. Dans
chaque cas, l'auteur conclut que le
caractère unique de l'Europe
occidentale est infirmé par les faits et
les documents. Symétriquement,
l'illusion du retard comparatif de
l'Orient disparaît. Goody critique
la lecture ethnocentrique de l'essor
du capitalisme (marchand puis
industriel) en Europe, opposée à

une Asie immobile. Les différences
ont été systématiquement
exagérées par la plupart des
observateurs occidentaux engagés dans

une entreprise rétrospective
d'autosatisfaction, obnubilés par
les succès indéniables qu'a connus
l'Europe dans de nombreux
domaines depuis le XVIe siècle en
particulier.

Le chapitre «La rationalité en
question» est exemplaire de la
démarche de Goody. Celui-ci y
analyse la logique aristotélicienne,

175



J
souvent considérée comme le
modèle et l'inspiration du rationalisme

occidental. Selon l'auteur,
une telle formalisation n'a pu se

développer qu'avec l'écriture.
Considérer le syllogisme - tel qu'il
a été énoncé par Aristote puis
systématisé par les philosophes
médiévaux - comme le modèle de
la rationalité et vouloir évaluer les
modes de pensée des populations
sans écriture à sa lumière est
extrêmement réducteur. Goody n'a pas
grand peine à démontrer le côté

étriqué et peu naturel du
syllogisme qui apparaît «comme une
forme très artificielle de preuve,
essentiellement réservée aux
logiciens. Son usage reste limité à

la solution d'un type de puzzle
particulier; il ne recouvre pas
toutes nos opérations cognitives»;
il est dès lors tout à fait exagéré
de considérer que «la procédure
particulière du syllogisme ait été

intrinsèquement liée aux
développements ultérieurs du savoir
européen» (p. 29). En outre, d'autre
cultures écrites (l'Inde, la Chine ou
le Japon) ont développé des
modèles proches du syllogisme
aristotélicien. Ainsi, ce mode de
raisonnement caractérise des
procédures cognitives tout à fait
particulières, plus liées à la sphère de
l'écriture qu'à celle de la culture
occidentale. Le syllogisme ne peut
dès lors ni être considéré comme le

paradigme d'une rationalité limitée
à l'Occident, ni le paradigme de la
rationalité dans son acception la
plus générale.

A la fin de ce chapitre comme
dans sa conclusion, Goody insiste
sur le caractère temporaire des
avantages de l'Occident (voir par
exemple p. 291-293, 317-318). A la
supériorité structurelle et permanente

de l'Occident, il oppose
l'idée d'une alternance: «C'est un
mouvement pendulaire. Dans la
longue durée, aucune région ne
peut être considérée comme res¬

ponsable à elle seule de la
naissance de la société moderne» (p.
57), chacune pouvant assumer à

un moment ou à un autre l'essentiel

des innovations à partir d'un
fond culturel commun. Pour lui,
ce constat «revient aussi à réfuter
l'idée que la rationalité occidentale

aurait un lien privilégié avec la

capitalisme» (p. 58). Le formidable
bond en avant de l'Occident est
dû à la maîtrise de certaines techniques

spécifiques (fusils, bateaux
plus performants, cartes plus
précises, imprimerie à caractères
mobiles puis machine à vapeur...)
et non à des structures mentales
ou cognitives différentes. Goody
ne veut pas minimiser, et encore
moins nier, les changements
profonds issus de la Renaissance et
de l'essor économique que l'Europe

occidentale a connus depuis
la Révolution industrielle de la fin
du XVIIIe siècle, mais délivrer le

terme de «rationalité» de son
«essentialisme» culturel (p. 64). Il
dénonce avant tout les oppositions
binaires simplistes, les «différences

catégorielles tranchées» (p. 219). Il
souligne ainsi que dans de
nombreux domaines, les réalisations de

l'Occident n'ont pu être possibles
que sur le terreau commun avec
l'Orient. La pertinence même de
la quête par les sciences sociales
du processus de rationalisation de

l'Occident, qui est basée sur une
lecture limitée de l'histoire de 1600

à nos jours, est remise en question.
La perspective de la longue durée
prend en considération l'héritage
commun venant de la Mésopotamie

et de l'Age du bronze (urbanisation,

alphabétisation et essor de

l'écriture, agriculture menée sur
une large échelle, stratification
sociale, etc.) et permet non
seulement de mieux comprendre
l'Orient, mais également l'Occident.

Il apparaît alors clairement

que les deux régions sont plus
semblables que différentes et qu'il

n'y a aucune primauté de l'une sur
l'autre.

Avec toute l'argumentation qui
l'accompagne, cette conclusion
semble convaincante. On peut
toutefois regretter que Goody ne
dise rien des rapports de domination

que l'Occident a pu exercer
sur les autres parties du monde.
L'Afrique n'intervient que
sporadiquement dans son discours et

uniquement pour souligner sa

passivité et les différences qui
l'opposent à l'ensemble eurasia-
tique (voir par exemple p. 108-111,

265-269). Quant au continent
américain, il reste à l'extérieur des

préoccupations de l'auteur, qui ne
parle pas du rôle essentiel que
l'exploitation systématique des
ressources naturelles de la région a

pu avoir dans l'essor de l'Occident.
Néanmoins, après la cuisine, les

structures du groupe domestique
ou la culture des fleurs, Goody
continue une investigation qui se

place dans le cadre élargi de la

longue durée et de l'histoire de
l'humanité, tout en se basant sur
une érudition et un souci du détail
remarquables. Par sa dimension
comparatiste et son effort de dé-

centrement, l'ouvrage de Goody
offre une belle leçon d'anthropologie

dans son acception la plus
profonde: une réflexion sur
l'humanité par une remise en question
de nos évidences.

Alessandro Monsutti

176



Hell Bertrand. 1999.

Possession et chama-
nisme: les maîtres du
désordre. Paris: Flammarion.

392 p. ISBN 2-08-211574-7

A notre époque de standardisation

et de mondialisation
triomphantes, de bouleversements
profonds pour toutes les cultures et
de migrations généralisées, peut-
on encore légitimement manifester
de l'intérêt pour les phénomènes
de négociation entre les hommes et
les «esprits»? Cela ne doit faire
aucun doute, à en juger par les
données ethnographiques concernant

les cultures dites «traditionnelles»,

qui attestent de la vivacité,
jamais démentie, du recours à cette
médiation particulière. Ce qui en
fait la richesse repose sur le principe

d'adaptabilité, qui est au cœur
de sa logique de fonctionnement.
En effet, le monde des «esprits» ne
constitue pas un bloc monolithique
figé dans l'espace ou dans le
temps; il se présente, au contraire,
comme un processus dynamique
de changement, faisant écho aux
mouvances de l'Histoire et des
réalités sociales. Ce constat a amené

Bertrand Hell, professeur
d'ethnologie à l'Université de
Franche-Comté, à reprendre les

systèmes symboliques sur lesquels
reposent le chamanisme et la
possession, et à décoder les

logiques selon lesquelles l'anthropologie

les définit. Partant de sa
connaissance des cultes de possession

chez les Gnawa (Maroc),
l'auteur élargit ses références en
utilisant les données ethnographiques

récoltées par d'autres
scientifiques aux quatre coins du

globe. En découle une analyse
comparative de rituels mis en
scène de nombreuses façons par
des peuples très différents, mais
qui ont en commun un mode de

pensée privilégiant une gestion
particulière de la relation entre la
vie et la mort. Il faut d'autant plus
relever le mérite d'un tel projet
qu'un des objectifs poursuivis par
l'auteur est de dépasser une des
dichotomies les plus galvaudées,
et en même temps des plus pré-
gnantes, de la littérature
anthropologique: il s'agit pour lui de
démontrer que chamanisme et
possession ne sont pas des catégories

antinomiques, dont l'opposition

serait justifiée par le caractère
actif du premier et passif du
second face au monde des
«esprits», mais qu'ils sont bien les
deux extrêmes d'une même
symbolique, d'un acte de métacom-
munication de même nature. Tout
en soulignant l'ambivalence des

typologies de la «surnature» et en
dévoilant le bricolage spécifique
dont elles découlent, Bertrand Hell
développe une approche axée sur
la fabrication des rituels qui donnent

naissance à cette médiation,
ainsi que sur les moyens
liturgiques utilisés et les finalités
poursuivies. Plus spécifiquement, il
met en évidence la construction
sociale qui définit le statut et le
rôle des acteurs placés au centre
des dispositifs de fonctionnement
de ces rituels, ces «maîtres du
désordre» dont dépend le
renouvellement de l'ordre. En esquissant

le portrait de ces personnages,
il nous donne la mesure de leur
ambiguïté, née aussi bien de leur
spécificité ontologique que de leur
ensauvagement inéluctable, qui les

placent «entre [l'jefficacité reconnue

pour le désordre et [la] marginalité

obligée en ce qui concerne
Tordre établi» (p. 323). Pourtant,
la distance qu'ils maintiennent à

l'égard du pouvoir socio-politique

établi leur confère une sorte de

légitimité sociale, liée au regard
maîtrisé qu'ils portent sur le
désordre. Véritables décodeurs de
l'aléatoire qui caractérise la vie, ils
sont détenteurs d'un savoir spéci-
fique, relevant moins d'une
soumission absolue à un divin
transcendant que d'une volonté
pragmatique, celle de garder
constamment leur place au sein
d'une création imparfaite. Par le
sacrifice liturgique et le sacrifice
de la possession, l'auteur met en
relief les logiques du chamanisme
et de la possession, dont le sens se

cristallise autour de la dialectique
entre Tinéluctabilité du désordre
et la nécessité de Tordre, «point
nodal du mécanisme d'adhésion
collective, de la foi en l'efficacité
de l'alliance avec les esprits» (p.
273).

En abordant la question du
pragmatisme lié à cette pensée
particulière, Bertrand Hell nous
convie à comprendre la dimension
thérapeutique du culte et son
efficacité. Selon son optique, le
mécanisme d'adhésion collective serait
inducteur d'un «effet placebo»,
véritable opérateur symbolique.
En d'autres termes, l'explication
de l'efficacité curative ne doit pas
être recherchée dans les techniques
rituelles, mais dans leur conformité

à l'attente dont sont investis les
rituels eux-mêmes. L'intérêt principal

de cet ouvrage consiste ainsi
en une synthèse de données
ethnographiques plurielles, orientée vers
l'hypothèse selon laquelle «la
symbolique du désordre est la clef
essentielle de ce mécanisme de
reconnaissance du pouvoir "magique"»

(p. 343-344).
En constatant l'écart existant

entre le discours développé par la
discipline et l'approche de terrain,
Bertrand Hell cherche à surmonter,
à la suite d'autres auteurs, les

impasses analytiques constituées
notamment par le structuralisme,

177



1/
la psychopathologie, ou la tradition

mythique; autant de filtres qui
ont conditionné les travaux de

générations d'ethnologues. Dans
la lancée, il liquide également, en
les qualifiant de charlatanerie, les

interprétations ontologiques, ainsi

que ce qu'il taxe de formes de
mysticisme collées au chamanisme.
Une telle prise de position relève
bien évidemment d'une volonté
de renouvellement. Mais c'est
précisément dans cette tentative
que l'œuvre de Hell nous semble
en partie ambiguë et que son éclairage

«original» engendre un
certain nombre de questionnements.
En reproduisant avec une ferveur
toute «scientifique» le hiatus entre
savoir anthropologique et savoir
chamanique, l'auteur ne définit pas
clairement ses présupposés épisté-
mologiques. En effet, la légitimité
de la démarche ethnographique
qu'il adopte se réduit à une
observation in situ inscrite dans la
longue durée, revendiquée comme
une condition sine qua non de sa

qualité. Ce qui est sans doute
pertinent, mais ne signifie rien de
précis. Il élude en partie le fait que
l'explication de la raison d'être des

phénomènes propres au chamanisme

et à la possession, complexe
par définition, passe par la description

des événements donnés à

l'observation; or l'expérience du
terrain, et plus particulièrement la
sélection et les choix en matière de
relevés ethnographiques, ne pro-
cède-t-elle pas toujours d'une
production préétablie de l'objet?
En partant de ce point de vue, n'y
a-t-il pas une certaine difficulté à

généraliser, à l'ensemble des
cultures concernées, des constats
qui concernent certaines expressions

du chamanisme, notamment
amérindien et méso-américain,
selon lesquels savoir du désordre
et pouvoir «politique» s'appuient
l'un sur l'autre et peuvent se

retrouver chez un même individu?

De même, l'auteur ne reproduit-il
pas une forme d'observation pétrie
d'un dogmatisme bien occidental,
soumise à une curiosité, voire à

une sensibilité préprogrammée, à

travers laquelle l'appréhension du
terrain n'est que prétexte au
discours? C'est ainsi que face au
«sacré sauvage» du chamanisme
et de la possession, ce qui n'est pas
bon à «suivre» est écarté. On
trouve un exemple révélateur de

cette approche sélective dans la
manière de savoir si l'insensibilité
à la douleur, dans certains rituels,
des chamans-possédés «[relève] de

l'hypnose ou [si elle trouve] son
explication dans les récentes
découvertes de la neurophysiologie»:

«Restons fidèle à notre
démarche. Pour intéressantes qu'elles
soient ces questions ne regardent
pas directement l'anthropologie»
(p. 207). Dans cette perspective,
d'autres pratiques, dont l'épineuse
problématique des psychotropes
abordée en deux paragraphes,
viennent renforcer le constat que
dans toute enquête, les théories
répondent aux terrains et inversement;

le rapport dialectique qui les

unit montre comment les seconds
sont souvent le résultat des égarement

des premières et comment
celles-ci n'émergent qu'en réaction
aux errances de ceux-là. En ce sens,
le livre de Bertrand Hell reflète un
regard partiel.

Dans son souci de restituer ce

qu'il nous présente comme une
pensée constituée, l'auteur oublie
de se pencher sur sa valeur de
«vérité», propre aux acteurs qui
l'ont construite. Afin de garantir
une cohérence à son discours, il
sépare l'étude de l'efficacité
symbolique de celle des aptitudes co-

gnitives nécessaires à l'élaboration
de cette «efficacité symbolique».
Ce qui en soi s'accorderait aux
objectifs annoncés, s'il ne concluait

pas son ouvrage sur une comparaison

terme à terme des disposi¬

tifs et des références de l'efficacité
symbolique élaborée par le chamanisme

d'une part, par la raison
biomédicale et son discours
scientifique d'autre part. Dans cette
opération de réduction de l'altérité
à la mesure de notre rationalité, il
est alors difficile de suivre l'auteur
dans ses conclusions. Tout au long
de son œuvre, il définit la logique
de l'efficacité symbolique du
chamanisme et de la possession
comme un tout global - d'où la
nécessité de contextualiser la
production de l'acte thérapeutique,
d'en tisser les liens avec des faits
de sociétés et de culture. Par
ailleurs, il conclut avec l'effet
placebo et l'efficacité symbolique de la

pratique médicale en oubliant de

nous éclairer sur les logiques de
sa production, sur la complexité
du contexte qui définit son
discours, sur les liens intrinsèques
qu'elle entretient avec l'économie
et le politique, sur le enjeux
sociaux qu'elle véhicule.

On sait désormais que l'effet
placebo met en relation le
biologique et le vécu du biologique: il
ne peut donc être question de
réduire les ressorts de l'efficacité du
placebo telle qu'elle se manifeste
dans le chamanisme aux schémas
définis par la médecine. Par
rapport à cette question Bertrand Hell
reproduit cependant une attitude
disciplinaire peu perméable aux
enjeux du savoir contemporain et
de l'univers de connaissances.
Après nous avoir démontré, par
sa pédagogie anthropologique,
qu'il fallait éviter d'avoir des idées

générales, parce que creuses, sur
ces phénomènes de négociation
entre la vie et la mort que sont les

expressions chamaniques et de
possession, pourquoi par la suite
nourrir précisément des idées
générales, et donc creuses, sur
l'efficacité universelle de l'effet
placebo par effet de croyance ou
sur le monde de la médecine scien-

178



tifique, abordé sans considération

pour son contexte social et culturel?

La médecine scientifique, par
ses connaissances et ses pratiques,
sa valeur et ses ressources, voire

pour ses limites, mérite plus
d'attention. Ce qui implique de

s'ouvrir à l'élaboration de
nouveaux questionnements anthropologiques,

scientifiques, éthiques.
Pour cela, il s'agirait de relier la

pédagogie de la guérison, dont
l'auteur emprunte le concept à

Canguilhem, non seulement à la
«biomédecine» («rompre avec le

principe de l'anormalité du
désordre»), mais à la société et à la
culture dans leur ensemble et ainsi
transformer le constat selon lequel
«la menace de la maladie est un
des constituant de la santé» en un
constat établissant que le désordre
de la mort est un des constituant
de la vie. Ce détour anthropologique

ouvrirait la réflexion à une
pédagogie de la vie toute entière,
comme nous l'apprennent le
chamanisme et la possession, face
à l'aléatoire et à l'incommensurabilité

du désordre et de la mort...
C'est seulement alors que la parole
et le langage de ces «maîtres du
désordre» trouveraient le sens de

leur dignité.

Ilario Rossi

Herzfeld Michael.
y* kW 1997. Cultural Intimacy:

Social Poetics in the
Nation-State. New York

and London: Routledge. 226 p.
ISBN 0-415-91778-6

Cet ouvrage constitue une
étape importante dans les
recherches sur les faits nationaux,
dont les premières formulations
importantes en ethnologie remontent

aux travaux fondateurs de
Ernest Gellner (1983), Benedict
Anderson (1983) et Eric Hobs-
bawm (1983). La démarche de
Herzfeld, si elle s'inscrit dans la
lignée des études sur l'Etat-nation,
marque en effet une rupture dans
l'appréhension de ce champ: alors

que ses prédécesseurs s'interrogeaient

sur les concepts de
«communauté imaginée» (Anderson
1983) ou d'«idéologie nationale
globale» (Gellner 1983) en privilégiant

une perspective top-down
selon laquelle ce sont les élites qui
déterminent principalement la
production des nationalismes,
Herzfeld nuance ce modèle en
accordant une attention particulière

aux spécificités locales et en
confrontant les pratiques, les
représentations et les discours du «bas»
à celles des élites du «haut». Sans

s'attarder sur la définition des
notions-clés («nationalisme» ou
«ethnicité», etc.) et leur histoire
épistémologique, Herzfeld s'efforce
de décoder les cosmologies populaires

en s'appuyant principalement

sur l'exemple de la Crète où
il mène des enquêtes de terrain
extensives depuis plus de vingt
ans.

Le cadre analytique qu'utilise

Herzfeld pour exploiter son
ethnographie précise et fine, ainsi que
pour étayer son argumentation, est
fourni par ce qu'il nomme la
poétique sociale (social poetics), le terme
«poétique» s'entendant ici «dans
le sens jakobsonien d'une "orientation

vers le message" (c'est-à-
dire vers la forme du texte) en tant
que tel, adaptée, au-delà des usages

strictement linguistiques, au
maniement des formes culturelles
du comportement quotidien»
(1992: 75). Dans le cas de l'Etat-
nation, la poétique sociale permet
de mettre l'emphase sur les fondements

vernaculaires des discours
«officiels» formulés par les élites.
Cette juxtaposition entre 1'«officiel»
et le «vernaculaire» est envisagée
sous l'angle de la «disémie», autrement

dit elle n'est jamais figée de
manière bipolaire mais se déploie
dans un continuum sémiotique
plus large qui inclut, outre le

langage, d'autres systèmes de signes
(la gestuelle, la musique,
l'environnement architectonique,
économique, civique, les valeurs sociales,
etc.). L'auteur atteint ainsi la sphère
de 1'«intimité culturelle» (cultural
intimacy), qu'il définit comme «the

recognition of those aspects of a

cultural identity that are considered

a source of external
embarrassment but that nevertheless
provide insiders with their
assurance of common sociability» (p.
3).

Au fil des chapitres, Herzfeld
illustre la nature de la cultural
intimacy à travers des exemples qui
lui sont chers, comme la
métaphore du sang dans les Balkans
(chapitre 4), le concept de «nostalgie

structurelle» (structural nostalgia),

autrement dit les moyens
grâce auxquels des individus
- fonctionnaires d'Etat comme
voleurs de moutons - s'approprient

certaines images d'un passé
perdu pour tenter d'expliquer une
société en voie de désintégration

179



(chapitre 6) ou la pratique des

stéréotypes (chapitre 8). Ces derniers
constituent même un objet privilégié

de la social poetics, tant l'étude
des généralisations culturelles
(plaisanteries ethniques, injures
raciales, manière d'éviter de
toucher les «autres», etc.) dévoile pour
l'auteur des tactiques et des stratégies

sociales ethnographiquement
intéressantes car inséparables des
situations où des identités sont en
jeu. En s'intéressant par exemple
aux luttes politiques déchirant les
habitants du village de Rethem-
nos (Crète), divisés en candidats
«virils» (car revendiquant une filiation

patrilinéaire avec les antiques
guerriers doriens) mais dépourvus
de pouvoir politique, et en députés
municipaux «efféminés» (car
assimilés à des «hybrides» [mighades]

en raison d'une hypothétique
ascendance minoenne impliquant
la reconnaissance de leur primauté
historique mais dévaluant
simultanément leur virilité), Herzfeld
nous montre comment des stéréotypes

fondés sur l'auto-représentation

locale de la masculinité
peuvent servir d'arguments lors
d'élections municipales. Mieux: il
éclaire la nature d'une rhétorique
partagée où chacun «adopts the
stereotypes of a dominant discourse

and deploys them in the pursuit
of personal interests» (p. 162).
Comme ces stéréotypes ne sont par
ailleurs jamais identiques au
niveau local-villageois ou au niveau
global-national (l'origine dorien-
ne est moralement très valorisée à

Rethemnos mais elle est marginalisée

sur la scène nationale),
Herzfeld met en évidence les différents

niveaux de la construction
identitaire et la manière dont ceux-
ci se reproduisent mutuellement
au sein des Etats-nations. L'auteur
nous rend ainsi attentif à la nature
hétéromorphe des identités,
susceptible de s'adapter à différents
contextes et à différentes réalités

géopolitiques émergeant en Grèce

contemporaine.
A travers des exemples de ce

type qui placent au cœur de sa
réflexion les perspectives du «bas»,

trop souvent ignorées en raison de
leur «trivialité», puis les confrontent

avec celles du «haut»,
Herzfeld renouvelle les théories
ethnologiques sur le nationalisme
tout en offrant un plaidoyer pour
la discipline. Ce n'est pas le moindre

des mérites de cet auteur qui
demeure plus que jamais l'un des
chefs de file de l'anthropologie de

l'Europe et de l'anthropologie
politique.

Références

ANDERSON Benedict
1983. Imagined Communities: Reflections

on the Origin and Spread of
Nationalism. London: Verso.

GELLNER Ernest
1983. Nations and Nationalism. Oxford:

Basil Blackwell.
HERZFELD Michael
1992. «La pratique des stéréotypes».

L'Homme (Paris) 121: 67-77.
HOBSBAWM Eric
1983. «Introduction: Inventing Tradi¬

tions», in: Eric HOBSBAWM and
Terence RANGER (eds), The

Invention of Tradition, p. 1-14.
Cambridge: Cambridge University

Press.

Patrick Plattet

Kuby Clemens. 1996.

r »JP Todas - am Rande des

Paradieses. 95 Minuten,
35 mm / Betacam,

Farbe. Produktion: Kuby Film TV
und Bayerischer Rundfunk,
Garching / Deutschland

«Ein Generalangriff auf unsere
Zivilisation», wirbt der Prospekt
für den Toda-Film von Clemens
Kuby. «Die wunderschönen
Frauen leben zum Teil in Vielmännerei.

Ein Paradies. Aber nun droht
der Stamm am Einfluss der
Zivilisation zu zerfallen, von aussen,
aber auch von innen her.» Der
Dokumentarfilm ist klassisch
gestaltet, mit Bildsequenzen, die
stark mit Musik und Kommentar
untermalt sind. Eine leicht entrückt
wirkende, weibliche Stimme, die
gemäss den Erläuterungen des
Autors im Anschluss an die
Filmvorführung die übersetzten
Worte einer Toda-Frau wiedergibt,
führt durch Szenen aus dem
anscheinend idyllischen Alltagsleben

der in den südindischen
Nilgiri-Bergen beheimateten Toda-

Volksgruppe. Wir hören, dass für
die Toda die Verehrung von
Büffeln und Ahnen zentral sei,
dass sie von der Büffelmilch und
den Früchten des Waldes leben,
erfahren, auf welche Art geheiratet
und gestorben wird, dass die
Frauen wegen ihrer Menstruation
keinen Zugang zu den heiligen
Molkereien haben, und auch, dass

die Traditionen verloren gehen
und dass die Ökologie des Toda-
Gebiets bedroht sei. Wir beobachten

Frauen bei Hausarbeiten und
dem Sammeln der Waldfrüchte,
Männer beim Feuermachen vor
einer sakralen Molkerei, sehen
Herden von Büffeln, auf deren

TIC



Verzehr die Toda edlerweise
verzichten, begleiten eine Gruppe
auf einer Wanderung zu den
benachbarten Badagas - angeblich
zum Geschenktausch -, wir
nehmen an einer Bestattung teil,
beobachten, wie sich eine Frau
eines christlichen Toda-Missionars
entledigt, und begleiten zwei junge
Männer auf ihrem Ausflug in die
Stadt.

Leider zeichnen sowohl die
Filmaufnahmen als auch die
Kommentare ein krass manipuliertes

Bild der Toda. «Sie arbeiten
nicht: Sie bauen nichts an und
betreiben weder Handel noch
Handwerk», preist der Filmemacher

und erlaubt sich damit, den
unzähligen Beschäftigungen der
Toda wie beispielsweise dem
Unterhalt der Büffelherden, der
aufwendigen priesterlichen Milch-
verarbeitung, dem Kochen,
Mörsern, Worfeln, Kehren, Wasserholen,

Sammeln oder Sticken
traditioneller Tücher durch die Frauen,
dem Tausch oder Kauf von Getreide

in Badaga-Dörfern oder auf
dem Markt sowie dem Verkauf
von geklärter Büffel-Butter den
Status der «Arbeit» abzuerkennen.
Bereits Ende der 20er-Jahre begannen

zudem Versuche, den Ackerbau

einzuführen (Walker 1986:
261), und heute besitzt fast ein
Viertel der Toda-Haushalte keinen

einzigen Büffel, während viele
Toda von Regierungssubventionen
geförderte Landwirtschaft betreiben

(Walker 1986: 7, 54, 118, 282).
Ausserdem wird die Information,
dass es auch Toda mit höherer
Bildung gibt, bis zum Schluss
aufgespart, wohl um das zu
Anfang gezeichnete Klischee der
ländlichen Subsistenzgesellschaft
nicht zu stören. Deren angebliche
Isolation ist wohl die erheblichste
Verfälschung der Dokumentation:
Von einer abgeschotteten,
unberührten Volksgruppe kann
bereits seit über hundert Jahren

nicht mehr die Rede sein.
Insbesondere Walker (1986: 7, 157, 286)
hat in seiner Monographie deutlich
gezeigt, dass die Toda nie eine
isolierte Gesellschaft waren,
sondern immer Teil einer grösseren
sozialen Formation der Nilgiri-
Berge, welche als eine Variante der
südindischen Hindu-Gesellschaft
zu betrachten sei. Bereits Rivers
(1906: 6) erwähnte, dass unter den

Volksgruppen der Nilgiris ein
Tausch verschiedener Güter
stattfinde, und gemäss Walker (1986:
286) ist die Toda-Gesellschaft heute

vollständig in die Geldökonomie
der Nilgiris integriert. Ein Beispiel
dafür ist die Speisekarte, auf der
nicht nur Milch und Honig und
die Früchte des Waldes figurieren,
wie im Film suggeriert wird,
sondern auch eingetauschtes und
gekauftes Reis und Getreide. «Sie
haben eine eigene Sprache; keine
Schrift, keinen Kalender; keine
Götter und keine Gurus, aber
grosse spirituelle Fähigkeiten»,
schwärmt Kuby zudem naiv. - Die
Toda-Sprache jedoch ist
drawidisch und eng verwandt mit
dem benachbarten Tamil und
Malayalam (Rivers 1906: 702;
Walker 1986: 61), und die Gottheiten

sind zum Teil der Hindu-
Gesellschaft entlehnt. Zwar fällt
der Büffel-Kult als zentrale Obsession

ins Auge, während die Verehrung

von Göttinnen im religiösen
Alltag eine geringere Rolle zu
spielen scheint. Indes kennen die
Toda ein Pantheon von omniprä-
senten, legendenumrankten
Gottheiten. Ihnen wird die Erschaffung

und der Erhalt der Toda und
ihrer Welt zugeschrieben (Rivers
1906; Walker 1986: 120). Bereits
Rivers' Forschung Ende des 19.

Jahrhunderts zeigte ausserdem,
dass die Toda neben ihren eigenen
Gottheiten auch Hindu-Götter
verehren, beziehungsweise dass
die Toda-Gesellschaft bereits seit
längerem vom Hinduismus beein-

flusst war. «This worship and
appeal to Hindu deities appears
to me to have gone on side by side
with the proper religion of the
Todas [...]» (Rivers 1906: 458; vgl.
auch Walker 1986: 288, 297). Der
(hinduistische) Mariamman-
Tempel im Hauptort Ooty ist heute
eines der wichtigsten rituellen
Zentren der Toda (Walker 1986:
287). Die Wichtigkeit hinduisti-
scher Ideen ist zudem evident in
der zentralen Bedeutung der
Molkereien und der damit verbundenen

Rituale. Der heilige
Molkerei-Kult wird durch Hierarchien
und ein Reinheitskonzept
charakterisiert. Das Ziel der komplexen
Molkerei-Rituale ist, die Molkereien

in einem reinen Zustand zu
erhalten, der ihrem hierarchischen
Rang entspricht (Rivers 1906: 244;
Walker 1986:157, 295). Der Status
der Toda-Gesellschaft im sozialen
Gefüge der Nilgiris wird ebenfalls
nach hinduistischer Manier
definiert: «The Toda today lay
claim to ritual supremacy on the
basis of the purity of their
traditional occupation of herding, their
refusal to deal with the products of
their dead buffaloes, and their
vegetarianism. Modern Toda are
reluctant to admit that their
community ever ate meat», schreibt
Walker (1986: 21). Ebenso ist die
Kleidung der Frauen und die
Abwertung ihrer Körperflüssigkeiten

deutlich hinduistisch
geprägt: Die Sari-tragenden und
Bindi-geschmückten Frauen gelten
aufgrund ihrer Menstruations- und
Gebärfähigkeit als unrein (Walker
1986: 61, 157). Vom Besuch der
Molkereien und damit verbundenen

sakralen Handlungen sind sie
deshalb ausgeschlossen (Rivers
1906: 244ff„ 567; Walker 1986: 204,
296).

Weiter praktizierten die Toda
zwar im Unterschied zur Hindu-
Gesellschaft der Tiefebene bis vor
kurzem die polyandrische Heirats-

181



form, aber wohl kaum, weil die
Frauen sich eine besonders freie
Sexualität erlauben konnten, wie
dies der Film suggeriert. Gemäss
Rivers (1906: 518) ist die Polyandrie

eine Folge des Frauenmangels
aufgrund weiblichen Infantizids,
und die Zunahme des Frauenanteils,

nachdem diese Praktik
aufgegeben wurde, führte schliesslich
zur Modifikation der Heiratsformen

in Richtung Polygynie und
Monogamie (Rivers 1906: 521). Die
Monogamie ist heute die Norm,
und zur Zeit von Walkers (1986:
7, 208) Forschung gab es nur noch
einen einzigen polyandrischen
Haushalt. Die Vielmännerei war
anscheinend vor allem eine
Einrichtung zum Vorteil der Männer.
«Among the older generation the
view is still common that a man
should not deny his brother sexual
access to his wife», unterstreicht
Walker (1986: 208). Rivers (1906:
566ff.) beschreibt im Übrigen die
Stellung der Frau als dem Mann
klar untergeordnet: Frauen sind
von der Arbeit in den Molkereien
ausgeschlossen, haben kein
Erbrecht und kein politisches
Mitbestimmungsrecht.

Nachdem er fast während des

ganzen Films das Bild einer
harmonisch im Einklang mit der
Natur lebenden, abgeschotteten
Gesellschaft beschworen hat,
räumt doch auch Kuby gegen
Ende ein, dass es bestimmte, in
seinen Augen ausschliesslich
schädliche Einflüsse «von aussen»
durch die südindische Gesellschaft

gebe. Er behauptet jedoch, diese
seien alle neueren Datums. Dies
ist kein wirkliches Zurechtrücken
des Bildes der Toda-Gesellschaft,
sondern dient lediglich der
nochmaligen Hervorhebung des
seiner Darstellung nach noch
gerade knapp existierenden,
«traditionellen» Paradieses.

Die Drehsituation war laut den
filmexternen Erläuterungen des

Regisseurs geprägt von der Begegnung

einer Handvoll Toda mit
einer sie belagernden Equipe von
dreissig Fernseh-Technikerlnnen.
Gedreht wurde während weniger
Wochen; pro Drehtag sollen die
Kosten 20'000 Franken betragen
haben. Auch angesichts des
enormen personellen und finanziellen,

aber sehr knappen zeitlichen
Aufwands enttäuscht das Resultat.

Es ist leider bezeichnend für
eine gerade im Fernseh-,
Dokumentarfilm deutliche
Tendenz, ethnologisch vielschichtige
Themen zu sentimentalisieren,
einzig darauf hinzielend, die
Zuschauenden intellektuell nicht
zu überfordern. Auf alarmierende
Weise wird zugleich deutlich, wie
gering der Einfluss des aufklärerischen

Diskurses der Ethnologie
auf die Massenmedien ist, für
welche die Vermarktung anscheinend

an erster Stelle steht. Zwar
muss selbstverständlich nicht jeder
Dokumentarfilm wissenschaftlichen

Ansprüchen genügen. Dass

objektive Beschreibung weder im
Kommentar noch in der filmischen
Abbildung möglich ist, ist von der
Visuellen Anthropologie, beispielsweise

von Jean Rouch, bereits vor
Jahrzehnten erkannt worden (zit.
in Loizos 1993: 53; Chiozzi 1989).
Von einem Werk, das als Dokument

deklariert und vom
allgemeinen Publikum als solches ernst

genommen wird, darf erwartet
werden, dass es eine möglichst
realitätsnahe Beschreibung
anstrebt. Dem wichtigen Engagement

für indigene Volksgruppen,
von welchen viele vom physischen
und kulturellen Verschwinden
bedroht sind, ist zudem wenig
gedient, wenn deren Lebensweisen

verzerrt beschrieben werden,
nur damit sie sich auf dem
Jahrmarkt eines kommerziellen
Kulturspektakels verkaufen lassen.

Literatur

Chiozzi Paolo
1989 «Reflections on Ethnographie

Film with a General Bibliography».

Visual Anthropology 2(1): 1-

84.

Loizos Peter
1993. Innovation in Ethnographie Film:

From Innocence to Self-Consciousness,

1955-85. Manchester: University

Press.

Rivers W.H.R.
1906. The Todas. London: MacMillan

and Co. Limited.
Walker Anthony R.
1986. The Toda of South India: A New

Look. Delhi: Hindustan Publishing

Corporation.

Damaris Liithi

182



Longinotto Kim
und Ziba Mir-Hosseini.
1998. Divorce Iranian
Style. 80Minuten,

16mm, OmeU. London. Kamera:
Kim Longinotto, Schnitt: Barrie
Vince, Ton: Christine Felce,
Produktion: Kim Longinotto.
Verleih: Twentieth Century Fixen,
13 Aubert Park London N5

Der Geist des Islams gegen die
Worte seiner Gesetze!

Dieser spannungsgeladene
Gegensatz liegt als Grundmotiv
über dem ganzen Film Divorce Iranian

Style und ist wohl der Grund,
dass sich Betrachterinnen und
Betrachter nach 80 atemlosen
Minuten erschöpft, aber begeistert,
betroffen und gleichzeitig verwirrt
fühlen. Der Islam im Iran habe
verschiedene Stimmen. Die eine
höre man aus den Gesetzen, aber
dann sei da eine andere, egalitäre,
die im Alltag ertöne und die von
den Protagonistinnen des Filmes
gesprochen werde. Dies sagte die
iranische Ethnologin Ziba Mir-
Hosseini, die Mitautorin des Filmes.
Zusammen mit der Filmemacherin
Kim Longinotto begleitet sie drei
Frauen auf ihrem hindernisreichen
Gang durch eines der Teheraner
Familiengerichte auf der schier
aussichtslosen Suche nach einer
Möglichkeit, tiefen Glauben, eine
moderne feministische Lebenshaltung

und archaisches islamisches
Recht miteinander zu versöhnen.

Maryam ist geschieden und Mutter
zweier Töchter. Nun hat sie sich in
einer Liebesheirat neu gebunden
und versucht verzweifelt zu verhindern,

dass ihr die beiden Töchter

weggenommen und dem Vater
übergeben werden. Ziba ist erst 16

und mit einem 38-jährigen Mann
verheiratet. Sie möchte sich aus
dieser unglücklichen Ehe befreien
und zurück zur Schule gehen.

Jamileh schliesslich wird von ihrem
Mann misshandelt und möchte ihn
bestraft sehen. Alle drei Frauen
wissen sehr gut, dass das Gesetz

ganz auf der Seite ihrer Männer
steht. Nur wenn sie ihnen Impotenz,

eine Geisteskrankheit oder die
eklatante Vernachlässigung der
Familie nachweisen können, besteht
eine Möglichkeit, dass der
Familienrichter eine Scheidung auf
Ersuchen der Frau und gegen den
Willen des Mannes verfügen kann.
Nichtsdestotrotz versuchen die
verzweifelten Frauen mit List,
Charme, schauspielerischem Talent
und einer unglaublichen
Hartnäckigkeit einen Weg aus ihrer
persönlichen Tragödie zu finden.
Verkörpert und vertreten wird das
Gesetz durch den Richter Deldar
und die Gerichtssekretärin Missis
Mäher. Es ist das Verdienst der
Filmemacherinnen, dass die beiden
als kompetente, vielschichtige
Persönlichkeiten erscheinen und
nicht auf das Klischee der sturen
Gesetzesvertreter reduziert werden.
Es wird deutlich, dass den beiden
Autorinnen das Kunststück gelungen

ist, mit ihrer Kamera Teil des

Gerichtsalltages zu werden und als

quasi dritte Partei im emotionsgeladenen

Diskurs akzeptiert zu
werden. Sowohl die Frauen als
auch der Richter und die
Gerichtssekretärin wenden sich im Verlaufe
des Filmes direkt an die Kamera
oder die Filmemacherinnen persönlich

und ziehen sie mit in das
Geschehen hinein. Von den Betrach-

terinnen und Betrachtern des
Filmes wird gefordert, von Stereotypen

über die islamische
Gesellschaft, so wie sie im Westen
vorherrschen, Abschied zu nehmen
und sich eine eigene differenzierte
Meinung zu bilden.

Divorce Iranian Style ist in
mehrfacher Hinsicht sowohl ein
Glücksfall als auch ein Meisterwerk.
Timothy Asch, einer der «Väter»
des Ethnofilmes, hat wie viele
andere auch dafür plädiert, dass

Ethnologinnen und Filmemacherinnen

sich gemeinsam auf das
Projekt eines Ethnofilmes einlassen
sollten, wohlwissend, dass eine
solche Zusammenarbeit enorm
schwierig ist. Ziba Mir-Hosseini
und Kim Longinotto haben diese

Herausforderung angenommen
und sie bravourös gemeistert. Ihre
unterschiedliche Herkunft hat
ihnen nach eigenen Aussagen
geholfen, den Insider-Outsider-
Graben während der Dreharbeiten
zu überbrücken. Ziba Mir-Hosseini
ist Iranerin und hat persönliche
Erfahrungen mit dem iranischen
Familienrecht, während Kim Longinotto

zu Beginn alles total fremd
erschien. Dazu kommt, dass sich
Ziba Mir-Hosseini schon vor dem

Filmprojekt im Rahmen ihrer
akademischen Karriere intensiv mit
der Materie auseinander gesetzt
hatte. Sie arbeitet sowohl im Department

of Social Anthropology an
der University of Cambridge als
auch am Centre of Near and
Middle Eastern Studies an der
School of Oriental and African
Studies in London. Ihre
Forschungsergebnisse hat sie
unterdessen in einem vielbeachteten
Buch publiziert1. Kim Longinotto
ist ihrerseits eine erfolgreiche
Dokumentarfilmerin mit einem
langen internationalen Palmares.
Gemeinsam ist es den beiden
gelungen, einen Ethnofilm im
besten Sinne des Genres zu produzieren.

Divorce Iranian Style besticht
durch seine hohen filmischen
Qualitäten, seine inhaltliche,
ethnographische Tiefe und lässt gleichzeitig

Raum für weitergehende
ethnologische Fragestellungen.

Barbara Lüem

1 Ziba Mir-Hosseini. 1993. Marriage on Trial:

A Study of Islamic Family Law: Iran and
Morocco compared. London: IB Tauris.



Majewicz Alfred F.

r jjr (ed-)- 1998. The Collected

Works of Bronistaw
Pitsudski, volume 1: The

Aborigines of Sakhalin. Berlin; New
York: Mouton de Gruyter. 792 p.
ISBN 3-11-010928-X (hbk.)

Majewicz Alfred F. (ed.). 1998.

The Collected Works of Bronistaw
Pitsudski, volume 2: Materials for the

Study of the Ainu Language and
Folklore (Crakow 1912). Berlin; New
York: Mouton de Gruyter. 872 p.
ISBN 3-11-016118-4 (hbk.)

Ces deux imposants volumes
sont les premiers d'une série de sept

ouvrages à paraître, compilant
l'ensemble des contributions
anthropologiques et linguistiques de
Bronislaw Pitsudski (1866-1918).

Originaire de Lituanie et frère
aîné du célèbre maréchal polonais
Josef Pilsudski, Bronislaw Pilsudski
est un personnage hors du commun

dont la vie rocambolesque est
fascinante à plusieurs titres1. Avant
même d'avoir pu terminer sa
première année à l'Université de
Moscou, Bronislaw Pilsudski est
déporté sur l'île pénitentiaire russe
de Sakhaline2 pour avoir participé à

une tentative d'assassinat du Tsar
Alexandre III en 1887. Les autorités
pénitentiaires lui confient assez
rapidement des travaux administratifs

et il se rapproche de Lev
Jakovlevic Sternberg, également
exilé et déjà engagé dans des
recherches ethnographiques sur le
peuple Nivkh pour le compte de
l'administration russe. Grâce à celui

qui deviendra son ami et «professeur»

(mais aussi, plus tard, un
membre éminent de l'Académie
impériale des sciences à Saint-
Pétersbourg), Pilsudski se
familiarise avec l'ethnographie sur le
terrain. Pilsudski et Sternberg
fondent en 1896 le premier musée

d'ethnographie de l'île. En réaction
à la colonisation russe, Pilsudski se

sent proche des peuples autochtones

de Sakhaline, les Nivkh
(Ghiliak), les Orok (Uilta) dans le
Nord et les Ainu au Sud avec
lesquels il entretient des relations
privilégiées.

Au bénéfice d'une amnistie
impériale, l'Académie lui confie en
1902 la mission de collecter des

objets ethnographiques représentatifs
des cultures autochtones de l'île,

mission qu'il met à profit pour
mener ses propres recherches et
apprendre la langue ainu de Sakhaline.

Pilsudski se révèle être un
ethnographe très productif. Il rédige
des glossaires d'une valeur
inestimable aujourd'hui, il transcrit et

traduit un grand nombre de
mythes, et il réalise des enregistrements

à l'aide d'un phonographe
Edison. Tout en étant très mobile,
allant de villages en villages, il
participe à plusieurs cérémonies de
sacrifice d'ours, prend des centaines
de clichés remarquables et collecte
habilement une grande quantité
d'objets. A cette époque, il se lie
avec une jeune fille ainu avec qui il
a deux enfants, mais il décide de
les quitter en 1905 alors que la

guerre russo-japonaise bat son plein
à Sakhaline.

Après un voyage mouvementé
passant par le Japon et l'Amérique,
il réussit à retourner en Europe où il
devient très actif, cherchant à

gagner un statut académique en
publiant une partie du fruit de ses
recherches et en vendant ses collections

et photographies ethnographiques

dans plusieurs musées
d'Europe. Il poursuit sa correspondance

avec Sternberg, tente vainement

de convaincre Boas de publier
ses travaux en Amérique et s'efforce

de fonder un musée d'ethnographie

à Zakopane (Pologne) consacré
à la culture montagnarde du massif
des Tatra. Pitsudski visite aussi la
Suisse, il s'inscrit comme auditeur

pendant le semestre d'hiver à

l'Université de Neuchâtel en 1913 où il
suit les cours d'Arnold van Gennep.
Il y séjourne durant la Première
Guerre mondiale, puis il rejoint
Paris où il décède tragiquement en
1918.

Les archives et collections de
Pilsudski ont ensuite été transférées
à l'Institut Wschodni de Varsovie
où elles furent détruites par les
bombes alliées lors de la Seconde
Guerre mondiale. Il ne restait donc
de ses travaux que des objets et des

photographies ethnographiques
éparpillés dans diverses institutions
et ses articles souvent difficiles
d'accès, en japonais, russe, polonais,
allemand, français et anglais,
parfois édités en plusieurs versions.
C'est ainsi que Bronislaw Pilsudski
est peu à peu tombé dans l'oubli.

Dès 1977, sous l'impulsion de

Tethnolinguiste polonais Alfred
Majewicz3, un nouveau regard fut
porté sur son œuvre et ses
collections. L'ICRAP (International
Committee for the Restauration and
Assessment of Bronistaw Pilsudski's
Work), composé de nombreux
scientifiques polonais, russes et
japonais, entreprit de rechercher et
d'étudier les documents de
Pitsudski dispersés dans de
nombreuses archives et institutions en
Europe, en Russie et aux Etats-Unis.
La découverte d'un grand nombre
de ses enregistrement phonographiques

Edison, ainsi que leur
restauration et déchiffrement, donna
lieu à un symposium international
à Sapporo en 1985, suivit d'un
second à Sakhaline en 1991. L'audacieuse

entreprise pluridisciplinaire
a permis au fil des années de mettre
au jour un grand nombre de
documents inédits dont une partie est
enfin rassemblée dans ces deux
volumes, qui ont vu leur parution
célébrée par une troisième conférence

internationale (Cracovie,
septembre 1999).

Le premier volume, après une

18 4



introduction biographique concise

sur Piisudski, comporte plusieurs
bibliographies, celle des publications

qui lui sont consacrées, celle
de ses œuvres disponibles ou non
encore retrouvées, ainsi qu'une
bibliographie concernant les
différentes cultures de Sakhaline.
L'ouvrage rassemble ensuite ses

publications et manuscrits qui ont
tous été traduits en anglais. Ces
traductions ont permis de comparer
les textes possédant différentes
versions et de les restituer le plus
intégralement possible. Rédigés
entre 1898 et 1912, les travaux de

Piisudski sont extrêmement variés
et couvrent l'ensemble des manifestations

culturelles des peuples
étudiés et tout particulièrement des

Ainu de Sakhaline dont la culture et
la langue diffèrent des Ainu d'Hokkaido,

un témoignage précieux
puisque ceux-ci ont été expulsés
vers Hokkaido par Staline après la
Seconde Guerre mondiale.

Selon les articles, Piisudski relate

ses expéditions, les rites (sacrifices
de l'ours, etc.) auxquels il a assisté,
traite du chamanisme, fournit de
nombreux récits mythologiques,
décrit les relations qu'entretiennent
les autochtones entre eux, avec les

Russes, le système pénitentiaire et
les Japonais. Les commentaires de

l'éditeur sont d'une extrême
rigueur, des appendices et un index
de plus de cent pages permettent
de naviguer aisément dans
l'ouvrage, qui est également illustré de

nonante photographies de Piisudski
dûment annotées.

Le deuxième volume se divise
en deux parties avec une section
intermédiaire montrant trente-deux
de ses photographies. La première
est la réédition de ce qui fut le seul

ouvrage publié par Piisudski,
Materials for the Study of the Ainu
Language and Folklore (1912)4, le livre
de chevet de nombreux anthropologues,

notamment André Leroi-
Gourhan. Piisudski y retranscrit,

traduit et analyse vingt-sept récits
ainu (uchashkoma) de Sakhaline, un
témoignage inestimable d'une
littérature orale aujourd'hui disparue.
La seconde partie est composée du
remarquable travail de Majewicz
qui a créé un dictionnaire ainu-
anglais complexe à triple entrées à

partir des 17'784 mots ainu retranscrits

par Piisudski, reconstituant
ainsi le dictionnaire que Piisudski a

affirmé avoir compilé, mais qui
reste toujours introuvable à ce jour.

Grâce à Piisudski, autodidacte,
mais en relation constante avec le
monde académique, nous possédons

une des plus anciennes
descriptions détaillées des peuples de

Sakhaline, une île devenue bagne
impérial russe et une zone tampon
où les habitants autochtones ont
subi les conséquences économiques
et culturelles des intenses enjeux
territoriaux entre la Russie et le

Japon. Indubitablement, ces deux
volumes sont la somme de
recherches menées sur de longues
années dans le but de réhabiliter
Piisudski comme un auteur majeur
et incontournable dans le domaine
de l'étude des anciennes cultures
de Sakhaline dont il a restitué les

dimensions socio-culturelles à une
époque charnière, peu avant la

guerre russo-japonaise.

Philippe Dallais

1 Pour avoir accès rapidement à un résumé
biographique: Stefan Szlachtycz (1999). «Un
polonais chez les Aïnous». Courrier
international (Paris) 466: 65-66.
2 Cf. Anton Tchékhov (1993). A Journey to

Sakhalin. Cambridge: Ian Faulkner.
3 Alfred Majewicz (1977). «On B. Pitsudski's
Unpublished Ainu Material». Bulletin of the

Institute for the Study of North Eurasian
Cultures (Sapporo) 11: 83-94.
4 Bronistaw Piisudski (1912). Materials for the

Study of the Ainu Language and Folklore.
Crakow: Imperial Academy of Sciences.

Siddle Richard. 1996.

r I P Race, Resistance and the

Ainu of Japan. London:
Routledge. 269 p. ISBN

0-415-13228-2 (hbk.)

Même si le titre peut paraître
un peu malheureux à première
vue, cet ouvrage est ce que l'aino-
logie1 et l'ethnologie occidentale
comptent de plus abouti sur le

développement de la conscience
ethnique du peuple ainu2, ainsi que
sur l'histoire de ses rapports avec
l'Etat et le peuple japonais. L'aino-
logie ou les ainu studies n'ont jamais
fait partie de la japonologie et se

distinguent donc, au Japon et en
Occident, comme un champ d'étude

spécifique. En utilisant le mot
race, Siddle tient d'emblée à souligner

que le peuple ainu se
démarque nettement du peuple
japonais et qu'il a été incorporé
historiquement au sein d'une
nation qui ne s'est pas encore tout à

fait débarrassée du discours officiel
d'homogénéité ethnique ou de
monoethnicité3. Avec le terme
resistance, Siddle entend démontrer,
contrairement à ce qui a été sempi-
ternellement affirmé jusqu'ici, que
les Ainu ne sont pas des acteurs
passifs, marginaux au sein de l'histoire

et de la société japonaises.
Extrêmement bien argumenté et
explicite, ce livre retrace point par
point les articulations de la composition

et de la recomposition de
l'identité ainu en privilégiant une
perspective historique et sociopo-
litique.

Au moment où Richard Siddle
commence sa recherche, au début
des années nonante, les Ainu sont

185



entrés depuis peu dans une phase
active de lutte pour la reconnaissance

de leur identité culturelle et
de leurs droits spécifiques, ne militant

plus uniquement au plan
régional et national, mais également
au niveau international, dans le
sillage des forums onusiens sur les

droits des peuples autochtones.
Tout en résidant au Japon, où une
bourse du Ministère japonais de
l'éducation lui permet d'étudier à

la Hokkaido University of Education,
Richard Siddle conduit sa recherche

sous la houlette de l'historien
engagé Hiroshi Tabata. En parallèle,

il rencontre la plupart des
chercheurs progressistes et
activistes japonais prônant une
réévaluation critique des relations

ainu-japonaises et remettant en
cause le discours scientifique
traditionnel sur les Ainu, teinté de
nationalisme culturel, paternaliste et
«assimilationiste». Il met à profit
cette nouvelle brèche dans l'académisme

conservateur japonais pour
réunir toutes les sources majeures
en japonais (qui figurent dans sa

bibliographie, fort complète au
demeurant), lui permettant de

décortiquer minutieusement le

processus d'élaboration du
discours historique et anthropologique
japonais et occidental sur les Ainu
qui s'est particulièrement développé

dès l'annexion de l'île d'Hok-
kaïdo comme terra nullius par le
nouvel Etat-nation japonais. Egalement

proche des milieux associatifs

ainu, Siddle analyse l'ethnopoli-
tique ainu de l'après-guerre comme
un long mécanisme à dynamiques
variables qui s'intensifie dès la fin
des années septante. Dans sa

monographie, Katarina Sjöberg
(1993) avait tenté l'expérience avant
Siddle avec un succès mitigé, en

privilégiant cependant l'approche
de terrain par l'étude d'une
communauté isolée, mais, entre
autres, sans prendre en compte la
littérature en japonais. En ce sens,

Siddle a effectué un terrain à l'intérieur

du système académique et
institutionnel japonais, tout en
restant proche des communautés
ainu, une démarche propice à

l'élaboration d'une synthèse pertinente.
Siddle commence par une

présentation concise des problèmes
théoriques concernant les Ainu.
Puis il décrit sous un angle inhabituel

l'évolution de leurs représentations,

au Japon et en Occident,
s'élaborant au fil de l'intensification

et de la dégradation des
contacts entre Ainu et Japonais. Il
passe ensuite minutieusement en
revue la période de colonisation
d'Hokkaïdo, devenue «colonie
intérieure» en 1868, le phénomène
d'immigration, le déplacement des

communautés ainu et l'établissement

de la Hokkaido Former Natives
Protection Act de 1899 dans son
contexte historique, politique et
scientifique. Sur une base légale, la

stratégie d'assimilation fut choisie

pour résoudre le problème ainu et
devait s'opérer en deux étapes (p.
91): l'hybridation (konwa) et la
fusion iyugo). Le chapitre 5 expose
brillamment la dynamique de

l'opposition des Ainu face au
processus de colonisation, de légi-
fération et de planification
économique capitaliste: jusqu'à
présent les ethnologues occidentaux

ne possédaient qu'une seule

source, incontournable, traitant de
cette période (Takakura 1960).

Mais l'innovation, la véritable
contribution de Siddle réside dans
les chapitres 6 et 7. En effet, même
au Japon, les travaux sur les
mouvements ainu durant la période de

l'après-guerre jusqu'à nos jours
sont rares ou fragmentaires. Siddle
s'essaie à l'analyse de T«ainuitu-
de» en tant que valeur mobilisatrice,

tout en soulignant également
l'exploitation scientifique des Ainu
jusqu'à la proclamation de l'extinction

culturelle et linguistique. Il
passe en revue les différents mou¬

vements ainu et leur interaction
avec le pouvoir politique qui a bâtit
progressivement une stratégie de
demi-mesures compensatoires et
d'assistance (welfare measures) pour
contrecarrer l'émancipation ainu.

Siddle avance (chapitre 7) que
les Ainu, dès la fin des années
septante, ont progressivement adhéré
à l'idée de former une Ainu Nation,
tout en luttant pour l'abolition de la
Hokkaido Former Natives Protection
Act de 1899. On peut cependant se

demander si cette lutte pour
l'amendement d'une nouvelle loi
(ainu shinpo) n'a jamais réellement
inspiré les Ainu à former une
nation, mais plutôt à être reconnus
en tant que peuple autochtone
(senju minzoku). Toujours actuelle,
cette phase d'émancipation s'apparente

plus à la conscience des Ainu
d'être un peuple autochtone selon
les modèles existants sur le plan
international et au sein de l'ONU
qui les a d'emblée reconnus comme
tel. En 1991, le Japon a officiellement

accordé aux Ainu le statut de

minorité dans son troisième
rapport périodique soumis au
Comité des droits de l'homme
selon le Pacte international des
droits civils et politiques. Siddle,
mentionnant d'ailleurs l'élection
historique du représentant ainu
Shigeru Kayano à la Diète japonaise

en 1994, aurait pu éviter l'usage

du concept, dans ce cas ambigu,
de nation, car les Ainu n'ont jamais
vraiment clamé vouloir obtenir une
autodétermination sécessionniste
de l'Etat japonais.

Dans cet ouvrage, qui s'adresse

particulièrement à tous ceux qui
s'intéressent au Japon, aux phénomènes

de Tethnicité et de l'auto-
chtonie, Siddle propose une vision
neuve et objective de l'histoire du
peuple ainu. Il a réussi avec brio
et méthode à démontrer que, caractérisé

depuis plus de cent ans dans
toutes les publications anthropologiques

comme un peuple métissé,

111



acculturé et assimilé, il n'a jamais
été aussi présent et dynamique
qu'aujourd'hui, mais aussi que son
futur n'en reste pas moins incertain

face au gouvernement japonais
qui prend des mesures pour tenter
de calmer son essor politique et
identitaire. En effet, l'Etat semble
récemment avoir réussi à confiner
les Ainu dans leur propre culture
en promulguant en 1997 une
nouvelle loi abrogeant celle de
1899, axée exclusivement sur la

promotion et le maintien de la
culture ainu. Le projet de loi
présenté par Siddle dans l'appendice

2 (p. 196) est donc aujourd'hui
caduc.

Références

SjÖberg Katarina
1993. The Return of the Ainu: Cultural

Mobilization and the Practice of
Ethnicity in Japan. Chur:
Harwood Academic Publishers
[voir le compte-rendu de Fosco

Maraini. 1996. L'Homme (Paris)
137:195-204],

Takakura Shinichiro
1960. «The Ainu of Northern Japan: A

Study in Conquest and
Acculturation». Transactions of the

American Philosophical Society
(Philadelphia) 50(4): 1-88.

Philippe Dallais

1 L'ainologie est pluridisciplinaire et s'occupe

de tout ce qui est relatif au peuple ainu.

2 Le mot «ainu» est utilisé ici sous sa forme
la moins problématique - une transcription
littérale du terme en syllabaire japonais
katakana -, et les voyelles longues des mots
japonais sont volontairement omises.

2 «There are no minority races in Japan»
avait martelé publiquement le Premier
Ministre japonais Nakasone en 1986. Siddle
précise (p. 2) qu'il met entre guillemets
«race, ethnicity, natives» et autres termes
problématiques qu'il conçoit comme étant
des construits culturels.

Waldis Barbara.
| jf 1998. Trotz der Differenz:

interkulturelle Kommunikation

bei maghrebinisch-
europäischen Paarbeziehungen in der
Schweiz und in Tunesien. Freiburg,
Schweiz: Universitätsverlag;
Münster, New York, München,
Berlin: Waxmann Verlag (Studia
Ethnographica Friburgensia 21).
373 S. ISBN 3-7278-1170-6

«Ein Viertel aller Eheschliessungen

in der Schweiz sind
mittlerweile binational.» (S. 11).

Dieser zunehmend wichtige
Aspekt der Migration ist für Barbara

Waldis Anlass, sich mit binationalen

Paarbeziehungen in Bezug
auf ihren Umgang mit kultureller
Differenz auseinanderzusetzen.
«Am Anfang einer binationalen
Beziehung steht die Faszination
für eine Person einer fremden
Kultur» (S. 13). Auch im weiteren
Verlauf binationaler Beziehungen
bleibt der kulturelle Unterschied
von zentraler Bedeutung. Bestätigt
er einerseits die Fähigkeit der Liebe
des Paares, Unterschiede zu
überbrücken, so spielt er andererseits
auch eine zentrale Rolle in ihrer
Konfliktdynamik. Obwohl die
Situation binationaler Paare ein
spezifischer Fall interkultureller
Kommunikation ist, lässt Waldis
doch nicht den weiteren Kontext
aus dem Auge und geht über rund
300 Seiten der Frage nach: «Was
lässt sich von binationalen Paaren
und ihrem alltäglichen Umgang
mit kulturellen Unterschieden über
interkulturelle Kommunikation
lernen?» (S. 12). Sie untersucht
anhand des Fremdverstehens, der
Bedeutung der kulturellen Differenz

sowie der Zusammenhänge
individueller Lebensgeschichten
und nationaler Kulturen die
interkulturelle Kommunikation in
maghrebinisch-europäischen
Paarbeziehungen. Gleich zu Beginn

stellt sie aber richtigerweise in
Frage, ob die Ergebnisse über
maghrebinisch-europäische
Kommunikation sich für die
interkulturelle Kommunikation
verallgemeinern lassen (S. 15).

Überlegungen zu bereits
existierender sozialwissenschaftlicher

Literatur liefern im ersten Teil
die Basis für die Darstellung der
empirischen Forschungsergebnisse.
Ein theoretischer und methodologischer

Teil sowie eine
Zusammenfassung der bisherigen
Forschung zu den geschichtlichen
Hintergründen binationaler
Paarbeziehungen, zu interkultureller

Kommunikation, Intermar-
nage-Forschung und spezifisch zu
maghrebinisch-europäischen
Paaren umreissen die Thematik
und situieren sie gegenüber
angrenzenden Forschungsbereichen.

Der Hauptteil der Arbeit ist der
Forschung in der Schweiz und in
Tunesien gewidmet, deren Daten
aus Gesprächen mit
maghrebinisch-europäischen Paaren
stammen. Eingebettet in die
Diskussion liefert eine Vielzahl von
Beispielen den praxisnahen Bezug
zu den aus begleitender teilnehmender

Beobachtung gewonnenen
Erkenntnissen. Die Analyse der
Kommunikation erfolgt unter
Verwendung der drei zentralen
Begriffe: Kode, Gatekeeper und
Grenze. Die kulturellen Hintergründe

der beiden Partner einer
binationalen Paarbeziehung
beinhalten unterschiedliche
Erlebnisdimensionen oder -inhalte, die
Waldis als Kodes bezeichnet. Der
Gatekeeper teilt Kodes mit und
setzt ihnen im gleichen Zug
Grenzen. Es liegt in seiner Hand,
der ausländischen Person den
Zugang zu Gesellschaft und
Familie zu erleichtern. Meistens
wird die Funktion des Gatekeepers

vom inländischen Partner
ausgeübt. Als Resultat dieser

187



J
Analyse zeichnet sich ab, dass sich
die Paare in einem Dilemma
zwischen einer universalistischen
und einer relativistischen
Orientierung befinden. Waldis erläutert
dies durch drei Thesen. Die erste
These besagt, dass die kulturelle
Differenz andere Differenzen
überdeckt (S. 298), während sich
die zweite dem Verhältnis von
kultureller Relativität und
Fremdverstehen annimmt (S. 302). Die
dritte führt aus, weshalb Intermarriage

als Heirat zweier unterschiedlichen

Gruppen angehörenden
Individuen eine Herausforderung
für die Selbstdefinition der
Gruppen bedeutet (S. 305).

Bereits im Vorwort verweist
Waldis auf die Problematik des
kulturellen Unterschiedes als
«Universalentschuldigung». So

werden Kommunikationsprobleme
und die damit tangierten Bereiche

häufig vom Paar selbst, aber
auch von seiner Umgebung auf die
interkulturelle Situation abgeschoben,

ohne dass der Konflikt
genauer analysiert wird. Kulturelle
Differenz wird demgemäss als
allgemeiner Vorwand zur vorläufigen

Abwehr von Konflikten
missbraucht und verhindert so die
Diskussion und die Suche nach
konkreten Ursachen. Waldis'
Situationsanalysen der befragten Paare
liefern dazu anschauliche Beispiele.
Wie sie in ihrer Schlussbetrachtung
festhält, sehen sich bikulturelle
(heterosexuelle) Paare jedoch
analog zur kulturellen Differenz
meistens weiteren wichtigen
Differenzen gegenüber. So stehen sie
im Spannungsfeld der Frauen- und
Männerwelt, der christlichen und
muslimischen Werte, des Lebens
in einer europäischen Gesellschaft
der sogenannten Ersten Welt und
eines Lebens in einem maghrebi-
nisch-islamischen Land der
sogenannten Dritten Welt und
weiterer sozioprofessioneller,
schichts- und gesellschaftshierar-

188

chischer Unterschiede. Die
ausschliessliche Rede von kultureller
Differenz kann die Auseinandersetzung

mit diesen anderen Diffe-
renzen überdecken oder
verhindern.

Aufgrund der Kommunikation
in der Differenz und der gleichzeitigen

Suche nach Gemeinsamkeiten

haben binationale Paare ein
Interesse daran, Wege zu finden,
die sie mit Unterschieden und
Verbindungen leben lassen. Diese
führen zu einer abstrahierenden
relativistischen Haltung. Da ein
Individuum, um kommunikations-
und handlungsfähig zu bleiben,
einschränkende Entscheidungen
treffen muss, werden ihr im
gleichen Zug Grenzen gesetzt.
Fremdverstehen begreift Waldis
als Voraussetzung für «kulturelle
Relativität», die als Begriff ein
wenig strapaziert wird. Kommunikation

und die Möglichkeit zu
verstehen werden also als universal

vorausgesetzt und stehen der
kulturellen Differenz gegenüber.
Neben den Schwierigkeiten der
Kommunikation des Paares selbst
wird die Beziehungsdynamik aber
auch durch Konflikte mit dem
weiteren sozialen Umfeld geprägt.
Intermarriage findet im Spannungsfeld

der Beziehungen zwischen
zwei Gruppen statt und hat
deshalb im weitesten Sinn auch
eine politische Qualität. Binationale

Paare können über ihre

Erfahrungen mit der Fremdheit eine
kritische Analyse des «Eigenen»
vornehmen, die weitaus öfter als

Bedrohung der Gruppenidentität
denn als Chance zu ihrer
Neugestaltung angesehen wird.

Waldis leistet mit ihrer Arbeit,
wie sie selber anmerkt (S. 11),
einen Beitrag zur Verkleinerung
des Defizites im Bereich der
sozialwissenschaftlichen Forschungsarbeiten

über binationale
Paarbeziehungen, die in einer
arabischen oder islamischen

Gesellschaft durchgeführt wurden.
Ihre Arbeit richtet sich denn auch
in erster Linie an ein ethnologisches

Publikum. Aufgrund ihrer
Thematik liegt sie weiter im
Interessenschnittpunkt aller
sozialwissenschaftlichen Disziplinen, die
sich mit Migration, Integration von
Fremden, Familiensoziologie,
europäischer Ethnologie und dem
Maghreb beschäftigen. Für die
Forschung über andere binationale

Paarbeziehungen bietet Waldis
anregende Konzepte. Darüber
hinaus erwartet Waldis, dass ihr
Buch auch für soziale Institutionen,

die mit binationalen
Familiensituationen konfrontiert sind,
und nicht zuletzt für die Betroffenen

selbst von Nutzen sein kann
(S. 12). Dank der übersichtlichen
Einteilung, der gut nachvollziehbaren

Analyse und dem angenehm
gehaltenen Schreibstil können sich
auch weniger leseerprobte
Interessierte in ausgewählte Teile
einarbeiten. Leider fehlt jedoch diesen
Kreisen der Zugang zu ihrem
Werk wahrscheinlich weitgehend.
Die wenigsten Betroffenen werden,
sofern sie die theoretische
Auseinandersetzung auf der Ebene der
Literatur überhaupt anstreben, eine
Dissertation zur Hand nehmen,
um sich zu informieren. Das ideale

Zielpublikum stellen deshalb
(nebst den oben erwähnten
Ethnologinnen und sonstigen Sozialwis-
senschaftlerlnnen) von der
Problematik betroffene Akademikerinnen

dar.
Eine separate Publikation der

empirischen Teile mit einer
Zusammenfassung der Schlussbetrachtung

würde vor allem bei
Maghrebinerlnnen und mit ihnen
in Kontakt stehenden Schweizerinnen

auf grosses Echo stossen,
da Waldis treffend über die Problematik

der Kommunikation hinaus
weitere Konfliktpotentiale des
Alltags in maghrebinisch-europäi-
schen Paarbeziehungen themati-



siert. Allein die Lektüre der
Lebensgeschichten verschafft
einem die erleichternde Gewissheit,

mit den eigenen (vielleicht bis
anhin für paarspezifisch gehaltenen)

Konflikten und Beobachtungen

nicht alleine dazustehen und
regt zum Vergleichen und
Nachdenken an. Waldis' Beschreibungen

und Analysen der
Kommunikation bilden einen
fruchtbaren Boden für die
Selbstreflektion und das Verstehen dieser

speziellen interkulturellen Situation.

Dominique Im Hof

(stud.phil.hist.)

Weiss Florence.
' àJP 1999. Vordem Vulkan¬

ausbruch: Eine
ethnologische Erzählung.

Frankfurt am Main: Fischer. 376 p.
ISBN 3-596-13503-6

Ethnologinnen erleben in
Feldforschungen sehr oft Momente

der Freude, des Ärgers oder der
diffusen Irritation in den
Beziehungen zu ihrem Gegenüber. Doch
gewöhnlich nehmen sie diese mehr
oder weniger passiv als gelegentlich

stürmische
Stimmungsschwankungen wahr, welche die
Beziehungen zu einzelnen
Informantinnen erleichtern oder
belasten, aber auch zu ihrem
endgültigen Abbruch führen
können. Genau diese im Grunde

genommen als lästig empfundenen
Fährnisse der Subjektivität

zum Ausgangspunkt des
ethnographischen Erkenntnisprozesses
zu machen, zeichnet die ethno-
psychoanalytische Methode aus.

Florence Weiss macht dieses
Vorgehen in ihrer «ethnologischen
Erzählung» transparent und zeigt
zugleich seine Grenzen angesichts
zunehmender struktureller und
physischer Gewalt in der Gesellschaft

Papua Neuguineas auf.
Anders als ihre ersten drei Bücher,
die alle die Iatmul in ihrem
ursprünglichen Siedlungsgebiet
am Sepik zum Thema haben1,
beruht Vor dem Vulkanausbruch auf
einer Forschung bei den Iatmul-
Migrantlnnen der Siedlung Kori
in Rabaul auf Neubritannien. Wir
verfolgen, wie die Feldforscherin
Beziehungen knüpft und wie sich
ihre Gespräche mit ausgewählten

Interviewpartnerinnen entwickeln.
Wir erhalten Einblick in kleine
alltägliche Vorfälle und erfahren,
wie die Forscherin darauf reagiert:
manchmal erfreut und manchmal
befremdet. Entsprechend der
ethnopsychoanalytischen Methode

reflektiert sie dann zusammen
mit ihrem Partner, dem Ethnologen

Milan Stanek ihre subjektiven
Reaktionen, die sich in der Folge
als produktiv für den Erkennt-
nisprozess erweisen können.

Besonders spannend ist der
Prozess, der sich aus Weiss' Ablehnung

christlicher Missionen ergibt:
Kurz nachdem sie mit einer Frau
regelmässige Gespräche
aufgenommen hat, wendet sich diese
einer Kirche zu, der sie früher
schon einmal angehört hatte.
Florence Weiss ist enttäuscht
darüber, bis sie zur Deutung
gelangt, dass sie selbst in ihrer
Interviewpartnerin die erneute
religiöse Orientierung ausgelöst
hat. Die Frau hatte zuvor unter
Weissen nur zu Missionarinnen
enge Beziehungen gehabt und
drückte nun ihre Nähe zur Ethnologin

dadurch aus, dass sie ihr die
Ideale einer bekehrten Frau
demonstrierte. Mit dieser Deutung
konfrontiert legte die Frau den
christlich-fundamentalistischen
Habitus mit grosser Erleichterung
sofort wieder ab. Sie hatte realisiert,

dass nahe Beziehungen zu
weissen Frauen auch ohne Umweg
über die Erfüllung religiöser Pflichten

möglich sind.
Die Ethnologin lässt also hier

ihre Rolle als Beobachterin hinter
sich und weist ihre Gesprächspartnerin

zurecht. Sie besteht
darauf, von ihr als jemand anderes

wahrgenommen zu werden als die
christlichen Missionarinnen. Mit
ihrer Deutung demonstriert
Florence Weiss, wie entscheidend
die Beziehungsdynamik den
Forschungsprozess bestimmt.
Letztlich zeigt das Beispiel aber

189



J
auch, dass das Verstehen kein
einseitiger von der Ethnologin
ausgehender Prozess sein kann. Es

ist ein gegenseitiges Engagement,
zu dem sich beide Seiten immer
wieder neu ermutigen müssen.

Andere Irritationen verweisen
allerdings auf Konflikte, in denen
kein Verstehen möglich wird und
aus denen die Feldforscherin
keinen Ausweg findet. So lebt das

vergleichsweise vermögende
Forscherinnenpaar in einer winzigen,

schäbigen Hütte, die in den
Augen ihrer armen Nachbarinnen
ihrem Status als Weisse nicht
entspricht. Diese vorübergehende
Anpassung des Lebensstandards
nach unten provoziert von Anfang
an die andern Weissen im
Villenviertel Rabauls, die ihren
stillschweigend praktizierten
Rassismus biossgestellt sehen.
Aber sie provoziert auch die
Bewohnerinnen Koris. Immer
wieder hört Florence Weiss von
ihnen, dass sie eigentlich in einem
ihrem höheren Status entsprechenden,

viel grösseren Haus leben
sollte. Hier geht es demnach nicht
um die Frage, ob sie denn
überhaupt in Kori leben sollte - zu
kompetent erweist sie sich in
Fragen der Kultur der latmul und
zu viele Freunde und Adoptivver-
wandte trifft sie hier an, als dass
dies überhaupt zur Debatte stehen
könnte -, sondern um das
Aushandeln ihres Status in der Mig-
rantlnnensiedlung und der
Verpflichtungen, die mit ihm
verbunden sind. Mit ihrem
Wohnstil und in ihrer Zurückhaltung

im Austausch von Gaben
signalisiert die Forscherin, zur
Enttäuschung mancher Bewohnerinnen

Koris, dass sie nicht wie die
lokalen Big Men und Big Women
ihren Reichtum in grosse, die
Empfängerinnen verpflichtende
Gaben zu investieren gewillt ist.
Täte sie es aber, würde sie das
soziale Beziehungsgeflecht stören,

das vor allem einer der Big Men
über Jahrzehnte aufgebaut hat und
das der Migrantinnengemeinde
Zusammenhalt gibt.

Dieses Dilemma widersprüchlicher

Forderungen bezüglich
sozialer Kompetenz im Austausch
macht es ihr unmöglich, auf
unbelastete Weise zu geben, aber
auch anzunehmen. Florence Weiss

ist beispielsweise wegen des
spontanen Geschenks eines Trichters

durch eine arme Nachbarin
beschämt und bringt ihn am
nächsten Tag zurück. In einem
andern Fall fürchtet sie, dass ihr
eine Gesprächspartnerin einen
Wandbehang schenken könnte.
Während Florence Weiss auf diese
Weise verhindert, in einen regen
materiellen Austausch mit ihren
Gesprächspartnerinnen verwickelt
oder gar verstrickt zu werden,
setzt sie doch alles daran, zu ihnen

enge Beziehungen aufzubauen.
Dieses Problem stellt sich in jeder
Feldforschung in Gesellschaften,
in denen Nähebeziehungen auch
über den materiellen Austausch
ausgedrückt werden und wo die

Vorstellung einer idealen, das
Materielle ausklammernden
Freundschaft fremd ist. Es stellt
sich jedoch besonders akut in der
Ethnopsychoanalyse, in der
Informantinnen bereit sein müssen, sehr

viel Zeit für den Aufbau einer
Beziehung zur Forscherin zu
opfern, deren Setting in Florence
Weiss' Verständnis aber die Bezahlung

dieser Leistung verbietet.
Gewalt ist ein anderer Bereich,

dem sich die Forscherin ausgeliefert

fühlt und der, gedeutet, nur
noch belastender wird. In der
Zeitung liest sie über die Verurteilung

der einheimischen Mörder
einer weissen australischen Pilotin.
Unmittelbar nach der Verurteilung
wurden als Protest gegen das
Urteil in einem Akt symbolischer
Gewalt vier weisse Frauen
vergewaltigt. Florence Weiss beginnt

nun, sich einzugestehen, dass sie
die Gewalt, von der sie selbst
bedroht ist, ständig verdrängen
muss, um überhaupt in Rabaul
forschen zu können. Dies scheint
den pessimistischen Schluss nahe

zu legen, dass es in der persönlichen

Begegnung zwischen den
Armen des Südens und den Privi-
legierten des Nordens keine
verbindliche Norm im Austausch
geben kann und dass in einem
Klima des Rassenhasses und der
Gewalt zwischen den Geschlechtern

Angst und Terror das Verstehen

obsolet zu machen drohen.
Florence Weiss zeigt somit auf,

dass nicht alle subjektiven
Irritationen mit Hilfe der ethnopsycho-
analytischen Methode zu einer
verstehenden Deutung führen
können. Es geht nicht nur ums
Verstehen, sondern auch ums
Unverständnis. Hier liegen
zugleich die Grenzen aber auch
Stärken der Ethnopsychoanalyse:
Sie ist eine Methode, welche von
der individuellen Erlebnis-Ebene
ausgeht, jedoch nicht das Verstehen

der Makro-Ebene zum Ziel
hat. Doch das, was auf der Makro-
Ebene geschieht, hat immer
Auswirkungen auf das Erleben der
Subjekte - und auf diese Weise
wird es indirekt durch die
Ethnopsychoanalyse erfasst.

Die allgegenwärtigen subjektiven

Irritationen verweisen somit
auf eine soziale Realität, die
beispielsweise mit den Methoden
der Wirtschaftsethnologie oder der
Gender-Forschung verstanden
werden müssen. So machen die
ethnopsychoanalytischen
Gespräche und die Deutungen, die
sich daraus ergeben, den For-
schungsprozess zwar sieht- und
nachvollziehbar, aber sie erschöpfen

ihn nicht, und sie bestimmen
auch das Forschungsziel nicht.
Dieses hat sich Florence Weiss
vielmehr von Anfang an vorgegeben:

Es ist die Dokumentation der

19JL



Migrationsstrategien und der
Veränderung der Geschlechterbeziehungen

in der Migrationssituation.
Weiss verzichtet dabei auch

nicht auf Methoden der «harten»
Sozialwissenschaft wie zum
Beispiel systematische
Haushaltserhebungen, die sie mit Milan
Stanek gleich zu Beginn der
Forschung mit grossem Aufwand
betreibt. Nur dadurch - so Weiss -
ist es überhaupt möglich, jenen
Einblick in die komplexen
Beziehungsnetze der Migrantinnensiedlung

zu gewinnen, der
entscheidend zum Verständnis der

subjektiven Perspektive der
Gesprächspartnerinnen beiträgt.

Die Deutungen der Gespräche
laufen mit dem Fortschreiten der
ethnologischen Erzählung immer
entschiedener auf ihre Objek-
tivierbarkeit im Sinne der
Modernisierungstheorien und der
Theorien zum Wandel der
Geschlechterbeziehungen hinaus.
Die drei Frauen, mit denen Weiss

Gespräche führt, und einige
Männer, zu denen Stanek enge
Beziehungen aufbaut, erscheinen
so letztendlich als Repräsentantinnen

typischer Iatmul-Biographien.
Das Resultat ist eine
beeindruckend nachvollziehbare Reprä-
sentation der Iatmul in der
Migrationssituation. Die subjektive
Annäherung an die Menschen von
Kori lässt ihr Leben greifbar und
konkret erscheinen und ermöglicht
eine zwanglose Einordnung ihrer
Schicksale in den Globalisierungs-
prozess. Das umgekehrte Vorgehen,

das von den «grossen
Theorien» ausgeht und einzelne
Individuen der untersuchten
Gesellschaft als Illustrationen von
Thesen auftreten lässt, kann diese
Unmittelbarkeit niemals erreichen.
Und es kann auch nicht den
Erkenntnisprozess selbst in seiner
Bedingtheit durch globale
Machtverhältnisse so transparent
machen. Die Objektivierungen, zu

denen Florence Weiss gelangt, sind
nachvollziehbar, und sie lassen der
Subjektivität der Bewohnerinnen
von Kori grossen Raum. Es sind
keine «gestohlenen» Bilder,
sondern Porträts, die mit dem
Einverständnis der Porträtierten
entstanden sind.

Die Ethnopsychoanalyse hat
mit George Devereux' Vignettenartigen

Fallgeschichten in
psychoanalytischer Tradition begonnen.
Es waren dekontextualisierte
Miniaturen, in denen das
Vokabular der Psychoanalyse die
Deutungen oft in ein enges,
eurozentrisches Korsett zwang.
Von diesen Anfängen hat sich
Florence Weiss weit entfernt. Das
Genre der Fallgeschichte hat sich
bei ihr zur ethnologischen Erzählung
entwickelt, in der anstelle des
psychoanalytischen Vokabulars die

ethnographische Technik der
fortgesetzten Kontextualisierung
tritt. Vielleicht etablieren sich in
der Ethnologie Methoden erst
dann, wenn sie zu neuen Formen
der Ethnographie führen. Florence
Weiss jedenfalls trägt dazu bei, die
Ethnopsychoanalyse im Zeichen
des Methodenpluralismus in den
ethnologischen Mainstream zu
führen.

Heinzpeter Znoj

1 Florence Weiss. 1981. Kinder schildern ihren

Alltag: die Stellung des Kindes im ökonomischen

System einer Dorfgemeinschaft in Papua
New Guinea (Palimbei, Iatmul, Mittelsepik).
Basel: Ethnologisches Seminar der Universität

und Museum für Völkerkunde (Basler
Beiträge zur Ethnologie, Bd. 21).
Fritz Morgenthaler, Florence Weiss und
Marco Morgenthaler. 1984. Gespräche am
sterbenden Fluss: Ethnopsychoanalyse bei den

Iatmul in Papua Neuguinea. Frankfurt a.M.:
Fischer.
Florence Weiss. 1996. Die dreisten Frauen:
eine Begegnung in Papua-Neuguinea. Frankfurt

a.M.: Fischer.


	Comptes rendus = Rezensionen

