
Zeitschrift: Tsantsa : Zeitschrift der Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft
= revue de la Société suisse d'ethnologie = rivista della Società svizzera
d'etnologia

Herausgeber: Schweizerische Ethnologische Gesellschaft

Band: 5 (2000)

Artikel: Les danseurs de "populaire" : néo-traditionalisme et culture populaire
en Transylvanie postcommuniste

Autor: Plattet, Patrick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1007508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1007508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les danseurs de

«populaire»

Néo-traditionalisme et culture populaire en

Transylvanie postcommuniste

Patrick Plattet

Les destins du
«populaire»: de la
découverte du paysan
au mouvement des
maisons de danse

En Hongrie comme dans d'autres pays
d'Europe centrale et orientale, l'histoire
de la culture populaire est étroitement
liée à celle du peuple. Depuis sa découverte

à la fin du XVIIIe siècle - et dans

une certaine mesure jusqu'à nos jours - le

peuple est d'abord incarné par le paysan
qui apparaît comme le représentant
privilégié d'une communauté imaginée
(Anderson 1996) et ancre celle-ci dans une
historicité immémoriale. Catégorie
métonymique aux contours lâches et
mouvants, le paysan-peuple ne connaîtra
cependant jamais un destin unilinéaire en
Hongrie, et l'émergence au XIXe siècle de
nouvelles classes modernes (prolétariat
et bourgeoisie) aux côtés des classes histo¬

riques traditionalistes (aristocratie et
noblesse), donnera naissance à deux stocks
rivaux de représentations du «populaire»
(Hofer 1991), ancrés dans un imaginaire
symbolique à caractère occidental dans le

premier cas (musiques de danses à tonalité

européenne) et oriental dans le second

(musiques pentatoniques). Cette même

opposition Est/Ouest sous-tendra en
Hongrie la coexistence de deux versions
paradigmatiques de la Nation1, chacune

comprenant son lot de héros, sa religiosité

particulière et sa structure sociale propre.

Mais au-delà de leurs différences, ces

deux modèles dévoilent déjà un processus
commun: les principes de sélection et de

réinterprétation sont au cœur de leur
construction symbolique.

Le rattachement de la Transylvanie à la
Roumanie en 1920, officialisé à Trianon,

marque un tournant dans la définition de
la culture populaire magyare puisque cette

région «amputée du corps de la patrie
[devient alors] le noyau d'une représentation

paradigmatique du pays» (Losonczy
1997: 179). La prise de pouvoir par les

1 Pour une présentation
détaillée des différents
rapports entre culture
populaire et nationalisme
en Europe, de même que
pour un tableau complet
de l'histoire de la culture
populaire en Hongrie, je
renvoie aux articles de
Tamâs Hofer 1991 et
Péter Niedermüller 1989.

1 S1



J
2 A la différence des
milliers d'ensembles
folkloriques hongrois de
l'époque communiste, les
maisons de danse
offraient la possibilité à

leurs visiteurs de pratiquer

certaines danses
issues des dialectes
chorégraphiques hongrois de

Transylvanie.

3 La dénomination
hongroise «Mezôség» ne
correspond à aucun territoire

administratif
roumain mais fait référence
à une région historique
de la Grande Hongrie.
Située au centre-ouest de
la Transylvanie, cette
région, qui a fait l'objet
de très nombreuses
enquêtes ethnographiques,

chevauche les

départements actuels de

Cluj-Napoca et de Bis-
trita.

4 J'indique en priorité la

dénomination hongroise
des localités citées dans
le texte, utilisée par mes
informateurs, et j'ajoute
entre parenthèses la
dénomination roumaine
correspondante.

3 Durant l'été 1999, plus
de vingt camps de danse
et musique populaire
(regroupant chacun entre
deux cents et sept cents

participants) ont été
organisés à travers toute
la Transylvanie. Les
données présentées pour
illustrer l'exemple du
camp de Mezôség sont
issues de plusieurs
recherches de terrain réalisées

dans cette région
entre 1996 et 1998; elles
ont été soumises à une
première analyse dans le

cadre d'un mémoire de

licence en ethnologie
soutenu à l'Université de
Neuchâtel (Plattet 1998)

et complétées en
septembre 1999 lors d'un
travail de terrain organisé

par les responsables du
diplôme postgrade
romand en ethnologie et
anthropologie.

communistes en 1945 n'y changera rien:
malgré le long anathème jeté sur la
Transylvanie et la «nationalisation»
homogénéisante, voire caricaturale, des
folklores populaires appartenant à l'univers

centre et est-européen, cette terre
désormais roumaine demeure emblématique

dans l'esprit de nombreux Hongrois.
C'est d'ailleurs au sein des campagnes

magyarophones perdues que de jeunes
musiciens issus des milieux intellectuels
de Budapest, inspirés par les travaux de
Bartok (1881-1945) sur la musique populaire,

découvrent dans les années soixante
les tânchâz, appellation hongroise qui
désigne simultanément un lieu (la maison
de danse, de hâz, «maison» et tânc,
«danse») et une action communautaire
(l'exécution des chorégraphies propres
aux habitants d'une même localité).
Transposées en milieu urbain (notamment dans
la capitale Budapest), les maisons de
danse sont très vite devenues des lieux
d'apprentissage où de jeunes citadins
pouvaient partager, à travers la pratique
inventée (Hobsbawm et Terence 1983)
d'un corpus néo-traditionnel de danses

populaires hongroises soigneusement
sélectionnées2, un même ensemble de
valeurs alternatives et s'inscrire ainsi en
contrepoint de l'idéologie communiste.
Les événements de 1989 et la réouverture
des frontières en Europe centrale et orientale

fourniront un nouvel élan au
mouvement des maisons de danse en lui
permettant de s'étendre hors des frontières
de la Hongrie et de pratiquer in situ des

chorégraphies populaires apprises en ville.
La Transylvanie, réceptacle originel des
tânchâz et terre-foyer de la magyarité,
s'ouvrait ainsi à de jeunes danseurs
hongrois impatients de mettre en contexte
l'enseignement de leurs professeurs.

C'est dans cette perspective qu'apparurent

dès 1991 les premiers «camps de
danses populaires» (néptânctâbor) en
Roumanie voisine. A la fois lieux de cristallisation

des règles chorégraphiques édictées
à Budapest et lieux de dépassement de
celles-ci, les camps apparaissent comme
des manifestations propices pour
questionner la notion de culture populaire telle

qu'elle se manifeste aujourd'hui à travers

le prisme des danses. L'exemple qui
retiendra notre attention est le camp de

Mezôség3, organisé sans interruption
depuis 1991 au mois d'août dans le village
de Valâszut (Rascruçi)4, non loin du chef-
lieu régional Kolozsvâr (Cluj-Napoca).

Le «populaire» face
à logique du camp:
cloisonnement spatial
et transgression
chorégraphique

Comme les autres manifestations de
ce genre qui ont vu le jour ces dernières
années en Transylvanie5, les principes
structurels majeurs du camp de danse

populaire de Mezôség sont susceptibles
d'apparaître à travers ses dimensions
spatiale, temporelle et chorégraphique.
Dans les grandes lignes, ces «règles» sont
les suivantes: un espace clairement délimité

à l'intérieur ou en bordure directe
d'une localité, avec le passage d'un seuil

pour opérer une séparation visuelle et
mentale entre le dedans et le dehors du
camp (à Vâlaszut c'est un large portail
coulissant prolongé par des treillis qui
délimite les deux espaces concomitants);
un découpage spatial interne en plusieurs
zones, lesquelles suggèrent la nature des
différentes activités proposées aux
participants (pavillon de danse, grange
aménagée pour des conférences-débats,
réfectoire, sanitaires et camping); une
temporalité particulière et décalée par rapport
à celle de l'extérieur villageois, dévoilant
une tension entre un horaire de jour
strictement découpé et respecté (repas, cours
de danses, conférences, etc.) et un horaire
de nuit dépourvu de tous repères temporels

excepté son commencement, la tânchâz

nocturne animée par un orchestre tsigane
(21h00), et sa fin qui correspond au lever
du jour et à l'arrêt de toute performance
musicale; et enfin un enseignement
représentatif des particularismes chorégraphiques

locaux, établi sur la base d'une

152



sélection faite par un ou plusieurs
ethnographes spécialisés.

C'est donc au sein d'un microcosme
hermétique, renforçant et légitimant par
son étanchéité même la cohésion et la
pérennité d'un mouvement essentiellement

citadin bien plus qu'une rencontre
spontanée avec les communautés magya-
rophones locales, que s'élabore une
pratique et une représentation actualisées
d'un «populaire» dansé. A l'abri des
regards extérieurs, danseurs, musiciens
et ethnographes s'adonnent à l'apprentissage

et à la réalisation de chorégraphies
dont la forme et les structures ont été
sensiblement modifiées lors de leur
transposition à Budapest. Apparemment
paradoxale, une telle logique est en réalité
moins surprenante qu'il n'y paraît: le
cloisonnement spatial permet aux acteurs
présents de danser selon leurs propres règles
et d'éviter toute confrontation «dangereuse»

avec un univers extérieur ne
correspondant qu'imparfaitement à l'image qui
en est présentée dans les maisons de
danse urbaines. Cependant cette
étanchéité n'est pas absolue, et la confrontation
avec la communauté villageoise n'est
jamais réduite à son degré zéro puisqu'elle
constitue une attente importante de la
part des danseurs citadins. La rencontre
aura donc bien lieu mais de manière
contrôlée et dans un «sens» inverse à celui

qui était annoncé: sur invitation des
organisateurs, ce sont en effet les meilleurs
couples de danseurs locaux qui pénètrent
à l'intérieur de l'enceinte du camp pour
dévoiler à l'assistance leur «savoir-danser»
en costumes villageois. Qui plus est, ces
démonstrations «traditionnelles» et
ponctuelles précèdent toujours la tdnchdz

nocturne, c'est-à-dire précisément le
moment où les groupes de différents
niveaux, séparés le jour, se réunissent pour
danser ensemble librement et laissent
apparaître des particularismes chorégraphiques.

Comme si avant d'innover par la

transgression, il fallait impérativement
rappeler aux yeux de tous la performance
que l'on s'apprête à reformuler et baliser
ainsi le champ de la réinterprétation à

l'aide de certains repères irréductibles.
Mais quelle est la nature de ces particula¬

rismes? Et quelles sont les modalités qui
régissent leur conception et leur acceptation?

Un examen de la performance
chorégraphique, envisagé ici sous l'angle de la
performance rituelle telle que la définissent

notamment Canzio et Menget (1996)
dans un article sur la question6, nous
permettra d'amorcer un éclairage.

Les sauts de la
tradition: de la femme
«dansée» à la
danseuse bondissante7

Parmi les nombreux types de danses
hongroises du bassin des Carpates, les
différents pas de deux en couple (csdrdds)
sont sans conteste les plus prisés au sein
du mouvement des maisons de danse. A
Valâszut, les jeunes danseurs et danseuses
rassemblés pour la tdnchdz demandent
ainsi à l'orchestre tsigane de jouer les
musiques correspondantes aux csdrdds les

plus appréciées, c'est-à-dire celles de
Transylvanie. Traditionnellement, c'est
l'homme qui mène cette danse et qui dicte
à sa partenaire la forme de la performance
chorégraphique. Il le fera en fonction du
nombre de motifs qu'il maîtrise8 et sur
un rythme dicté par l'orchestre tsigane
qui évolue toujours en trois phases: la
csdrdds lente (lassû csdrdds), la csdrdds alerte
(friss csdrdds) et la «rapide» (szapora). Seuls
les couples expérimentés peuvent tenir la
cadence d'une szapora, tant la musique de
danse et l'enchaînement des motifs sont
vifs et nécessitent une grande maîtrise
technique. En comparaison de l'homme, le
rôle de la femme dans la fabrication de la
danse est plus passif, puisqu'il consiste à

se laisser guider et à enchaîner des tours
sur soi-même lorsque son partenaire
masculin l'y invite. Il met aussi en valeur
une distinction importante lorsque Ton
évoque les chorégraphies populaires
hongroises entre «faiseur» de danse masculin
et partenaire «dansé» féminin: si la csdrdds

est effectivement conçue et pensée comme

J
6 Dans cet article portant
sur la performance
rituelle, Canzio et Menget
soulignent ainsi la force
symbolique d'un «faire»
partagé: «L'action rituelle
permet d'agir symboliquement

mais aussi
rationnellement. Nous
sommes devant ce que
l'on pourrait appeler le
salut par la praxis. Un
faire qui amène au
renforcement instantané de la
cohésion sociale, qui
affirme la pérennité de
l'identité culturelle et
satisfait des attentes
individuelles. [...] C'est ce
faire qui véhicule la
"signification", si signification

il y a.» (Canzio et
Menget 1996: 61-62)

7 Les deux exemples de
réinvention de la tradition

présentés sous ce

point concernent la
pratique chorégraphique. A
travers eux, l'on tente de
mettre en évidence, dans
une même réflexion, le
lien entre les fondements
symboliques de certaines
danses (ici la symbolique
du saut) et les relations
sociales qu'elles engendrent

(par exemple, les

rapports danseur/
danseuse ou musiciens
tsiganes/danseurs
hongrois). Ces illustrations
ne font cependant que
dévoiler des pistes de
recherches qui nous
paraissent fertiles et qui
nécessiteraient des
investigations ultérieures.

8 Les danseurs expérimentés

maîtrisent entre
soixante et quatre-vingts
motifs chorégraphiques
différents.

153



une performance réalisée à deux, le rôle
traditionnel du danseur demeure central
au niveau de l'élaboration, comme au
niveau de la virtuosité (c'est lui qui
dispose de l'exclusivité des figures sautées).

L'on imagine cependant les difficultés
que peuvent engendrer de telles règles
au sein d'une communauté de danseurs
où les niveaux sont parfois très disparates.

Transposées dans un camp de
danses populaires, qu'advient-il de ces

normes chorégraphiques lorsqu'un jeune
homme débutant, au moment de la
tânchdz nocturne, doit improviser une
csdrdâs dont il ne connaît qu'un nombre
extrêmement réduit de pas, et qu'il est de

plus associé à une partenaire bien plus
expérimentée que lui? Le fait est que, loin
de renoncer à la danse, il est fréquent
aujourd'hui de voir une danseuse
chevronnée suggérer, voire imposer à son
partenaire masculin les lignes directrices
de l'improvisation chorégraphique.
«L'important pour bien danser, entend-on dans

un camp, ça n'est pas que l'homme
connaisse beaucoup de figures, mais qu'il
y ait une bonne "connexion" (kapcsolds)
entre les deux partenaires». Tout se passe
donc comme si les jeunes danseurs buda-
pestois, moyennant la redéfinition de
certaines catégories fondamentales des
danses populaires hongroises, parvenaient
à se libérer de la contrainte chorégraphique

formelle au profit d'une performance

d'autant plus satisfaisante qu'elle
sera fondée moins sur un degré de technicité

élevé que sur l'entente entre les
partenaires. Cela ne signifie pas qu'un couple
virtuose soit ignoré ou déprécié par le
reste de l'assistance. Il occupera au
contraire la «meilleure» place sur la piste,
la plus proche de l'orchestre, et sera
toujours l'objet des regards et des imitations.
Seulement, ni la virtuosité, ni l'obligation
faite à l'homme de conduire la danse ne
constituent des impératifs incontournables

pour les jeunes danseurs contemporains.
C'est bien là d'ailleurs la condition sine

qua non pour que ces danses puissent être

pratiquées à l'heure actuelle, et sans doute
aussi Tune des raisons principales du
succès des tdnchdz.

Un autre phénomène chorégraphique
souligne le caractère malléable du «populaire»

envisagé à travers le prisme de la

danse, et son adaptation à des contextes
jusqu'alors inédits. Il s'agit de l'appropriation

par les femmes de la danse de

garçon (legényes, de legény, «garçon, jeune
homme»), une danse sautée et réalisée
seul devant l'orchestre. A la différence du
cas de la csdrdds - qui demeure en fin de

compte une danse de couple mixte - une
telle innovation rompt véritablement avec
toute pratique connue, tant le saut a

toujours été l'apanage de l'homme en
Transylvanie. A deux ou en solo, c'est en effet
toujours l'homme qui saute et assure à la

performance chorégraphique une dimension

verticale traditionnellement inaccessible

à la femme, dont les qualités sont
au contraire appréciées en fonction de sa

capacité à garder une ligne chorégraphique

horizontale. Qu'est-ce à dire? Que
la distinction homme/femme se dissout

peu à peu dans un néo-traditionalisme
des danses populaires peu enclin à ce

genre d'opposition, répondant ainsi aux
exigences d'un mouvement au sein
duquel «il n'y aucune raison que les
femmes ne dansent pas la legényes»? Peut-
être. Mais, parmi les trois grands types
de sauts que compte cette danse, les
femmes n'en utilisent à l'heure actuelle

que deux qu'elles combinent en de
nombreuses possibilités: le fogdsolas (petit
sautillement de faible amplitude que le
danseur réalise en chassant vers l'avant
une jambe après l'autre tout en claquant
des doigts) et le csapdsolas (saut de

moyenne amplitude durant lequel le
danseur frappe son talon, son tibia ou sa

jambe à l'aide de sa main). En revanche,
elles ne pratiquent pas le saut de grande
amplitude consistant à tourner sur soi-
même en une seule impulsion, récemment
introduit (sous sa forme actuelle) dans le

répertoire technique des danses
populaires hongroises et ne disposant
pour l'instant d'aucune dénomination
précise. En outre, deux improvisations
solo exactement identiques du point de

vue de l'enchaînement des figures
peuvent néanmoins paraître radicalement



différentes en fonction de critères comme
l'amplitude du mouvement, l'appui des

pas ou la vitesse d'exécution.
Dès lors une question se pose concernant

l'appropriation de la legényes par les

femmes et sa réinterprétation structurelle:

s'agit-il toujours d'une danse d'homme?
Ou bien assiste-t-on à l'invention d'une
véritable danse de femme comprenant
des sauts? Le maintien de la dénomination
legényes constitue un indice important et

suggère que les jeunes budapestois envisagent

ce phénomène en quelque sorte
comme une «danse d'homme réalisée par
des femmes», et non comme une réelle
innovation chorégraphique. A une nuance
près cependant: les hommes disposent de

l'exclusivité des sauts retournés et se

ménagent donc une sphère technique
propre, susceptible de maintenir, en la

déplaçant, la distinction danseur/danseuse.

A travers l'introduction de cette sphère
particulière les jeunes hommes parviennent

à maintenir leur empreinte sur la
legényes. Ceux-ci ont ainsi créé un nouveau
répertoire hybride en y introduisant toutes
sortes de motifs empruntés à d'autres
genres chorégraphiques très prisés,
notamment le hip-hop. Les figures sont
plus enlevées, les combinaisons plus
élaborées et la gestuelle bien moins sobre

que ne l'enseignent et ne le recommandent

les professeurs, lesquels voient
d'ailleurs d'un œil perplexe les

impressionnantes performances solo exécutées

par ces jeunes gens parfois vêtus d'une
paire de baskets, d'un short de sport et
d'une casquette. Ils n'ignorent néanmoins

pas que ces attributs vestimentaires et ces

nouvelles figures, empruntés à des modes
d'existence et d'expression proprement
urbains, constituent la condition même
de la pratique actuelle des danses populaires.

Tout comme ils n'ignorent pas que
derrière les barrières du camp se déploie
une société dans laquelle les tdnchdz
«traditionnelles», lorsqu'elles existent
encore, accueillent désormais des concerts
de musiques électroniques faisant bien
peu de cas de la legényes.

Cadrage pragmatique
et symbolique: le rôle
des musiciens
tsiganes dans l'invention

du «populaire»
Foyer d'inventions parfois spectaculaires,

le camp de danses populaires de

Mezôség n'est cependant pas que cela, de
la même manière que la performance
chorégraphique ne se réduit pas aux seuls
danseurs. Quelle que soit la danse, celle-ci

ne peut naître qu'en résonance avec une
musique correspondante, dont la production

est assurée par une formation tsigane
composée d'un premier violon (primas),

qui joue du violon alto, d'un ou plusieurs
seconds violons (kontrds), qui exécutent
la ligne de basse une octave plus bas que
le soliste, et d'un contrebassiste (bögös),

qui use souvent d'un archet et qui assure
avec le kontrds la section rythmique.
Parfois, un joueur de cymbalum (cimbal-
mos) vient compléter la formation élémentaire.

Le succès d'un camp repose en grande
partie sur la renommée de l'orchestre
invité et une hiérarchie apparaît clairement

entre les néptânctdbor qui peuvent
se prévaloir d'une formation tsigane et
ceux qui, faute de moyens financiers et
de relations, doivent renoncer à cet avantage

en s'assurant les services d'un
ensemble musical hongrois en provenance
de Budapest ou de Kolozsvâr (Cluj-
Napoca). Une telle préférence pour les
musiciens tsiganes s'explique d'abord et
surtout par la maîtrise sans faille que ces
artistes affichent à l'égard de répertoires
musicaux multiples: alors qu'un ensemble
de Budapest se produisant dans les maisons

de danse de la capitale ne connaît
généralement «que» le répertoire populaire

hongrois, les musiciens tsiganes alternent

sans difficulté les registres hongrois,
roumain et tsigane à proprement parler, de
même que celui des chansons populaires
(nota), très appréciées du public urbain.
Seuls véritables spécialistes des différentes
traditions musicales du bassin des Car-



pates, ces artistes sont donc non seulement

perçus comme les dépositaires et
les garants de la «bonne» musique populaire

hongroise, mais également comme
les maîtres de l'ensemble des répertoires
transylvains. Ils assurent ainsi de manière
pragmatique et symbolique le lien
indispensable entre les communautés locales,
de même qu'entre les multiples facettes
d'une culture populaire hongroise elle-
même hétéromorphe.

Le rappel du rôle central tenu par les

musiciens tsiganes nous permet maintenant

de revenir sur la performance
chorégraphique telle qu'elle se présente dans un
camp et de l'éclairer à rebours. Que se

passe-t-il en effet lorsqu'une jeune femme
réalise seule une legényes devant
l'orchestre? Celui-ci ne cesse pas de jouer
mais adapte son style à celui de la
danseuse, laquelle se voit donc invitée à

poursuivre la danse. Le caractère «conciliant»
de cette réaction n'est pas insignifiant: en
laissant libre cours à la réinvention de la

legényes, les musiciens tsiganes, forts de
leur statut, légitiment une pratique désormais

susceptible d'être encodée comme
«populaire». Ce n'est qu'une fois l'approbation

du primas affirmée que la performance

naît véritablement et prend toute sa

«signification», qu'un équilibre est atteint
entre innovation et permanence, danseur
et danseuse, de même qu'entre intérêts
communs et attentes individuelles. De

plus, cette capacité des Tsiganes à assurer

- à tous les niveaux - le lien entre les
altérités est d'autant plus forte qu'il s'agit
en quelque sorte d'un lien par la périphérie,

tant ceux-ci constituent un cadre de
référence omniprésent pour tous. L'on
comprend mieux dès lors pourquoi ces
artistes de la marge sont indispensables et
déterminent par leur présence ou leur
absence le succès des néptdnctàbor: ce sont
eux qui actualisent sans cesse les limites à

l'intérieur desquelles peuvent émerger les

possibles du «populaire» et qui assurent
leur cohésion interne.

Conclusion: pour une
étude comparative
des manifestations du
«populaire»

Qu'est-il advenu de la culture populaire

hongroise en Transylvanie
postcommuniste? Nous pouvons maintenant
esquisser un début de réponse à cette
question. Il existe actuellement - le
mouvement néo-traditionaliste des tdnchdz en
est une illustration - des pratiques clairement

acceptées comme fondement d'une
redéfinition du «populaire». Ce processus

est possible moyennant un certain
nombre d'emprunts à d'autres sphères
(ici principalement chorégraphiques), plus
proches des intérêts et des revendications

que peuvent avoir de jeunes citadins
fréquentant simultanément des maisons
de danses populaires, des soirées de
musiques électroniques et des rassemblements

hip-hop. S'ils sont parfois mal
perçus, en tout cas au niveau du discours
officiel, par les défenseurs d'une soi-disant
norme traditionnelle que sont les
ethnographes et les folkloristes, ces emprunts
dévoilent cependant des stratégies originales

(qui sont aussi parfois les seules
dont disposent les acteurs) pour repenser

des valeurs propres tout en les
adaptant à un contexte inédit. Ainsi
l'introduction de nouveaux sauts par les
hommes dans la legényes leur a-t-elle
permis de maintenir une distance
chorégraphique irréductible d'avec les femmes,
tout en permettant à ces dernières d'accéder

à une danse dont l'exclusivité
masculine ne faisait plus véritablement sens
au sein d'un mouvement néo-traditionaliste.

L'étude des manifestations contemporaines

du «populaire» présente le double
avantage de dégager des constantes
historiques dans l'invention ininterrompue de
ce concept - comme la distinction
chorégraphique homme/femme, mais aussi le
rôle-clé des ethnographes et des musiciens
tsiganes - et d'apercevoir, au-delà d'un
hypothétique caractère transitoire post-



communiste, un véritable présent du
«populaire» avec ses spécificités propres. Elle

nous permet aussi de percevoir l'écart
volontairement maintenu entre les différents

acteurs, pratiques et représentations
qui viennent s'ancrer dans ce présent,
clairement manifesté ici par la rigidité de
la frontière séparant le camp de son
contexte local-villageois. Enfin, une telle
étude met en lumière un certain nombre
de «paradoxes du populaire», comme le
caractère fortement artificiel de la
rencontre entre les danseurs budapestois et
leurs homologues de Vâlaszût, ou la
volonté affichée par un mouvement
néotraditionaliste urbain à caractère
«intellectuel» (de nombreux universitaires,
étudiants et professeurs, fréquentent les
maisons et les camps de danse) de s'enraciner

dans un univers paysan parfois
idéalisé jusqu'à l'extrême. A défaut de

permettre une définition satisfaisante de la
culture populaire, de tels paradoxes nous
rappellent au moins que rien n'est
insurmontable pour pouvoir participer
ensemble à son grand jeu, et que seule
demeure en fin de compte l'importance
de la coïncidence, aussi artificielle soit-
elle, entre ce «populaire»-ci et celui-là.

Références citées

Anderson Benedict
1996 (1983). L'imaginaire national: réflexions sur

l'origine et l'essor du nationalisme. Paris:
La Découverte.

Canzio Riccardo et Patrick Menget
1996. «Quand faire c'est dire: l'apport de

l'ethnographie de la performance
rituelle en Amérique du Sud à la réflexion
ethnologique» [manuscrit non publié].

Hobsbawm Eric et Ranger Terence (éds)
1983. The Invention of Tradition. Cambridge:

Cambridge University Press.

Hofer Tamâs
1991. «Construction of the "Folk Cultural

Heritage" in Hungary and Rival Versions
of National Identity». Ethnologia Europaea

(Copenhague) 21:145-170.
Losonczy Anne-Marie
1997. «Les itinéraires de la patrie: de la

construction de l'espace interpatriotique

en Hongrie contemporaine», in: Jacques
Hainard et Roland Kaehr (éds), Dires
les autres: réflexions et pratiques ethnologiques,

p. 177-194. Lausanne: Payot.
Niedermüller Péter
1989. «National Culture: Symbols and Reality».

Ethnologia Europaea (Copenhague) 19: 47-
56.

Plattet Patrick
1998. Danser sa patrie: le mouvement néo-tradi¬

tionaliste hongrois des tânchâz (maisons de

danse). Neuchâtel: Institut d'ethnologie
[mémoire de licence non publié].

Auteur

Patrick Plattet est assistant à l'Institut
d'ethnologie de l'Université de Neuchâtel.

Après avoir mené des recherches en
Europe centrale et orientale (Hongrie et
Transylvanie roumaine) sur le mouvement

néo-traditionaliste hongrois des
tânchâz (maisons de danse), il réalise
actuellement une thèse de doctorat sur
les danses chamaniques et politiques des
Koriaks du Nord-Kamachatka en Sibérie
extrême-orientale.

Institut d'ethnologie, Université de
Neuchâtel, Rue Saint-Nicolas 4, CH-2006
Neuchâtel, tél.: +4132/718 17 09;
<patrick.plattet@lettres.unine.ch>.


	Les danseurs de "populaire" : néo-traditionalisme et culture populaire en Transylvanie postcommuniste

